# श्रीशिवपुराण-माहात्म्य

भवास्त्रिमग्ने दीनं मां समुद्धर भवार्णवात् । कर्मग्राहगृहीताङ्गे दासोऽहं तव संकर ॥

## शौनकजीके साधनविषयक प्रश्न करनेपर सृतजीका उन्हें शिवपुराणकी उत्कृष्ट महिमा सुनाना

श्रीशीनकजीने सृतजी ! आप सप्पूर्ण सिद्धान्तीके ज्ञाता उपायोपे भी सर्वोत्तम पवित्रकारक उपाय हैं। प्रभो ! मुझसे पुराणोंकी कवाओंके हो । तात ! वह साधन ऐसा हो, जिसके सारतत्त्वका विशेषरूपसे वर्णन कीजिये । अनुष्ठानसे शीव ही अन्त:करणकी विशेष ज्ञान और वैराग्य-सहित भक्तिसे प्राप्त शुद्धि हो जाय तथा उससे निर्मल होनेवाले विवेककी वृद्धि कैसे होती है 7 तथा साधपुरुष किस प्रकार अपने काम-क्रोध आदि मानसिक विकारीका निवारण करते हैं ? इस घोर कलिकालमें जीव प्राय: आसुर स्वधावके हो गये हैं, इस जीवसमुदायको शुद्ध (देवी सम्पत्तिसे युक्त) बनानेके लिये सर्वश्रेष्ठ उपाय क्या है ? आप इस समय मुझे ऐसा कोई शाधन साधन बताइये, जो कल्याणकारी वस्तुओंचे भी सबसे उत्क्रष्ट एवं परम



पूछा-महाज्ञानी मङ्गलकारी हो तथा पवित्र करनेवाले चित्तवाले पुरुषको सदाके लिये शिवकी प्राप्ति हो जाय।

> श्रीसुवादीने कहा-मृतिब्रेष्ठ भीतक ! तुम धन्य हो: क्योंकि तुप्तारे इदयमें पुराण-कथा सुननेका विशेष प्रेम एवं लालसा है। इसलिये में शुद्ध युद्धिसे विद्यारकर तुमसे परम उत्तम शास्त्रका वर्णन करता है। उसा ! वह सम्पूर्ण शास्त्रोंके सिदानसे सम्पन्न, भक्ति आदिको बढ़ानेवाला तथा भगवान् दिवको संतुष्ट करनेवाला है। कानोंके लिये रसायन-अपृतस्वरूप तथा दिव्य है, तुम उसे श्रवण करो । मुने ! वह परम उत्तम शास्त्र है-शिवपुराण, जिसका पूर्वकारूमें भगवान् शिवने ही प्रवचन किया था। यह कालरूपी सर्पसे प्राप्त होनेवाले महान् त्रासका विनाश करनेवाला उत्तम साधन है। गुरुदेव स्थासने सनन्कुमार मुनिका उपदेश पाकर वहे आदरसे संक्षेपमें ही इस पुराणका प्रतिपादन किया है। इस पुराणके प्रणयनका उद्देश्य है—कलियुगर्से उत्पन्न होनेवाले मनुष्योंके

 संक्षित्र शिवपराण \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

परम हितका साधन ।

यह शिवपुराण परम उत्तम शास्त्र है। इसे इस भूतलपर भगवान् विावका वाङ्मय

खरूप समझना चाहिये और सब प्रकारसे इसका सेवन करना चाहिये। इसका पठन और श्रवण सर्वसाधनरूप है। इससे शिव-

भक्ति पाकर श्रेष्ठतम स्वितिमें पहेंचा हुआ मनुष्य शीघ्र ही शिवपदको प्राप्त कर लेता है।

इसीलिये सम्पूर्ण यत्न करके मनुव्योने इस पुराणको पदनेकी इन्छा की है-अथवा इसके अध्ययनको अभीष्ट साधन माना है।

इसी तरह इसका प्रेनपूर्वक अवण भी सध्पूर्ण मनोवाज्ञित फलोंको देनेवाला है। धगवान शिवके इस प्राणको मुननेसे मनुष्य सब पापोंसे मुक्त हो जाता है तथा इस जीवनमें बहे-बहे उत्कृष्ट भोगीका उपभोग करके

अन्तर्ये शिवलोकको प्राप्त कर लेता है। यह शिवपुराण नामक प्रन्य चौबीस हजार इलोकोंसे युक्त है। इसकी सात संहिताएँ हैं। मनुष्यको चाहिये कि वह ज्ञान और वैगयस सम्पन्न

हो बड़े आदरसे इसका अवण करे। सात संहिताओंसे युक्त यह दिव्य ज्ञिवपुराण परवाद्य परमात्माके समान विराजमान है

और सबसे उत्कृष्ट गति प्रदान करनेवाला है।

जो निरन्तर अनुसंधानपूर्वक इस शिवपुराणको बाँचता है अञ्चवा नित्य

प्रेमपूर्वक इसका पाठमात्र करता है, सह प्रयात्मा है—इसमें संशय नहीं है। जो उत्तम

बुद्धिवाला पुरुष अन्तकालमें भक्तिपूर्वक इस प्राणको सुनता है, उसपर अत्यन्त प्रसन्न हुए धगवान् महेश्वर उसे अपना पद (बाम) प्रदान करते हैं। जो प्रतिदिन आदरपूर्वक इस

ज्ञिवपुराणका पुजन करता है, वह इस संसारमें सम्पूर्ण श्रीगोंको भोगकर अन्तमें चगवान् दिवके पदको प्राप्त कर लेता है। को प्रतिदिन आलखरहित हो रेशमी वस आदिके बेप्टनसे इस शिवपुराणका सतकार

शिवपुराण निर्मेल तथा भगवान् शिवका सर्वस्व है: जो इहलोक और परलोकमें भी मुख चाहता हो, उसे आहरके साध प्रयत्नपूर्वक इसका संवन करना चाहिये। यह निर्मल एवं उत्तम शिवपुराण धर्म, अर्थ, काम और मोक्षरूप चारों पुरुषार्थीको

करता है, वह सदा सुली होता है। यह

देनेवाला है। अतः सदा प्रेमपूर्वक इसका अवण एवं विशेष पाठ करना जाहिये। (अध्याव १)

शिवपुराणके श्रवणसे देवराजको शिवलोककी प्राप्ति तथा चञ्चलाका पापसे भय एवं संसारसे वैराग्य

श्रीशौनकजीने ज्ञाता हैं, आपने कृपा करके हमलोगोंको समझ स्त्री। सुतजी ! कलियुगमें इस

कहा-महाचाग सर्वश्रेष्ठ साधन दूसरा कोई नहीं है, यह बात सुतजी ! आप धन्य हैं, परमार्थ-शत्त्वके हमने आज आपकी कुपासे निश्चयपूर्वक

यह बड़ी अद्भुत एवं दिव्य कथा सुनायी है। कबाके द्वारा कीन-कीन-से पापी शुद्ध होते धुतलपर इस कथाके समान कल्याणका है ? उन्हें कृपापूर्वक बताइये और इस

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

जगत्को कृतार्थ कीजिये।

सूतजी बोले—मुने ! जो मनुष्य पापी, दुराजारी, ऋल तथा काम-क्रोध आदिमें निरन्तर इसे रहनेवाले हैं, वे भी इस पुराणके

श्रवण-पठनसे अवस्य ही शुद्ध हो जाते हैं। इसी विषयमें जानकार मुनि इस प्राचीन इतिहासका उदाहरण दिया कस्ते हैं, जिसके श्रवणमात्रसे पापोका पूर्णतया नाहा हो

जाता है। पहलेकी बात है, कहीं किरानीके नगरमें एक ब्राह्मण रहता था, जो ज्ञानमें अत्यन दुर्वल, दरिङ्ग, रस वेचनेवाला तथा वैदिक धर्मसे विमुख था। वह स्नान-रहेचा आदि कर्मोंसे भ्रष्ट हो गया वा और वैश्ववृत्तिमें तत्पर रहता था। उसका नाम था देवराज। वह अपने कपर विश्वास करनेवाले लोगोंको ठगा करता था। उसने ब्राह्मणी, क्षत्रियो, वैदयों, शूज़ों तथा दूसरोको भी अनेक ब्रहानीसे मारकर उन-उनका धन हहुए रिस्या था। परंतु उस पापीका थोड़ा-ता भी धन कभी धर्मके काममें नहीं लगा था। वह वेञ्चागामी तथा सब प्रकारसे आधार-

प्रतिष्ठानपुर (झूसी-प्रयाग) में जा पहुँचा। वहाँ उसने एक शिवालय देखा, जहाँ बहुत-से साधु-महात्वा एकत्र हुए थे। देवराज इस शिवालयमें उहर गया, किंतु वहाँ उस ब्राह्मणको ज्वर आ गया । उस व्वरसे उसको बड़ी पीड़ा होने लगी। यहाँ एक बाह्मणदेवता शिवपुराणकी कथा सुना रहे थे। ज्वरमें पड़ा हुआ देवराज ब्राह्मणके पुस्तारविन्दसे

निकली हुई उस दिवकधाको निरन्तर सुनता

एक दिन चूमता-धामता यह देवयोगसे

असे था।

पीड़ित होकर चल बसा। यमराजके दूत आये और उसे पाशोंसे बाँधकर वलपूर्वक यपपुरीसे ले गये। इतनेमें ही शिवलोकसे भगवान् शिवके पार्षदगण आ गये । उनके गौर अङ्ग कर्पूरके समान उञ्चल थे, हाथ त्रिश्लमे सुशोधित हो रहे थे, उनके सम्पूर्ण अङ्ग थस्पसे उद्धासित थे और रुद्राक्षकी मालाएँ उनके शरीरकी शोधा बढ़ा रही थीं।



वे सब-क-सब क्रोधपूर्वक यमपुरीमें गये और यमराजंक दुर्तीकी मार-पीटकर, बारंबार धमकाकर उन्होंने देवराजको उनके चंगुलमे छुड़ा लिया और अत्यन्त अजूत विमानपर विठाकर जब वे शिषद्त कैलास जानेको ज्ञात हुए, उस समय यमपुरीमें बढ़ा भारी कोलाहरू मच गया । उस कोलाहरू-रहा। एक मासके बाद वह ज्यासे अत्यन्त को सुनका धर्मराज अपने भवनसे बाहर

 संक्षिप्त शिक्युराम । \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

आये। साक्षात् दूसरे रुद्धेके समान प्रतीत (जहाँके द्विज ऐसे हों, वहाँके अन्य वर्णोंके होनेवाले उन चारो दूतोंको देखकर धर्मज्ञ विषयमें क्या कहा जाय।) अन्य वर्णोंके थर्मराजने उनका विधिपूर्वक पूजन किया स्त्रेग भी उन्होंकी भाँति कुत्सित विचार और ज्ञानदृष्टिसे देखकर सारा वृतान जान रखनेवाले, स्वधर्मवियुख एवं खल हैं; वे

पूछी, उलटे उन सबकी पूजा एवं प्रार्थना सब स्वियाँ भी कुटिल स्वधावकी, की। तत्पश्चात् चे शिवदूत कैलासको चले खेळाचारिणी, पापासक्त, कुत्सित गये और वहाँ पहुँचकर उन्होंने उस विचारवाली और व्यक्तिजारिणी हैं। ये ब्राह्मणको दयासागर साम्ब शिवके हाथीमें सद्व्यवद्वार तथा सदाचारसे सर्वशा शून्य दे दिया।

शौनकजीने कहा—महाभाग मुतारी ! आप सर्वज्ञ हैं। पहापते ! आपके समय एक बिन्दुन नामधारी ब्राह्मण रहता कृपाप्रसादसे में बारंबार कृतार्थ हुआ। इस इतिहासको सुनकर मेरा मन आयन महापापी द्या। यदापि उसकी स्त्री बही आनन्दमें निपन्न हो रहा है। अतः अव

भगवान् जिनमें प्रेम बढ़ानेवाली शिवसम्बन्धिनी दूसरी कवाको भी कहिये। श्रीसतजी बोले-ज्ञीनक ! सुनो, में तुम्हारे सापने गोपनीय कथायमुका भी

वर्णन करूँगाः वयोंकि तुम शिव-भक्तोमे अग्रगण्य तथा वेदवेताओंमें क्षेष्ठ हो। समद्रके निकटवर्ती प्रदेशमें एक वाष्कल नामक प्राप है, जहाँ वैदिक धर्ममे जिन्नल महापापी क्रिज निवास करते हैं। वे सब-के-

सब बड़े दृष्ट हैं, उनका मन दृषित विषय-भोगोंमें ही लगा रहता है। वे न देवताओंपर विश्वास करते हैं न भाग्यपर; वे सभी कुटिल वृत्तिवाले हैं। किसानी करते और भाँति-

भाँतिके घातक अख-शस्त्र रसते हैं। वे व्यभिचारी और खल हैं। ज्ञान, वैराग्य तथा सद्धर्मका सेवन ही मनुष्यके लिये परप

जानते हैं। वे सभी पशुबुद्धिवाले हैं।

लिया। उन्होंने भयके कारण भगवान् सदा कुकर्पमें लगे रहते और नित्य शिवके उन महात्या दूतोंसे कोई बात नहीं विषयभोगोंमें ही तुबे रहते हैं। वहाँकी

> हैं। इस प्रकार वहाँ दृष्टोंका ही निवास है। उस बाष्कल नामक प्राममें किसी

था, वह बड़ा अधम था। दरातमा और सुन्दरों थी, तो भी वह कुमार्गपर ही चलता था । उसकी पत्नीका नाप सञ्चला था; यह सदा उत्तम धर्मके पालनमें लगी रहती थी, तो भी उसे छोड़कर यह दुध ब्राह्मण

वेदयागामी हो गया था। इस तरह कुकर्ममे लगे हुए उस बिन्दुगके बहुत वर्ष व्यतीत हो गये। उसकी की चञ्चला कामसे पीड़ित होनेपर भी स्वधर्मनाहाके भपसे हेदा सहकर भी दीर्घकालतक धर्मसे श्रष्ट नहीं हुई। परंतु दराचारी पतिके आचरणसे प्रभावित हो आगे चलकर वह स्त्री भी दराचारिणी हो गयी। इस तरह दराचारमें डूबे हुए उन मूह कितवाले पति-पत्नीका बहुत-सा समय

व्यर्थं बीत गया। तहनन्तर शुद्रजातीय बेङ्याका पति बना हुआ वह दूषित बुद्धिवाला दृष्ट ब्राह्मण विन्तुग समयानुसार मृत्युको प्राप्त हो नरकमें जा पड़ा। बहुत पुरुषार्थ है—इस बातको ये विलक्षण नहीं

दिनोतक नरकके दुःख भोगकर वह मूढ़-

बुद्धि पापी विरुव्यपर्वतपर भयंकर पिशास हुआ। इधर, उस दुरासारी पति बिन्दुगके मर जानेपर वह मूब्रह्दपा सञ्चला बहुत समयतक पुत्रोंके साथ अपने घरमें ही रही।

एक दिन देवयोगसे किसी पुण्य पर्वके आनेपर यह श्री भाई-वन्युओंके साथ गोकर्ण-क्षेत्रमें गयी। तीर्थयात्रियोंके सङ्गसे उसने भी उस समय जाकर किसी तीर्बके जलमें छान किया। फिर वह साधारणतया (मेला तेसबेकी दृष्टिसे) वन्युजनोंके साव यत्र-तत्र घूमने लगी। घूमती-घामती किसी

देवमन्दिरमें गयी और वहाँ उसने एक देवह ब्राह्मणके भुखसे भगवान् शिवकी परम

यकित यूर्व मङ्गलकारियी उत्तम पौराणिक कथा सुनी। कथावाचक ब्राह्मण कह रहे चे कि 'जो खियाँ परपुरुषोंके साथ व्यक्तियार



करती हैं, वे मरनेके बाद जब यमलोकमें

ब्राह्मणके मुलसे यह वैराग्य बढ़ानेवाली कवा सुनकर चश्चुरूप भयसे व्याकुरू हो वहाँ काँपने लगी। जब कथा समाप्त हुई और सुननेवाले सब लोग वहाँसे बाहर चले गये, तथ वह भयभीत नारी एकान्तमें शिवपुराणको कथा बाँचनेवाले उन ब्राह्मण

पञ्चलने करा-ब्रह्मन् ! में अपने

वेचनामें बोली।

जाती हैं, तब यमराजके दूत उनकी योनिमें

तपे हुए लोहेका परिघ डालते हैं।' पौराणिक

धर्मको नहीं जानती थी। इसलिये मेरे द्वारा बड़ा दुराबार हुआ है। स्वामिन् ! मेरे ऊपर अनुपम कृपा करके आप मेरा उद्धार कीलिये। आज आपके वैराप्य-रससे ओल्प्रोत इस प्रवचनको सुनकर मुझे बड़ा यय लग रहा है। ये काँप उठी हैं और मुझे इस संसारसे वैराग्य हो गया है। युझ मुख़ चित्तवाली पापिनीको धिकार है। ये सर्वथा निन्दाके बोग्य हैं। कुल्सित विषयोंचे फैसी

हुई हूँ और अपने धर्मसे विद्युत्त हो गयी हूँ। हार्च ! न जाने किस-किस घोर कप्टदायक

दुर्गतिमें मुझे पड़ना पढ़ेगा और वहाँ कौन बुद्धियान पुरुष कुमार्गमें मन लगानेवाली मुझ पापिनीका साथ देगा। मृत्युकालमें उन भयंकर बमदूर्तोंको में कैसे देखूँगी? जब ये बलपूर्वक मेरे गलेमें फंदे डालकर मुझे बाँधेने, तब मैं कैसे धीरन धारण कर सकुँगी। नरकमें जब मेरे शरीरके दुकड़े-टकड़े किये जावेंगे, उस समय विशेष दःख

देनेवाली उस पहायातनाको मैं वहाँ कैसे सहूँगी ? हाय ! मैं मारी गयी ! मैं जल गयी ! मेरा हदय विदीण हो गया और मैं सब प्रकारसे नष्ट हो गयी; क्योंकि मैं हर तरहसे पापमे ही हुवी रही हूँ। ब्रह्मन् ! आप ही मेरे गुरु, आप ही माता और आप ही खेद और वैराग्यसे युक्त हुई चन्नुला ब्राह्मण-पिता हैं। आपकी शरणमें आयी हुई मुझ देवताके दोनों चरणोमें गिर पड़ी। तब उन दीन अबलाका आप ही उद्धार कीजिये, बुद्धिमान् ब्राह्मणने कृपापूर्वक उसे उठाया उद्धार कीजिये। और इस प्रकार कहा।

सुतजो कहते हैं-शीनक ! इस प्रकार

(अध्याय २-३)

चञ्चलाकी प्रार्थनासे ब्राह्मणका उसे पूरा शिवपुराण सुनाना और समयानुसार शरीर छोड़कर शिवलोकमें जा बञ्चलाका पार्वतीजीकी सखी एवं सुखी होना

बाह्मण बोलं — नारी ! सीभाग्यकी बात क्योंकि सत्पुरुवोने सगस्त पापोकी शुद्धिके कि भगवान शंकरकी कृपासे लिये जैसे प्राथश्चितका उपदेश किया है, वह शिवपुराणकी इस वैराप्ययुक्त कथाको सब प्रशासापसे सम्पन्न हो जाता है। जो भगवान् शिवकी कोर्तिकथासे युक्त उस पशानाप होता है, यह अवस्य उत्तम गतिका परम वस्तुका वर्णन करूँगा, जिससे तुम्हें भागी होता है, इसमें संशय नहीं। इस है। साथ ही तुम्हारे मनमें जिचयोंके प्रति प्रकार इस शिवपुराणकी कथासे विश्व करनेवाले पापियोंके लिये सबसे बड़ा है। मनुष्योंके शुद्धवित्तमें जगदम्बा पार्वती-प्रायक्षित है। सत्परुषोंने सचके लिये पशानापको ही समस्त पापाँका शोधक बताया है, पश्चात्तापसे ही पापोंकी शुद्धि सदाशिवके पदको प्राप्त होता है। इस उत्तम होती है। जो पश्चात्ताप करता है, बढ़ी कचाका श्रवण समस्त मनुष्यंकि लिये

सुनकर तुम्हें समयपर चेत हो गया है। पुरुष विधिपूर्वक प्रायक्षित करके निर्भय हो ब्राह्मणपत्नी ! तुम इसे मत । भगवान् जाता है, पर अपने कुकर्मके लिये पशासाप शिवकी शरणमें जाओ । शियकी कृपासे नहीं करता, उसे प्राय: उत्तय गति नहीं प्राप्त सारा पाप तस्काल नष्ट हो जाता है। मैं तुमसे होती। परंतु जिसे अपने कुकृत्यपर हार्दिक सदा सुख देनेवाली उत्तम गति प्राप्त होगी। ज्ञियपुराणको कथा सुननेसे जैसी जित्तशुद्धि शिवकी उत्तम कथा सुननेसे ही तुष्हारी बुद्धि होती है, बैसी दूसरे बपायोसे नहीं होती। जैसे इस तरह प्रशासायसे युक्त वर्ध शुद्ध हो गयी। दर्पण साफ करनेपर निर्मल हो जाता है, उसी वैराग्य हो गया है। पश्चाताप ही पाप अत्यन्त शुद्ध हो जाता है—इसमें संशय नहीं सतित भगवान् शिव विराजमान रहते हैं। इससे वह विश्वद्धात्मा पुरुष श्रीसाम्ब वास्तवमें पापोंका प्रायश्चित्त करता है: कल्वाणका बीज है। अत: यथोजित

पश्चातापः पारकृतां पापानां निकृतिः परा । सर्वेचा वर्णितं सदिः सर्वपापविद्योधनम् ॥ पश्चाचापेनैक शुद्धिः प्रायश्चिन करोति सः । यथोपदिष्टं सदितिं सर्वप्रपतिशोधनम् ॥ (क्रिब्युग्रग-माहाल्य अ॰ ३ एलोक ५-६)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* (शास्त्रोक्त) मार्गसे इसकी आराधना बोड़कर बोली—'मैं कृतार्थ हो गयी।' अथवा सेवा करनी चाहिये। यह भव- तत्पशात उठकर वैराग्ययुक्त बन्धनरूपी रोगका नाश करनेवाली है। बुद्धिवाली वह स्त्री, जो अपने पापोंके भगवान शिवकी कथाको सुनकर फिर कारण आतद्भित थी, उन महान् शिव-भक्त अपने हृदयमें उसका मनन एवं निर्दिध्यासन ब्राह्मणसे हाथ जोड़कर गद्दद वाणीमें करना चाहिये। इससे पूर्णतया चित्तशृद्धि हो बोली। जाती है। चिन्तशाब्ध होनेसे यहेश्वरकी भक्ति चञ्चरून कहा-ब्रह्मन् ! शिषभक्तोंमें अपने दोनों पुत्रों (ज्ञान और वैसम्ब) के श्रेष्ठ ! स्वाधिन् ! आप धन्य है, परमार्थदर्शी साथ निश्चय ही प्रकट होती है। तत्पश्चान् है और सदा परोचकारमें रूगे रहते हैं।

पष्टेश्वरके अनुप्रहसे दिव्य मुक्ति प्राप्त होती है. इसलिये श्रेष्ठ साथु पुरुषोमे प्रशंसाके योग्य इसमें संख्य नहीं है। जो मुक्तिसे विक्रित हैं, है। साथों ! मैं नरकके समुद्रमें गिर रही है। उसे पशु समझना चाहिये: क्योंकि उसका आप मेरा उद्धार कीजिये, उद्धार कीजिये। वित्त मायाके बन्धनमें आसक्त है। वह पौराणिक अर्थतत्वसे सम्पन्न जिस सुन्दर निश्चय ही संसारकश्चनसे पुक्त नहीं हो याता । शिवपुराणकी कथाको सुनकर मेरे मनमें

मनको ह्या लो और पक्तिभावसे भगवान, इस शिवपुराणको सुननेके लिये इस समय शंकरकी इस परम पावन कबाको सुनो — धेर पनपे बड़ी बद्धा हो रही है। परमात्मा शंकरकी इस कथाको सुननेसे तुषारे चित्तकी दादि होगी और इससे तुम्हें जोड़ उनका अनुप्रह पाकर चञ्चला उस मोक्षको आप्ति हो जायगी। जो निर्मल शिवपुराणकी कथाको सुननेकी इका मनमें चित्तसे भगवान दिवनके चरणारविन्दोंका लिये उन ब्राह्मणदेवताकी सेवामें तत्पर हो चिन्तन करता है, उसकी एक ही जन्ममें वहाँ रहने लगी। तदननर शिवभक्तोमें क्षेष्ट मुक्ति हो जाती है-वह मैं तुमसे सत्य-सत्य और शुद्ध बद्धिवाले उन ब्राह्मणदेवने उसी कहता है।

कहकर वे श्रेष्ट शिवभक्त ब्राह्मण चूप हो नामक बहाक्षेत्रमें उन्हीं श्रेष्ट ब्राह्मणसे उसने गये। उनका दृह्य करुणासे आई हो गया दिवयुराणकी वह परम उत्तम कथा सुनी, था। वे शुद्धचित महात्मा भगवान् शिवके जो भक्ति, ज्ञान और वैराग्यको बढानेवाली थ्यानमें मन्न हो गये। तदनत्तर बिन्दुगकी तथा मुक्ति देनेवार्ह्य है। उस परम उत्तम पत्नी चञ्चला मन-ही-मन प्रसन्न हो उठी। कथाको सुनकर वह ब्राह्मणपत्नी अत्यन्त ब्राह्मणका उक्त उपदेश सुनकर उसके नेत्रोमें कृतार्थ हो गयी । उसका चित्त शीव्र ही शुद्ध आनन्दके आँस छल्क आये थे। वह हो गया। फिर भगवान् शिवके अनुप्रहसे ब्राह्मणपत्नी चञ्चला हर्षभरे हदयसे इन श्रेष्ठ उसके हृदयमें शिवके समुणरूपका चिन्तन ब्राह्मणके दोनों चरणोंमें गिर पड़ी और हाथ होने लगा। इस प्रकार उसने भगवान् ज़िवमें

ब्राह्मणपत्नी ! इसलिये तुम विषयोसे सम्पूर्ण विषयोसे वैतान्य उत्पन्न हो गया, उसी स्ताबी कहते हैं-ऐसा कहकर हाथ स्थानपर उस स्थाको शिवपराणकी उत्तम युतजी कहते हैं-शीनक! इतना कवा सुनायी। इस प्रकार उस गोकर्ण

लगी रहनेवाली उत्तम बुद्धि पाकर शिवके अत्यन्त प्रीतियुक्त होकर उसने बड़ी उतावलीके आरम्भ किया। तत्पञ्चात् समयके पूरे होनेपर भक्ति, ज्ञान और वैरान्यसे युक्त हुई चञ्चलाने अपने शरीरको बिना किसी कष्टके त्याग दिया! इतनेमें ही त्रिपुरहात्र भगवान शिवका भेजा हुआ एक दिख्य विमान दून गतिसे वहाँ पहुँचा, जो उनके अपने गणोंसे संयुक्त और भाति-र्धातिके शोभा-साधनींसे सम्पन्न था। बह्नला वस विमानपर आरूढ़ हुई और भगवान् शिवके श्रेष्ठ पार्षदोने उसे तत्काल शिवपरीमें पहेचा विया। उसके सारे मल श्रुल गये थे। वह दिव्यरूपधारिणी दिव्याङ्गना हो गर्वी भी । उसके दिव्य अवयव उसकी शोधा बदाते थे। मस्तकपर अर्धचन्द्रका मुकुट धारण किये यह गौराङ्गी देवी कोभाशाली दिव्य आभूषणासे विभूषित थी। शिवपुरीमें पहुँचकर उसने सनातन देवता त्रिनेत्रधारी महादेवजीको देखा । सभी मुख्य-मुख्य देवता उनकी सेवामें खड़े थे। गणेश, पुत्री, क्दीधर तथा बीरमहेबर आदि उनकी सेवामें उत्तम भक्तिचायसे उपस्थित थे। उनकी अङ्गकान्ति करोड्डो सुपाके सपान प्रकाशित हो रही थी। कण्डमें नील चित्र शोधा पाता था। पाँच मुख और प्रत्येक मुखमें तीन-तीन नेत्र थे। मलकपर अर्द्धवन्द्राकार मुकुट शोधा देता था। उन्होंने अपने वापाह भागमें गौरी देवीको बिटा रखा था, जो वह ब्राह्मणपत्नी चञ्चला बहुत प्रसन्न हुई।

सचिदानन्दमय स्वरूपका बारंबार विनान साब भगवानुको बारंबार प्रणाम किया। फिर



ग्राय जोडकर वह बड़े प्रेम, आनन्द और संतोषसे युक्त हो विनीतभाषसे खडी हो गयी। उसके नेत्रोसे आनन्दाश्रुओंकी अविरल धारा बहुने लगी तथा सम्पूर्ण शरीरमें रोमाञ्च हो गया । उस समय भगवती पार्वती और भगवान् शंकरने उसे बड़ी करुणाके साथ अपने पास बुलाया और सौम्य दृष्टिसे उसकी ओर देखा। विद्युत्-पुद्धके समान प्रकाशित थीं। गौरीपति पार्वतीजीने तो दिव्यरूपधारिणी बिन्दुगप्रिया महादेवजीकी कान्ति कपुरके समान गाँर थी । चञ्चलाको प्रेमपूर्वक अपनी सस्ती बना लिया । उनका सारा शरीर श्रेत भस्पसे भासित था। वह उस परमानन्द्रयन ज्योति:खरूप मनातन-शरीरपर श्रेत बन्ध शोभा पा रहे थे। इस प्रकार धाममे अविचल निवास पाकर दिव्य सौख्यसे परम उञ्चल भगवान् शंकरका दर्शन करके सम्पन्न हो अक्षय सुखका अनुभव करने लगी। (अध्याय ४)

वञ्चलाके प्रयत्नसे पार्वतीजीकी आज्ञा पाकर तुम्बुरुका विन्ध्यपर्वतपर शिवपुराणकी कथा सुनाकर बिन्दुगका पिशाचयोनिसे उद्धार करना तथा उन दोनों दम्पतिका शिवधाममें सुखी होना

सूतजी बोले—शौनक ! एक दिन कुमारी ! मेर पति बिन्दुग इस समय कहाँ परमानन्दमें निषप्र हुई चञ्चलाने उमादेवीके हैं, उनकी कैसी गति हुई है—यह मैं नहीं पास जाकर प्रणाम किया और होनों हाथ जानती ! कल्याणायरी दीनवत्सले ! मैं जोड़कर वह उनकी सुति करने लगो । अपने उन पतिदेवसे जिस प्रकार संयुक्त हो चल्ला बोलो—विधियनवन्ति ! सके बैस्स ही स्थाप क्रीकिसे । स्टेक्स

चहुला बोलो—गिरिराजनन्दिनी ! स्कन्दपाता उमे ! मनुष्योने सदा आपका सेवन किया है। समस्त सुखोंको देनेवाली शम्मुप्रिये ! आप ब्रह्मस्वस्पिणी है। विष्णु और ब्रह्मा आदि देवताओंह्राग सेव्य हैं। आप ही सगुणा और निर्मुणा है तथा आप ही सूक्ष्मा सचिदानन्दस्वरूपिणी आधा प्रकृति हैं। आप ही संसारकी सृष्टि, पालन और संहार करनेवाली हैं। तीनो गुणोंका आध्रय भी आप ही हैं। ब्रह्मा, विष्णु और गहेखर—इन तीनों देवताओंका आवास-स्थान तथा उनकों उत्तम प्रतिद्वा करनेवाली पराशक्ति आप ही हैं।

सूतजी कहते हैं—हीनक ! जिसे सम्रति प्राप्त हो चुकी थी, यह चझुका इस प्रकार महेश्वरपत्नी उपाकी स्तृति करके सिर भुकाये चुप हो गयी । उसके नेत्रोंमें प्रेमके औसू उमड़ आये थे । तब करुणासे भरी हुई शंकरप्रिया भक्तवत्सका पार्थतींदेवीने चञ्चराको सम्बोधित करके खड़े प्रेमसे इस प्रकार कहा—

पार्वती बोर्ली—सस्ती चझुले ! सुन्दरि ! मैं तुम्हारी की हुई इस स्तुतिसे बहुत प्रसन्न हूँ । बोलो, क्या यर माँगती हो ? तुम्हारे लिये मुझे कुछ भी अदेव नहीं है । चझुला बोली—निष्पाप गिरिराज- हैं, उनकी कैसी गति हुई है—यह मैं नहीं जानती! कल्याणगयी दीनवत्सले! मैं अपने उन पतिदेवसे जिस प्रकार संयुक्त हो सक्तें, वैसा ही उपाध कीजिये। महेश्वरि! महादेवि! मेरे पति एक शुद्रजातीय वेश्याके प्रति आसक्त वे और पापमें ही हुबे रहते थे। उनकी मृत्यु मुझसे पहले ही हो गयी थी। न जाने वे किस गतिको प्राप्त हुए।

गिरिक बोली— बेटी । तुम्हारा बिन्तुग नामवाला पति बड़ा पार्पा वा। उसका अन्तःकरण बड़ा ही दूषित था। बेदयाका उपयोग करनेवाला वह महामूद मरनेके बाद नरकमें पड़ा अगणित वर्षोतक नरकमें नाना प्रकारके दुःश भोगकर वह पापास्मा अपने शेष पापको थोगनेके लिये विन्ध्यपर्वतपर पित्राल हुआ है। इस समय वह पिद्याव-अवस्थामें ही है और नाना प्रकारके क्रेश उटा रहा है। वह दूष्ट वहीं बायु पीकर रहता और सदा सब प्रकारके क्रष्ट सहता है। स्वन्ती कहते है—जीनक ! गौरी-

देवीकी यह बात सुनकर उत्तम व्रतका पालन करनेवाली चञ्चला उस समय पतिके महान् दुःखसे दुःखी हो गयी। फिर मनको स्थिर करके उस ब्राह्मणपत्नीने व्यक्षित ब्रद्धसमें महेश्वरीको प्रणाम करके पुनः पूछा। चञ्चला बोली—महेश्वरि! महादेवि! मुझपर कृपा कीजिये और दूपित कर्म करनेवाले मेरे उस दृष्ट पतिका अब उद्धार

कर दीजिये। देवि ! कुत्सित बुद्धिवाले भेरे

उस पापातमा पतिको किस उपायसे उत्तम गति प्राप्त हो सकती है, यह शीघ्र बताइये। आपको नमस्कार है।

पार्वतीने कहा—तुम्हारा पति बदि शिव-पुराणकी पुण्यमयी उत्तम कथा सुने तो सारी दुर्गतिको पार करके वह उत्तम गठिका भागी हो सकता है।

अपूर्वके समान मध्र अक्षांसे युक्त गौरीदेवीका यह वचन आदरपूर्वक मुनकर बञ्चलाने हाथ जोड़ मस्तक झुकाकर उन्हें बारंबार प्रणाम किया और अपने पतिके समस्त पायोंकी शुद्धि तथा उत्तम गतिकी प्राप्तिके लिये पार्वतीदेवीसे यह प्रार्थना की कि 'मेरे पनिको दिवपुराण सुनानेकी व्यवस्था होनी चाहिये' उस ब्राह्मणप्रवीके बारबार प्रार्थना करनेपर शिवप्रिया गौरीदेवीको बडी दया आयी। उन भक्तवत्सला महेश्वरी गिरिराजकुमारीने भगवान् शिवकी उत्तम कीर्तिका गान करनेवाले गन्धर्वराज सुम्बुरुको बुलाकर उनसे प्रसन्नतापूर्वक इस प्रकार कहा-'तुष्युरो ! तुम्हारी भगवान् दिवामे प्रीति है। तुम मेरे मनकी बातोंको जानकर मेरे अभीष्ट कार्योंको सिद्ध करनेवाले हो । इसलिये मैं तुमसे एक बात कहती हैं। तुम्हारा कल्याण हो । तुप मेरी इस सस्तीके साथ शीघ्र ही विक्यपर्वतपर जाओ। वहाँ एक महाधोर और भयंकर पिशास रहता है। उसका बुतान्त तुम आरम्भसे ही सुनो। मैं तुमसे प्रसन्नतापूर्वक सब कुछ बताती है। पूर्व जन्ममें वह पिशास चिन्द्रग नामक ब्राह्मण था। पेरी इस ससी चञ्चलाका पति वा। परंतु वह दुष्ट वेञ्चागामी हो गवा। स्नान-संध्या आदि नित्यकर्म छोडकर



अपवित्र रहने लगा । क्रोधके कारण उसकी बुद्धिपर पूडता छा गयी श्री—बह कर्तञ्चाकर्तक्वका विवेक नहीं कर पाता वा। अध्ययभक्षण, सजनोंसे द्वेष और दुषित वातुओंका दान लेना—यही उसका खाभाविक कर्म वन गया था। वह अस्त्र-शस्त्र लेकर हिंसा करता, बाये हाथसे खाता, दीनोंको सताता और कुरतापूर्वक पराये वरोमें आग लगा देता था। चाण्डालोसे प्रेम करता और प्रतिदिन वेड्याके सम्पर्कमें रहता या । बड़ा दुष्ट था । वह पापी अपनी पत्नीका परित्याग करके दृष्टोंके सङ्गर्में ही आनन्द मानता था। यह मृत्युपर्यन्त दराचारमें ही फैसा रहा । फिर अन्तकाल आनेपर उसकी पृत्य हो गयी । वह पापियोंके भोगस्थान घोर यमपुरमें गया और वहाँ बहुत-से नरकोंका उपयोग करके वह दुष्टात्मा जीव इस समय विकवपर्यंतपर पिदान बना हुआ है। वहीं वह दृष्ट पिशास अपने पापोंका फल भोग किट्यवर्वतपर गये हैं। फिर तो उस कथाको शुद्ध हो जायगा और वह प्रेतयोनिका परित्याग कर देगा । उस दर्गतिसे मुक्त होनेपर बिन्द्रग नामक पिशासको पेरी आजासे विमानपर विठाकर तुम भगवान शिवके समीप ले आओ ।'

सुतजी कहते हैं—इसैनकः ! महेश्वरी

उपाके इस प्रकार आदेश देनेपर गुन्धर्वराज तुष्त्रक मन-ही-मन बडे प्रसन्न हुए। उन्होंने अवने भाष्यकी सराहना की । तत्त्वहात् उस पिशासकी सती-साध्वी पत्नी बच्चलाके साध विमानपर बैठकर नारहके प्रिय मिन तुम्बुरु बेगपूर्वक विन्याचल पर्वतपर गर्धे. जहाँ वह पिशास रहता था। वहाँ उन्होंने दस पिशासको हेसा। उसका शरीर विशास था। ठोढ़ी बहत बड़ी थी। वह कभी हैंसता, कभी रोता और कभी उछलता हा। उसकी आकृति बडी विकराल थी। जगवान् **दिवकी उत्तम कीर्तिका गान करनेया**ले महाबली तुम्बुरूने उस अत्यन्त धर्यकर पिशासको पाञोद्वारा बाँच लिया । तदनन्तर तुम्बुरुने शिवपुराणकी कथा बाँचनेका निश्चय करके महोत्सवयुक्त स्थान और हो गवे। उस परम पुण्यमय शिवपुराणको मण्डप आदिकी रचना की। इतनेमें ही सनका उस पिशाचने अपने सारे पापोंको सम्पूर्ण खेकोमें बड़े वेचसे यह प्रकार हो धोकत इस पैद्याचिक शरीरको त्याग दिया। गया कि देवी पार्वतीकी आज़ासे एक फिर तो शीप्र ही उसका रूप दिख्य हो गया। पिशाचका उद्धार करनेके उनेउचसे शिव-पुराणकी उत्तम कथा सुनानेके लिये तुम्बर

रहा है। तुम उसके आगे यकपूर्वक सुननेके लोभसे बहुत-से देवर्षि भी शीघ ही शिवपुराणको उस दिव्य कथाका प्रवसन वहाँ जा पहुँचे। आदरपूर्वक शिवपुराण कते, जो परम पुण्यमयी तथा समस्त सुननेक लिये आये हुए लोगोंका उस पापोंका नाश करनेवाली है। शिवपुराणकी यर्वतपर बड़ा अद्भुत और कल्पाणकारी कथाका अथवा सबसे उत्कृष्ट पुच्यकर्म है। समाज जुट गया। फिर तुम्बुस्ते उस उससे उसका हृदय शोध ही सपस्त यापोसे पिशाबको पाशोंसे बॉधकर आसनपर विठापा और हाधमें बीणा लेकर गीरी-



पतिकी कथाका गान आरम्ब किया। पहली अर्थात् विद्येश्वरमंहितासे लेकर सातवी वायुशेहितातक माहात्व्यसहित शिवपुराणकी कवाका उन्होंने स्पष्ट वर्णन किया। साती संहिताओसहित शिवपुराणका आदरपूर्वक भवण करके से सभी श्रोता पूर्णत: कतार्थ अङ्कान्ति गौरवर्णको हो गयी। शरीरपर श्रेत बस्र तथा सब धकारके प्रस्वोचित

a संक्रिप्त तिस्वपराण a \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* आधूषण उसके अङ्गोंको उद्धासित करने अपनी प्रियतभाके यास बैठकर सुरह-

लगे। वह त्रिनेत्रधारी चन्द्रशेखररूप हो पूर्वक आकाशमें स्थित हो बड़ी शोभा पाने गया। इस प्रकार दिव्य देहभारी होकर लगा। श्रीमान बिन्दग अपनी प्राणवालच्या तदनन्तर महेश्वरके सुन्दर एवं मनीहर

बद्धलाके साथ स्वयं भी पार्वतीवल्लभ गुणोंका गान करता हुआ वह अपनी भगवान् पित्रका गुणगान करने लगा। त्रियतमा तथा तुम्बुरुके साथ शीप्र ही

प्रेमपूर्वक श्रीशिवका वज्ञोगान करते हुए ज्योति स्वश्रप परमानन्द्वय सनातनसाममे

अपने-अपने धापको चले गये । दिव्यलप्- अविचल निवास पाकर वे दोनों दम्पति परम धारी श्रीपान् बिन्दुग भी मुन्दर विमानपर सुरती हो गये।

शिवपुराणके अवणकी विचि तथा ओताओंके पालन करनेयोग्य नियमोका वर्णन ज्यासदिष्य सुतनी ! आपको नगरकार है। है। अपने कल्याणकी इच्छा रखनेवाले

महान् गुण वर्णन करने योग्य हैं। अब आप चाहिये।' कुछ लोग सगवान् श्रीहरिकी कल्याणमध शिवपुराणके अवणकी विचि कथासे बहुत दूर पड़ गये हैं। किसने ही स्वी, बतलाइये, जिससे सभी ओताओंको सम्पूर्ण शुद्र आदि भगवान् शंकरके कथा-कॉर्तनसे उसप फलकी प्राप्ति हो सके।

तुन्हें सम्पूर्ण फलकी प्राप्तिके लिये जिल्लामा अवणकी विधि सता रहा है। पहले किसी ज्योतिषीको बुलाकर दानमानसे हो, उन सबक्ये आदरपूर्वक बुलवाना बाहिये संतुष्ट करके अपने यहवोगी कोगोंके साब और आये हुए लोगोंका सब प्रकारसे बैठकर विमा फिसी विग्रवाधाके कथाकी आदर-सरकार करना चाहिये। शिव-समाप्ति होनेके उदेश्यमे शुद्ध मुहतेका मन्दिरमें, तीर्थमें, वनप्रान्तमें अववा घरमें

उसकी स्त्रीको इस प्रकार दिव्य रूपमे जिल्लाममें जा पहुँचा। वहाँ भगवान् महेश्वर संशोधित देख वे सभी देवपि बड़े विस्मित तथा पार्वती देवीन प्रसन्नतापूर्वक बिन्दुगकी हुए। उनका खिल परमानन्दसे परिपूर्ण हो बड़ा सत्कार किया और उसे अपना पार्षद गया । भगवान् महेश्वरका वह अद्भूत चरित्र बना लिया । उसकी पत्नी चञ्चला मुनकर वे सभी ब्रोता परम कृतार्थ हो वार्जनीजीकी सखी हो गयी। उस यनीभूत

(अध्याच ५)

शीनकवी कहते हैं—महाप्राह्म 'हमारे यहाँ शिक्युराणकी कथा होनेवाली आप थन्य हैं, विविभक्तीमें श्रेष्ट हैं। आपके लोगोंको उसे सुननेके लिये अवस्य पंधारना

विश्वत रहते हैं। उन सबको भी सूचना हो सुतवीने कहा- मुने हरीनक ! अब मैं जाय, ऐसा प्रबन्ध करना वाहिये। देश-देशमें जो भगवान शिवके भक्त हो नथा शिव-कथाके कीर्तन और श्रवणके लिये उत्सक

अनुसंधान कराये और प्रयक्षपूर्वक देश- शिक्षपुराणकी कथा सुननेके लिये उत्तप देशमे—स्थान-स्थानपर यह संदेश भेजे कि स्थानका निर्माण करना वाहिसे। केरेनेके

सम्बोसि सुशोधित एक ऊँचा कथामण्डप कथा-प्रारक्षके दिनसे एक दिन पहले तैयार कराये। उसे सब ओर फल-पुष्प व्रत ग्रहण करनेके लिये वक्ताको और करा आदिसे तथा सुन्दर चैदोवेसे अलंकत करे लेना चाहिये। जिन दिनों कथा हो रही हो, और आरों ओर ध्वजा-पताका लगाकर उन दिनों प्रयन्नपूर्वक प्रात:कालका सारा तरह-तरहके सामानोंसे सजाकर मुन्दर नित्यकर्म संक्षेपसे ही कर लेना चाहिये। शोभासम्पन्न बना दे। भगवान् शिवके प्रति वकाके पास उसकी सहायताके लिये एक सब प्रकारसे उत्तम भक्ति करनी बाहिये। दूसरा चैसा ही विद्वान स्थापित करना दिव्य आसन बनाना चाहिये, जो उनके लिये सुखद हो सके। पुने ! नियमपूर्वक कथा सुननेवाले श्रीताओंके हिये भी ध्यायोग्य सन्दर स्थानोंकी व्यवस्था करनी पाहिये। अन्य लोगोंके लिये साधारण स्थान ही रखने चाहिये। जिसके पुखसे निकली हुई वाणी रेष्ठधारियोंके लिये कामधेनुके समान अधीष्ट फल देनेवाली होती है, उस पुराणवेना विद्वान बकाके प्रति तुच्छब्रद्धि कभी अहीं करनी खाहिये। संसारमें जन्म तथा गुणोंके कारण बहुत-से गुरु होते हैं। परंत उन सबसे पुराणोंका ज्ञाता विद्वान ही परम गुरु माना गया है। पुराणवेता पवित्र, दक्ष, ज्ञान्त, ईप्यांपर विजय पानेवाला, साधु और दसालु होना चाहिये। ऐसा प्रवचन-कुशल विद्वान् इस पुण्यमयी कथाको कहे। सूर्योदयसे आरम्य करके साड़े तीन पहर-तक उत्तम बुद्धिवाले विद्वान् पुरुषको शिवपराणकी कथा सम्यक् रोतिसे बाँचनी चाहिये। मध्याह्मकारुमे हो पड़ीतक कथा बंद रखनी चाहिये, जिससे कथा-कीर्तनसे

कर सके।

संव शिव पुर ( मोटा टाइप ) २-

वहीं सब तरहसे आनन्दका विधान वाहिये। वह भी सब प्रकारके संशयोंको करनेवाली है। परमाता भगवान् शंकरके निवृत्त करनेये समर्थ और लोगोंको लिये दिव्य आसनका निर्माण करना चाहिये. समझानेमें कुझल हो । कथामें आनेवाले तथा कथा-वासकके लिये भी एक ऐसा विद्योकी निवृत्तिके लिये गणेशजीका पूजन करे। कदाके खामी भगवान शिवकी तबा विशेषतः शिषपुराणकी पुरतककी चिक्तचावसे पूजा करे। तत्पश्चात् उत्तम बुद्धिबाला ओता तन-पनसे शुद्ध एवं प्रसन्नचित्त हो आदरपूर्वक द्विवयुराणकी कथा सने। जो यक्ता और ध्रोता अनेक प्रकारके कर्नोंचे चटक रहे हो, काम आदि छः विकारोसे युक्त हो, स्रीमें आसक्ति रखते हो और पाखण्डपूर्ण बातें कहते हों, बे पुण्यके भागी नहीं होते । जो लोकिक शिला तथा धन, गृह एवं पुत्र आदिक्त विन्ताको छोडकर कवामें मन रुगाये रहते हैं, उन शुद्धबृद्धि पुरुषोको उत्तम फलकी प्राप्ति होती है। जो ओता अद्धा और भक्तिसे युक्त होते हैं, दूसरे कमोंने पन नहीं लगाते और मीन, पवित्र एवं उद्वेगञ्जन्य होते हैं, वे ही पुण्यक भागी होते हैं। सत्तवी बोले शीनक ! शिवपुराण सुननेका व्रत खेनेवाले पुरुषोंके लिये जो नियम हैं, उन्हें भक्तिपूर्वक सुनी। नियमपूर्वक इस श्रेष्ठ कथाको सुननेसे बिना अवकाश पाकर लोग शल-मूत्रका त्याग किसी विघ्न-वाधाके उत्तम फलकी प्राप्ति होती है। जो लोग दीक्षासे रहित हैं, उनका

 संक्षिप्त शिवपुराण • 

कथा-श्रवणमें अधिकार नहीं है। अतः दुष्टा श्वियाँ है, वे तथा जिसका गर्भ गिर मुने ! कथा सुननेकी इच्छावाले सब जाता हो, वह—इन सभीको शिवपुराणकी लोगोंको पहले वक्तासे दीक्षा अहण करनी उत्तम कथा सुननी चाहिये। मुने ! स्त्री हो या चाहिये। जो लोग नियमसे कथा सुने, पुरुष— सत्रको यलपूर्वक विधि-विधानसे उनको ब्रह्मचर्यसे रहना, मूमिपर सोना, पत्तलमें खाना और प्रतिदिन कथा समाप्त होनेपर ही अन्न ग्रहण करना चाहिये। जिसमें शक्ति हो, वह पुराणकी समाहितक उपवास करके शुद्धतापूर्वक मक्तिभावसे उत्तम शिवपुराणको स्ने। इस कथाका वत लेनेवाले पुरुषको प्रतिदिन एक ही बार हविष्याच्र भोजन करना जाहिये। जिस प्रकारसे कथा अवशका नियम सुहापूर्वक अन्न, वाल, जला अन्न, सेम, प्रमुर,

88

चाहिये। महर्षे ! इस तरह शिश्रपुराणकी कथाके पाठ एवं श्रवण-सम्बन्धी यज्ञोत्सवकी समाप्ति होनेपर ओहाओंको भक्ति एवं प्रयत्नपूर्वक भगवान शिषकी पूजाकी भाँति पुराण-पुलकको भी पूजा करनी चाहिये। तदनन्तर विधिपूर्वक वक्ताका भी पूजन करना आवश्यक है। पुस्तकको आच्छादित सध सके, वैसे ही करना वाडिये। गरिष्ट करनेके किये नवीन एवं सुन्दर बस्ता बनावे और उसे बाँधनेके लिये तुद् एवं दिख्य डोरी भावदृष्टित तथा बामी अञ्चको स्वाकर लगावे। फिर उसका विधिवत पूजन करे। कथा-वर्ती पुस्य कभी कथाको न सुने। मुनिशेष्ट ! इस प्रकार महान् उत्सवके साथ जिसने कथाका व्रत ले रखा हो, वह पुरुष पुरुष और बक्ताकी विधिवत पूजा करके प्याज, लहसुन, ह्रींग, गाजर, मादक वस्तु वक्ताकी खहाबताके सिधे स्थापित हुए तथा आपिष कही जानेवाली वस्तुओंको पण्डितका भी उसीके अनुसार थन आदिके त्याग दे। कथाका जल लेनेवाला पुरुष हारा उससे कुछ ही कम सरकार करे। यहाँ काम, क्रोध आदि छः विकारोको. आपै हुए ब्राह्मणोको अत्र-धन आदिका दान ब्राह्मणोंकी निन्दाको तथा पतिब्रता और करे। साध ही गीत, बाद्य और नृत्य आदिके साधु-संतोकी निन्दाको भी खाग दे। द्वारा पहान् उत्सव रवाये। पुत्रे ! यदि श्रोता कथावती पुरुष प्रतिदिन सत्य, शोख, दया, विरक्त हो तो उसके लिये कथासमाप्तिके मीन, सरलता, विनय तथा हार्दिक दिन विशेषक्यसे उस गीताका पाठ करना उदारता—इन सत्गुणोंको सदा अपनाये चाहिये, जिसे श्रीरामचन्द्रजीके प्रति भगवान् रहें। श्रोता निकाम हो या सकाम, यह दिवने कहा था। यदि श्रोता गृहस्थ हो तो नियमपूर्वक कथा सुने। सकाम पुरुष अपनी उस बुद्धिमान्को उस अवण-कर्मकी अभीष्ट कामनाको प्राप्त करता है और शान्तिक लिये शुद्ध हथिष्यके द्वारा होम निष्काम पुरुष मोक्ष पा लेता है। दस्दि, करना चाहिये। मुने ! स्द्रसंहिताके प्रत्येक क्षयका रोगी, पापी, भाग्यदीन तथा इत्लेकद्वारा होम करना उचित है अथवा संतानरहित पुरुष भी इस उत्तम कथाको गायत्री-मन्त्रसे होम करना चाहिये; क्योंकि सुने। काक-बन्ध्या आदि जो सात प्रकारकी वास्तवधे यह पुराण भायत्रीमय ही है।

शिषपुराणकी यह उत्तम कथा सुननी

अथवा शिवपञ्चाक्षर मूलमन्त्रमे हवन करना पाकर पुरुष धवतन्त्रनमे मूल हो जाता है। उचित है। होम करनेकी शक्ति न हो तो यिद्वान, इस तरह विधि-विधानका पाठन करनेपर पुरुष यथाशक्ति हयनीय हविष्यका ब्राह्मणको श्रीसम्पन्न शिवपुराण सम्पूर्ण फलको देनेवाला दान करे । न्यूनातिरिक्ततारूप दोषकी झान्तिके तथा भोग और मोक्षका दाता होता है । रिज्ये प्रक्रिपूर्वक ज्ञियसहस्रनामका पाट पोधी विधिपूर्वक स्थापित करें । तत्पद्मात् जीव-जगत्में उन्होंका जन्म रहेना सफल है । से पूजा करके दक्षिणा बहाये। फिर जितेन्द्रिय चित्र-चित्र प्रकारके समस्त गुण जिनके पूजन कारके दक्षिणासहित वह पुस्तक उन्हें करते. जो अपनी बहिमासे जगतुके बाहर और समर्पित कर दे। उत्तम बुद्धिवाला श्रोता इस भीतर भासपान है तथा जो भनके बाहर और प्रकार भगवान जिलके संतोषके किये भौतर वाणी एवं मनोवृत्तिरूपमें प्रकाशित होते पुस्तकका दान करे । जीनक ! इस पुराणके हैं, इन अनन्त आनन्दपनरूप परम शिवफी मैं

मुने ? जिल्पराणका यह सारा माहातय, अथवा अवण करे। इससे सब कुछ सफल जो सन्पूर्ण अभीष्ठको देनेवाला है, मैंने तुम्हें होता है, इसमें संशय त्रहीं है; क्योंकि तीनों कह सुनाथा। अब और क्या सुनना चाहते लोकोंमें उससे बढ़कर कोई वस्तु नहीं है। हो ? श्रीमान् शिषपुराण समस्त पुराणोंके कथाश्रवणसम्बन्धी क्रकी पूर्णताकी सिद्धिके भारूका तिलक घाना गया है। यह भगवान् लिये ग्यारह ब्राह्मणोंको मधुपिश्चित सीर जिल्को अत्यन प्रिय, रमणीय तथा भोजन कराये और उन्हें हिंसणा दे। यूने ! यदि अवरोगका निवारण करनेवारण है। जो सदा शक्ति हो तो तीन तोले सोनेका एक मुन्दर भगवान शिवका ध्यान करते हैं, विनकी सिंहासन बनवाये और उसपर उत्तम अक्षरोंमें वाणी शिवके गुणोंकी स्तृति करती है और लिखी अथवा लिखायी हुई शिवपुराणकी जिनके दोनों कान उनकी कबा सुनते हैं, इस पुरुष उसकी आवाहन आदि विविध उपचारोसे निक्षय ही संसारसागरमे पार हो जाते हैं।\* आसार्यका वस, आभूवण एवं गञ्च आदिसे सहिदानन्द्रमय स्वरूपका कभी स्पर्ध नहीं उस वानके प्रभावमें धगवान् दिवका अनुपद करण लेता है। (O'S DRUNE)

ते जनभातः सङ् जीवलेके ये वै सदा श्वायणि विश्वनायम् । यांची गुणान स्त्रीति क्यां श्रांति केस्वयं हे भारपुर्णान ॥

# श्रीशिवमहापुराण <sub>विद्येश्वरसंहिता</sub>

## प्रयागमें सूतजीसे मुनियोंका तुरंत पापनाश करनेवाले साधनके विषयमें प्रश्न

आधन्तमञ्जलपञ्चतसमानगाव-तमीशमजरागरमात्मदेवम् । पद्माननं प्रजल्पज्ञांबनोद्यालि सम्भावये मनसि दोकरमस्विकेदान्॥ जो आदि और अलमें (तथा मध्यमें भी) नित्य पङ्करूपय हैं, जिनकी समानना अववा

समाचार सनकर पौराणिक-शिरोमणि व्यास- सुननेकी वार्रवार इच्छा होती है। शिष्य महामुनि सुनजी वहाँ मुनियोंका दर्शन उत्तम बुद्धिवाले सुनजी ! इस समय हमें करनेके लिये आये । सुतजीको आते देख वे एक ही बात सुननी है । यदि आपका अनुप्रह सब मनि उस समय हर्षसे खिल उठे और हो नो गोपनीय होनेपर भी आप उस विषयका

अत्यन्त प्रसत्रचित्तसे उन्होंने उनका विधिवत स्वागत-सत्कार किया। तत्पश्चात् 'उन प्रसन्न महान्याओंने उनकी विधियत स्तृति करके चिनवपूर्वक हाथ जोडकर उनसे इस प्रकार

'सर्वज्ञ विद्वान् रोमहर्षणजी ! आपका तुलना कहीं भी नहीं है, जो आत्माके स्वरूपको भाग्य बहा भारी है, इसीसे आपने ज्यासजीके प्रकाशित करनेवाले देवता (परमान्या) है. पुरुषे अपनी प्रसन्नताके लिये ही सम्पूर्ण जिनके प्रीव मूल हैं और जो लोह-ही- पुराणविद्या प्राप्त की। इसलिये आप लेलमे—अनायास जगतुकी रचना, पालन आश्चर्यक्षरूप कथाओंके घण्डार है—ठीक और संहार तथा अनुप्रह एवं तिरोधावरूप उसी तरह, जैसे रलाकर समुद्र बहे-बहे सारभूत पाँच प्रवार कर्म करते रहते हैं, उन सर्वश्रेष्ठ रहाँका आगार है। तीनों स्प्रेकोंमें भूत, अजर-अमर प्रेंगर अस्त्रिकापति घणवान् वर्तपान और भविष्य तथा और भी जो कोई इंकिरका में मन-ही-पन चिन्तन करता है। अस्तु है, वह आपसे अज्ञात नहीं है। आप हमारे व्यासजी करते हैं—जो वर्षका पहान क्षेत्र सौधाम्यसे इस यज्ञका दर्शन करनेके लिये है और जहाँ गङ्गा-यमुनाका संगम हुआ है, उस यहाँ प्रधार गये हैं और इसी व्याजसे हमारा परम पुण्यस्य प्रयागभे, जो ब्रह्मसोयाका मार्ग कुछ कल्याण करनेवाले हैं; क्योंकि आपका है, सत्यव्रतमें तत्पर रहनेवाले महातंत्रको आगमन निरर्थक नहीं हो सकता। हमने पहले महाभाग महात्मा पुनियोंने एक विशाल भी आपसे शुभाशुभ तत्त्वका पूरा-पूरा वर्णन ज्ञानथज्ञका आयोजन किया । उस ज्ञानयज्ञका सुना है; किंतु उससे तृप्ति नहीं होती, हमें उसे

वर्णन करें। घोर कल्प्रियुग आनेपर यनुष्य होंगे। उनके विचार धर्मके प्रतिकूल होंगे। पुण्यकर्मसे दूर रहेंगे, दुराचारमें फँस जावँगे वे कुटिल और ड्रिजनिन्दक होंगे। यदि धनी और सब-के-सब सत्य-भाषणसे मुँह फेर हुए तो कुकर्ममें लग जायैंगे। विद्वान् हुए तो लेंगे, दूसरोंकी निन्हार्वे तत्पर होंगे। परावे धनको हृहप लेनेकी इच्छा करेंगे। उनका मन परायी कियोंमें आसक्त होगा तथा वे दूसरे प्राणियोंकी हिंसा किया करेंगे। अपने शरीरको ही आत्मा समझेंगे । मुढ, नास्तिक और पश्चिद्ध रखनेबाले होंगे, माता-पितासे देव रखेंगे। ब्राह्मण सोधकवी बाहके प्राप्त बन जायेंगे। वेद बेचकर जीविका चलायेंगे । धनका उपार्जन करनेके लिये ही विद्याका अभ्यास करेंगे और मदसे मोहित रहेंगे। अपनी जातिके कर्म छोड़ देगे। तरह शह ब्राह्मणोंके आचारमें तत्पर होंगे जाता है।

वाद-विवाद करनेवाले होंगे। अपनेको कुलीन मानकर चारों वर्णाके साथ वैवाहिक सम्बन्ध स्वापित करेंगे, समस्त वर्णीको अपने सम्पर्कसे भ्रष्ट करेंगे। वे लोग अपनी अधिकार-सीमासे बाहर जाकर द्विजोचित सकर्मीका अनुष्टान करनेवाले होंगे। कलियमकी कियाँ प्रायः मदाबारमे प्राप्त और पतिका अपमान करनेवाली होगी। सास-ससुरसे डोह करेंगी। किसीसे भय नहीं मानेगी। मत्विन भोजन करेगी। कुस्सित हाव-भावमें तत्पर होंगी। उनका शील-प्रायः तूसरोंको उमेंगे, तीनों कालकी स्वभाव बहुत बुरा होचा और वे अपने संख्योपासनासे दूर रहेंगे और ब्रह्मज्ञानसे पतिको सेवासे सदा हो विमुख रहेगी। शुन्य होंगे। समझा क्षत्रिय भी स्वधर्मका सुनजी ! इस तरह जिनकी बुद्धि नष्ट हो गयी त्याग करनेवाले होंगे । कुसंगी, पापी और 🐧 जिन्होंने अपने धर्मका त्याग कर दिया है, व्यभिचारी होंगे। उनमें शीर्यका अभाव ऐसे लोगोंको इहलोक और परलोकमें उत्तम होगा । वे कृत्सित चीर्च-कर्मसे जीविका गति कैसे प्राप्त होगी—इसी विन्तासे हमारा चलायेंगे. शुद्रोका-सा चर्ताव करेंगे और मन सदा व्याकुल रहता है। परोपकारके उनका चित्त कामका किंकर बना रहेगा। समान दूसरा कोई धर्म नहीं है। अतः जिस वैत्रय संस्कार-प्रष्टु, स्वधर्मन्यानी, कुमानी, छोटे-से उपायसे इन सकके पापीका तत्काल बनोपार्जन-परायण तथा नाप-तीलमें अपनी जाञ हो जाय, उसे इस समय कृपापूर्वक कुत्सित वृत्तिका परिचर्च देनेवाले होंगे । इसी बताइचे: क्योंकि आप समस्त सिद्धानांके उनकी आकृति उञ्चल होगी अर्थात् वे व्यासजी कहते हैं—उन भाविताता। अपना कर्म-धर्म छोडकर उरन्वल बेडा- मुनियोकी यह बात सनकर सुतजी मन-ही-भूषासे विभूषित हो व्यर्थ पूमेंगे। वे मन मगवान् शंकरका स्मरण करके उनसे

(अध्याय १)

शिवपुराणका परिचय

सूतजी कहते हैं—साधु महात्पाओ ! आपने बहुत अच्छी बात पूछी है। आपका

स्त्रभावतः ही अपने धर्मका त्याग करनेवाले इस प्रकार बोले-

यह प्रश्न तीनों लोकोंका हित करनेवाला है। और पातृसंहिता—इनमेंसे प्रत्येकमें मैं गुरुदेव व्यासका स्मरण करके आठ-आठ हजार इत्लेक है। ब्राह्मणो !

आपलोगोके खेड्वका इस विषयका वर्णन एकादशरुद्रसंहितामें करूँगा । आप आदरपूर्वक सुने । सबसे कैल्प्रससंहितापे छः हजार, शतरुद्धसंहितामें उत्तम जो शिवपुराण है, वह वेदानका तीन हजार, कोटिस्डसंहितामें नौ हजार,

सारसर्वस्य है तथा वका और श्रोताका सहस्रकोटिस्डसंहितामें ग्यारह हजार, समस्त पापराशिधोंसे उद्धार करनेवाला है। बायबीवसंहितामें चार हजार तथा

इतना ही नहीं, वह परलोकमें परमार्थ धर्मसंक्षित्रामें बारह हजार इलोक हैं। इस बस्तको देनेवाला है, कल्किनी प्रकार मूल शिवपुराणकी इलोकसंख्या एक कल्पपराद्याका विनादा करनेवाला है। लाख है। परंतु व्यासजीने उसे घोबीस हजार

उसमें भगवान् शिवके उत्तम यशका वर्णन ऋतोकोमें संक्षिप्त कर दिवा है। पुराणोंकी है। ब्राह्मणो ! धर्म, अर्थ, काम और क्रमसंख्याके विचारसे इस शिवपुराणका मोक्ष-इन चारो पुरुषार्थोंको देनेपाला वह स्थान खीधा है। इसमें सात संहिताएँ हैं। पुराण सदा ही अपने प्रभावकी दृष्टिसे वृद्धि

उस सर्वोत्तम त्रिश्वपुराणके अध्ययनमात्रसे वे ही पुराणग्रन्थ प्रवित किया था। सृष्टिके कलियुगके पापासक्त जीव शेष्ट्रतम गतिको आदिमे निर्मित हुआ वह पुराण-साहित्य प्राप्त हो जायैंगे। कलियुगके महान् क्यात त्रपंतिक जगतमं निर्पय होकर विचरेंगे, जबतक यहाँ शिवपुराणका उदय नहीं होगा। इसे वेदके तुल्य थाना गया है। इस वेदकल्य दिया, उस समय सम्पूर्ण पुराणोंका संक्षिप्त पुराणका सबसे पहले भगवान् दिवने ही स्वरूप केवल बार लाख इलोकोंका रह प्रणयन किया हा। विशेशसंदिता, गया। उस समय उन्होंने शिवपुराणका

मातुसंहिता, एकादशरहसंहिता, कैलास- यही इसके श्लोकोंकी संख्या है। यह संहिता, शतरुद्वसंहिता, कोटिरुद्रसंहिता, बेदनुल्य पुराण सात संहिताओंमे बैटा हुआ सहस्रकोटिस्टसंहिता, वायवीयसंहिता तथा है। इसकी पहली संहिताका नाम विद्येखर-धर्मसंहिता — इस प्रकार इस पुराणके बारह संहिता है, दूसरी रुद्रसंहिता समझनी चाहिये, भेद या खण्ड हैं। ये बारह संहिताएँ अत्यन्त नीसरीका नाम शतरुद्रसंहिता, बीधीक।

पुण्यमयी मानी गयी हैं। ब्राह्मणों ! अब मैं कोटिरुद्रसंहिता, पाँचवींका उमासंहिता, उनके श्लोकोंको संख्या बता रहा हूँ। छटीका कैलाससंहिता और सातवीका नाभ

पूर्वकारमें भगवान शिवने इलीक-या विस्तारको प्राप्न हो रहा है। विप्रवर्ध ! संख्याको दृष्टिसे सौ करोड़ इलोकोका एक अत्यन्त किस्तृत था । फिर हापर आदि युगोमें द्वैपायन (ब्यास) आदि महवियोने जन पुराणका अठारह भागीचे विभाजन कर

रुत्रसंहिता, विनायकसंहिता, उभासंहिता, चौबीस हजार इस्त्रेकोमें प्रतिपादन किया (

आपलोग वह सब आदरपूर्वक सुने। वायवीयसंहिता है। इस प्रकार ये सात थिद्येश्वरसंहितामें दस हजार रुक्षेक हैं। संहिताएँ मानी गयी है। इन सात

रुद्रसंहिता, विजायकसंहिता, उपासंहिता संहिताओंसे युक्त दिव्य शिवपुराण वेदके

जाता है।

और भक्तिसे देवताका कृपाप्रसाद प्राप्त होता। प्रत्यक्ष बस्तुको आँखसे देखकर उसमें प्रवृत्त है—ठीक उसी तरह, जैसे यहाँ अङ्कुरसे बीज होते हैं। परंतु जिस वस्तुका कहीं भी प्रत्यक्ष और बीजसे अङ्कुर पैदा होता है। इसलिये तुम दर्शन नहीं होता, उसे श्रवणेन्द्रियद्वारा जान-सब ब्रह्मर्षि भगवान् रांकरका कृपाप्रसाद सुनकर मनुष्य उसकी प्राप्तिके लिये चेष्टा प्राप्त करनेके लिये भूतलपर जाकर वहाँ करता है। अतः पहला साधन शवण ही है। सहस्रों वर्षीतक चालु महनेवाले एक विज्ञाल उसके द्वारा गुरुके मुखसे तस्वको सुनकर यज्ञका आयोजन करो । इन यज्ञपति भगवान् श्रेष्ठ बुद्धिवाला विद्वान् पुरुष अन्य शिवकी ही कृपासे वेदोक्त विद्याके सारभूत साधन-कीर्तन एवं मननकी सिद्धि करे। साध्य-साधनका ज्ञान होता है।

नित्य-नैमिलिक आदि फलोकी ओरसे नि:स्पृष्ट होता है, वहीं साधक है। बेटोक कर्मका अनुष्टान करके उसके महान फलको भगवान् ज्ञियके बरणोपे समर्पित कर देना ही परमेश्वरपदकी प्राप्ति है। वही सालेक्य आदिके क्रमसे प्राप्त होनेवाली पुक्ति है। उन-उन पुरुषोंकी भक्तिके अनुसार उन सबको उत्कृष्ट फलकी प्राप्ति होती है। उस भत्तिके साधन अनेक प्रकारके हैं, जिनका साक्षात् महेश्वरने ही प्रतिपादन किया है। उनमेसे सारभूत साथनको संक्षिप्त करके मैं बता रहा है। कानसे भगवान्के नाम-गुण और लीलाओंका श्रवण, बाणीद्वारा उनका कीर्तन तथा मनके द्वारा उनका मनन-इन तीनोंको महान् साधन कहा गया है। तात्पर्य यष्ट कि महेशरका अवण, कीर्तन और मनन करना चाहिये—यह श्रृतिका वाक्य हम सबके लिये प्रमाणचून है। इसी साधनसे सम्पूर्ण मनोरबोकी सिद्धिमें लगे हुए आपलोग परम साध्यको प्राप्त हो । स्त्रेग

कमञ्चः पननपर्यन इस साधनकी अच्छी शिवपदकी प्राप्ति ही साध्य है। उनकी तरह साधना कर लेनेपर उसके द्वारा सेवा ही साधन है तथा उनके प्रसादसे जो सालोक्य आदिके ऋपसे धीरे-धीरे धगवान् चित्रका संयोग प्राप्त होता है। पहले सारे अड्डॉके रोग नष्ट हो जाते हैं। फिर सब

प्रकारका लौकिक आनन्द भी विलीन हो

जब तथा उनके गुण, रूप, जिलास और

नामोका युक्तिपरावण चित्तके द्वारा जो

भगवान शंकरकी पूजा, उनके नामोंके

निरनार परिज्ञोधन या जिन्तन होता है. उसीको मनन कहा गया है; वह महेश्वरकी कृपादृष्टिसे उपलब्ध होता है । उसे सपस्त श्रेष्ठ साधनोमें प्रधान या प्रमुख कहा गया है। स्तर्जी कहते है-मुनीश्वरो ! इस साधनका माहात्य बतानेके प्रसङ्गमें मैं आपलेगोंके लिये एक प्राचीन वृत्तान्तका वर्णन करूँगा, उसे ध्यान देकर आए सने। पहलेकी बात है, पराशर मुनिके पुत्र मेरे गुरु व्यासदेवजी सरस्वती नदीके सुन्दर तटपर तपस्या कर रहे थे। एक दिन सुर्यंतुल्य तेजस्वी विमानसे यात्रा करते हुए भगवान् सनत्कुमार अकस्मात् वहाँ जा पहुँचे। उन्होंने

(शि॰ पु॰ विद्ये॰ ३। २१-२२)

श्रीप्रेण श्रवणं तस्य वत्तसा कीर्तनं तथा। मनसा मन्ते तस्य महासाधनमुच्यते ॥

तुल्य प्रामाणिक तथा सबसे उत्कृष्ट गति अन्तःकरणवाले विद्वानीके लिये जाननेकी प्रदान करनेवाला है। यह निर्मल शिवपुराण वस्तु है। इसमें श्रेष्ठ मन्त-समूहोंका संकलन है भगवान् ज्ञिवके द्वारा ही प्रतिपादित है। इसे तथा धर्म, अर्थ और काम—इस प्रिवर्गकी डीविजिरोमणि भगवान् व्यासने संक्षेपसे प्राप्तिक साधनका भी वर्णन है। यह उत्तम संकलित किया है। यह समस्त जीव- शिवपुराण समस्त पुराणोंमें क्षेष्ठ है। वेद-समुदायके लिये उपकारक, त्रिविध तापोंका वेदान्तमें वेद्यरूपसे विलसित परम वस्तु— नाश करनेवाला, तुलनारहित एवं परमात्माका इसमें गान किया गया है। जो सत्पुरुयोंको कल्याण प्रदान करनेवाला है। बड़े आदरसे इसे पढ़ता और सुनता है, वह

किया गया है। यह पुराण ईंप्यारहित

इसमें वेदान्त-विज्ञानमय, प्रधान तथा भगवान् ज्ञिवका प्रिय होकर परम गतिको निष्कपट (निष्काम) बर्मका प्रतिपादन प्राप्त कर छेता है।

(अध्याय २)

### साध्य-साधन आदिका विचार तथा श्रवण, कीर्तन और मनन—इन तीन साधनोंकी श्रेष्ठताका प्रतिपादन

व्यासजी कहते हैं — मुतनीका यह बचन । गये और हाच जोड़कर विनवधरी बाणीयें सुनकर ये सब महर्षि बोले—'अब आप हमें बोले—'प्रभी ! आप सम्पूर्ण जगतको वेदान्तसार-सर्वलरूप अद्भुत जिलपुराणकी धारण-पोषण करनेवाले तथा सपस्त कथा सनाइये।'

रोग-संक्रिसे रहित कल्याणमय चगवान् पुराणपुरुष कीन हैं ?" समरण शिवपुराणकी, जो बेदके सार-तत्त्वसे प्रकट उन्हें न पाकर लौट आती है तथा जिनसे ब्रह्मा,

कारणीके भी कारण हैं। हम यह जानना सुतजीने कहा-आप सब महर्षिंगण बाहते हैं कि सम्पूर्ण तत्त्वोंसे परे परात्पर करके पुराणप्रवर वहाजीने वहा-जहाँसे मनसहित वाणी

हुआ है, कथा सुनिये। दिाक्पुराणमें मिता, विष्णु, रुद्र और इन्द्र आदिसे युक्त यह सम्पूर्ण ज्ञान और वैराग्य—इन तीनोंका प्रीतिपूर्वक जगत् सपस्त भूतो एवं इन्द्रियोंके साथ पहले गान किया गया है और वेदानावेदा सहस्तुका प्रकट हुआ है, ते ही ये देव, महादेव सर्वज्ञ विशेषरूपसे वर्णन है। इस वर्तमान कल्पमें एवं सम्पूर्ण जगन्के स्वामी हैं। ये ही सबसे जब सृष्टिकर्म आरम्भ हुआ था, उन दिनों छः उत्कृष्ट है । पक्तिसे ही इनका साक्षात्कार होता कुलोंके महर्षि परस्पर वाद-विवाद करते हुए है। दूसरे किसी उपायसे कहीं इनका दर्शन कहने लगे—'अयुक वस्तु सबसे उत्कृष्ट है नहीं होता। रुद्ध, हरि, हर तथा अन्य देवेश्वर और अमुक नहीं है।' उनके इस विवादने सदा उत्तम भक्तिभावसे उनका दर्शन करना अत्यन्त महान् रूप धारण कर लिया । तव वे चाहते हैं। भगवान् शिवमें भक्ति होनेसे सब-के-सब अपनी शङ्काके समाधानके पनुष्य संसार-बन्धनसे मुक्त हो जाता है। लिये सृष्टिकर्ता अविनाशी ब्रह्माजीके पास देवताके कृपाप्रसादसे उनमें भक्ति होती है

मेरे गुरुको वहाँ देखा। वे ध्यानमें मत्र थे। ञ्लंकरका अवण, कीर्तन, मनन—ये तीन उन्होंने ब्रह्मपुत्र महत्तर साधन कहे गुले हैं। ये तीनों ही उससे जगनेपर सनत्कुभारजीको अपने सामने उपस्थित बेदसम्मत हैं। पूर्वकारुमें मैं दूसरे-दूसरे देखा । देखकर वे बड़े बेगसे उठे और उनके साधनीके सम्प्रममें पड़कर धूमता-चापता चरणोंमें प्रणाय करके मुनिने उन्हें अर्च्य दिया और देवताओंके बैठने चोग्य आसन भी अर्पित किया। तब प्रसन्न हुए भगवान् सनत्क्रमार तिनीतभावसे एउँ तए व्यासजीसे गर्भार वाणीमें बोले-

'मृतं । तम सत्य वस्तुका चिन्तन करो । वह सत्य पदार्श बगतान श्रिव ही है, जो तुम्हारे साक्षात्कारके विषय होंगे। भगवान्



साओ तथा शिवगणोके खामी भगवान नन्दिकेशर मुझे छोहपूर्वक मुक्तिका उत्तम साधन बताते हुए बोले-भगवान् शंकरका ब्रवण, कीर्तन और मनन—ये तीनों साधन वेदसमात है और मुक्तिके साक्षात् कारण है: यह वात स्वयं भगवान शिवने मुझसे कही है। अतः प्रहान् ! तुम अवणादि तीनों साधनीका ही अनुद्वान करो ।' व्यासजीसे बारेकार ऐसा कहकर अनुगामियोंसहित ब्रह्मपुत्रं सनत्कृषार परम सुन्दर ब्रह्मधामको याते गये । इस प्रकार पूर्वकालके इस उत्तम वृत्तान्तका मैंने संक्षेपसे वर्णन किया है। ऋषि बोले—सुतजी ! श्रवणादि तीन

साधनीको आपने मुक्तिका उपाय बताया है। किंतु जो अवण आदि तीनों साधनोंमें असमर्थ हो, यह मनुष्य किस उपायको अवल्पन करके मुक्त हो सकता है। किस साधनभूत कर्यके द्वारा जिना यलके ही मोश पिल सकता है ? (अध्याय ३-४)

मन्दराजलपर जा पहुँचा और वहाँ तपस्या

करने लगा। तदनन्तर महेश्वर शिवकी

आजारो भगवान् नन्दिकेश्वर वहाँ आये। उनकी मुद्रापर बड़ी द्या थी। ये सबके

भगवान् शिवके लिङ्ग एवं साकार विग्रहकी पुजाके रहस्य तथा महत्त्वका वर्णन

सूनजी कहते हैं—शौनक ! जो अवण, शंकरके लिड्ड एवं मूर्तिकी स्थापना करकें कीर्तन और मनन-इन तीनों साधनोंके नित्व उसकी पूजा करे तो संसार-सागरसे अनुष्ठानमें समर्थ न हो, वह भगवान् पार हो सकता है। वञ्चना अथवा छल न

 संक्षित्र शिवपुराण क 

करते हुए अपनी शक्तिके अनुसार धनराशि जिस प्रकार सुना है, उसी तरह क्रमशः वर्णन ले जाय और उसे शिवलिङ्ग अथवा करूँगा। एकमात्र भगवान् शिव ही ब्रह्मरूप शिवमूर्तिकी सेवाके लिये अपित कर है। साथ ही निरन्तर उस लिङ्ग एवं मुर्तिकी पूजा भी करे । उसके लिये भक्तिभावये मण्डप, गोपुर, तीर्थ, मठ एवं क्षेत्रकी स्थापना करे तथा वत्सव रताये । वस्त, गन्ध, पुध्य, धूप, दीप तथा पुआ और शाक आदि व्यञ्जनोसे युक्त भारति-भारतिके भक्ष्य-भोजन अन्न नैवेद्यके रूपमें समर्पित करें। छत्र, व्यजा, व्यजन, बामर तथा अन्य अहोसहित राजीपचारकी भाँति सब सामान भगवान शिवके लिड्ड एवं मूर्तिको बडाये। प्रदक्षिणा, नमस्कार तथा प्रथानांक जप करे। आवाहनसे लेकर विसर्जनतक सारा कार्य प्रतिदिव भक्तिभावसे सम्पन्न करे । इस प्रकार शिवसिङ्क अयवा शिवपूर्तिये भगवान शंकरकी पूजा करनेवाला पुरुष अवणादि साधनोंका अनुष्ठान न करे तो भी भगवान शिवकी प्रमञ्जासे सिद्धि प्राप्त कर लेता है। पहलेके बहत-से महात्मा पुरुष लिङ्ग तथा दिवामूर्तिकी पूजा करनेमात्रसे भवबन्धनसे पुक्त हो जुके हैं। ऋषियोनि पुछा-मूर्तिमे ही सर्वत्र उपलब्ध होता। देवताओंकी पूजा होती है (लिड्सपे नहीं), परंतु भगवान् शिवकी पूजा सब जगह मूर्तिमें और लिङ्कमें भी क्यों की जाती है ?

सतजीने कहा-मुनीक्षरो ! तुन्हारा यह प्रश्न तो बड़ा ही पवित्र और अत्यन्त अदभूत है। इस विषयमें महादेकती ही वक्ता हो सकते हैं। दूसरा कोई पुरुष कभी और कहीं

होनेके कारण 'निष्कल' (निराकार) कहे गये हैं। रूपवान् होनेके कारण उन्हें 'सकल' भी कहा गया है। इसलिये वे सकल और निष्कल दोनों है। शिवके निष्कल-निराकार होनेके कारण ही उनकी पूजाका

आचारपुत लिङ्ग भी निराकार ही प्राप्त हुआ है। अर्थात् शिवलिङ्ग शिलके निराकार स्वरूपका प्रतीक है। इसी तरह शिवके सकल या साकार होनेक कारण उनकी पूजाका आधारचूत विग्रह साकार प्राप्त होता है अर्थान शिवका साकार विवह उनके

साकार खरूपका प्रतीक होता है। सफल

और अकल (समस्त अङ्ग-आकार-सहित

साकार और अङ्ग-आकारसे सर्वधा रहित

निशकार) ऋष होनेसे ही ये 'ब्रह्म' शब्दसे

करे जानेबाले परमात्मा है। यही कारण है

कि सब लोग लिङ्ग (निराकार) और पूर्ति

(साकार) दोनोपे ही सहा भगवान शिवकी पूजा करते हैं। ज़िखसे भिन्न जो दसरे-इसरे देवता हैं, वे साक्षान् ब्रह्म नहीं हैं। इसरिज्ये कहीं भी उनके लिये निराकार लिख नहीं पूर्वकालमे बुद्धिमान् ब्रह्मपुत्र सनत्कुमार मुनिने मन्दराधरूपर नन्दिकेश्वरसे इसी प्रकारका प्रश्न किया था। सनत्क्रमार बोले-भगवन् । शिवसे

भिन्न जो देवता हैं। उन सबकी प्रजाके लिये सर्वत्र प्राय: वेर (मृतिं) मात्र ही अधिक संख्यामें देखा और सुना जाना है। केवल भी इसका अतिपादन नहीं कर सकता। इस भगवान् ज्ञिवकी ही पूजामें लिङ्ग और वेर प्रश्नके समाधानके लिये भगवान् ज्ञिवने जो दोनोंका उपयोग देखनेमें आता है। अतः

कुछ कहा है और उसे मैंने गुरूजीके मुखसे कल्याणमय बन्दिकेश्वर ! इस विषयमें जो

तत्त्वकी बात हो, उसे मुझे इस प्रकार बताइये, सुनना चाहता हूँ । लिड्नके प्राकट्यका रहस्य जिससे अच्छी तरह समझमें आ जाय। सुचित करनेवाला प्रसङ्ग मुझे सुनाइये।

नन्दिकेश्वरने कहा-निष्माप ब्रह्मकुमार ! आपके इस प्रश्नका हम-जैसे लोगोंके द्वारा पहादेवके निष्कल स्वरूप लिड्नके कोई उत्तर नहीं दिया जा सकता; क्योंकि यह गोपनीय विषय है और सिङ्ग साक्षात् ब्रह्मका प्रतीक है। तथापि आप शिवमक है। इसलिये इस विषयमें भगवान् शिवने जो कुछ बताया है, उसे ही आपके समक्ष कहता है। भगवान् शिव ब्रह्मस्ख्य और निकल (निराकार) हैं; इसलिये उन्होंकी पूजामें

वेदोंका यही मत है। जो उत्तम कृतान्त है, उसीको मैं इस समय सुनाये।

उनके द्वारा चन्द्रशेखर महादेवका सावन, देवताओंसे प्रेरित हुए महादेवजीका ब्रह्मा और विष्णुके विवाद-स्थलमें आगमन तथा निष्कल लिङ्गका उपयोग होता है। सम्पूर्ण दोनोंके बीबमें निष्कल आदि-अन्तरहित भीषण अग्निस्तम्भके रूपपे उनका सनलुभार बोर्छ—महाधाग योगीन्द्र ! आविषांव आदि प्रसद्धोंकी कथा कही। आपने भगवान शिव तथा दूसरे देवताओंके तदनत्तर श्रीत्रह्मा और विष्णु दोनोंके द्वारा पूजनमें लिङ्ग और वेरके प्रचारका जो एहस्य उस ज्योतिर्मय स्तम्भकी ऊँवाई और विभागपूर्वक बताया है, वह यक्षार्च है। गहराईका बाह लेनेकी चेष्टा एवं केतकी-इसलिये लिङ्ग और वेरकी आदि उत्पत्तिका पुष्पके आप-वरदान आदिके प्रसङ्घ भी (अध्याय ५-८ तक)

इसके उत्तरमें नन्दिकेश्वरने धगवान्

आविर्भावका प्रसङ्ग सुनाना आरम्म किया।

उन्होंने ब्रह्मा तथा विष्णुके विवाद,

देवताओंकी व्याकुलता एवं विन्ता,

देवताओंका दिव्य कैलास-शिखरपर गमन,

महेश्वरका ब्रह्मा और विष्णुको अपने निष्कल और सकल खरूपका परिचय देते हुए लिङ्गपूजनका महत्त्व बताना

नन्दिकेश्वर कहते हैं-तदनन्तर वे हैं। इस तरह वस्तुके ये दो भेद जानने दोनों — ब्रह्मा और विष्णु भगवान् इंकरको चाहिये। (किन पुरुष-वस्तुओंसे उन्होने फिर, उन्होंने वहाँ साक्षात् प्रकट पूजनीय महादेवजीको श्रेष्ट आसनपर स्वापित करके किया। दीर्घकालतक अविकृतभावस

प्रणाम करके दोनो हाथ ओड़ उनके भगवान शिवका पूजन किया, यह बताया दायें-बायें धागमें खुपसाप खड़े हो गये। जाता है—) हार, नृपुर, केयूर, किरीट, मणिमय कुण्डल, यज्ञोपवीत, उत्तरीय यख्र, पुष्प-पाला, रेशमी वस्त्र, हार, पुढ़िका, पवित्र पुरुष-वस्तुओंद्वारा उनका पूजन पूज्य, ताप्यूल, कपूर, चन्दन एवं अगुरुका अनुलेप, घूप, दीप, श्वेतछत्र, व्यजन, ध्यजा,

सुस्थिर रहनेवाली यस्तुओंको 'पुरुष-वस्तु' चैवर तथा अन्यान्य दिव्य उपहारोंद्वारा, जिनका वैभव वाणी और मनकी पहुँचसे परे था, जो केवल पशुपति (परमात्मा) के ही

कहते हैं और अल्पकालतक ही टिकनेवाली क्षणभङ्गर वस्तुएँ 'प्राकृत वस्तु' कहलाती



योग्य थे और जिन्हें पद्म (बद्ध जीव) कदावि नहीं पा सकते थे, उन दोनोंने अपने खामी महेश्वरका पूजन किया। सबसे पहले वहाँ प्रक्षा और विष्युने भगवान् शंकरकी पूजा शिवने वर्ही नप्रभावसे खड़े हुए उन दोनों देवताओंसे पुस्कराकर कहा-

एक महान् दिन है। इसमें तुन्हारे द्वारा जो आज मेरी पूजा हुई है, इससे मैं तुमलोगीयर बहुत प्रसन्न है। इसी कारण यह दिन परम पवित्र और महान्-से-वहान् होगा । आजकी यह तिथि 'शिवरात्रि'के नामसे विख्वात होकर मेरे लिये परम प्रिय होगी। इसके समयमें जो मेरे लिङ्क (निष्कल-अङ्क आकृतिसे रहित निराकार स्वरूपके प्रतीक)

वेर (सकल-साकाररूपके प्रतीक विग्रह)

की पूजा करेगा, यह पुरुष जगतको सृष्टि

और पालन आदि कार्य भी कर सकता है।

हुआ था, वह समय मार्गजीर्थमासमें आर्द्री नक्षत्रसे युक्त पूर्णभारते या प्रतिपदा है। जो पुरुष मार्गशीर्षमासमें आही नक्षत्र होनेपर पार्वतीसदित मेरा दुर्जन करता है अधवा मेरी चृति या लिड्नकी ही झोकी करता है, वह मेरे रिच्चे कार्तिकरामे भी अविक प्रिय है। की। इससे प्रसन्न हो भक्तिपूर्वक बगवान् उस शुभ दिनको धेरे दर्शनमात्रसे पूरा फल प्राप्त होता है। यदि दर्शनके साथ-साथ मेरा पुगन भी किया जाय तो इतना अधिक फल महेश्वर बोले—पुत्रो ! आजका दिन प्राप्त होता है कि उसका वाणीक्षार वर्णन नहीं हो चक्ता ।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

जो शिवरात्रिको दिन-गत निराहार एवं जितेन्द्रिय रहकर अपनी शक्तिके अनुसार निश्चलभावसे मेरी बबोचित पूजा करेगा, उसको मिलनेवाले फलका वर्णन सुनो। एक वर्षतक निरन्तर मेरी पूजा करनेपर जो फल फिलता है, वह सारा फल केवल जिल्हाजिको मेरा पूजन करनेसे मनुष्य तत्काल प्राप्त कर रहेता है। जैसे पूर्ण चन्द्रपाका उदय सभुद्रकी बृद्धिका अवसर है, उसी प्रकार यह शिवरात्रि तिथि मेरे धर्मकी वृद्धिका समय है। इस तिबिमें पेरी स्थापना आदिका महरूमय उताव होना चाहिये। पहले मैं जब 'ज्योतिर्मय स्तम्भरूपसे प्रकट

वहाँपर मैं लिङ्करूपसे प्रकट होकर बहुत बहा हो गया था। अतः उस लिक्षके कारण यह धूनल 'लिङ्गस्थान'के नामसे प्रसिद्ध हुआ । जगत्के लोग इसका दर्शन और पुत्रन कर सकें, इसके लिये यह अनादि और अनन ज्योतिःसम्भ अथवा ज्योतिर्मय लिङ्ग अत्यन्त छोटा हो जायगा। यह लिङ्क सब प्रकारके भोग सुलभ करानेवाला तथा भोग और मोक्षका एकमात्र साधन है। इसका दर्शन, स्पर्श और ध्यान किया जाय तो यह

प्राणियोंको जन्म और मृत्युके कष्ट्रसे करानेके लिये 'निष्कल' लिङ्क प्रकट हुआ छुड़ानेवाला है। अधिके पहाड़-जैसा जो यह बा। फिर अज्ञात ईश्वरत्वका साक्षात्कार शिवलिङ्ग यहाँ प्रकट हुआ है, इसके कारण करानेके निमित्त मैं साक्षात् जगदीश्वर ही यह स्थान 'अरुणाचल' नामसे प्रसिद्ध 'सकल' रूपमें तत्काल प्रकट हो गया।

होगा। यहाँ अनेक प्रकारके बड़े-बड़े तीर्थ अतः मुहामें जो ईशल्व है, उसे ही पेरा प्रकट होंगे। इस स्थानमें निवास करने या मरनेसे जीवोंका मोक्षतक हो जायगा।

साक्षात्-रूपसे । 'ब्रह्मभाव' मेरा 'निष्कल' सामीप्यकी प्राप्ति करानेवाला है । लिङ्क और

रूप है और 'महेश्वरभाव' 'सकल' ऋष । ये लिङ्गीमें नित्य अभेद होनेके कारण मेरे इस दोनों मेरे ही सिद्धक्रम है। मैं ही परब्रहा स्टिहुका महान् पुरुषोंको भी पूजन करना परमात्मा है। कलायुक्त और अकल मेरे ही चाहिये। मेरे एक लिड्नकी स्थापना करनेका स्वरूप हैं। ब्रह्मरूप होनेके कारण में ईखर यह फल बताया गया है कि उपासकको मेरी भी है। जीवोंपर अनुबह आदि करना पेरा समानताकी प्राप्ति हो जाती है। यदि एकके कार्य है। ब्रह्मा और केशब ! मैं सबसे बृहत्। बाद दूसरे शिवलिङ्काकी भी स्थापना कर दी

ईश्वर हैं। पहले मेरी ब्रह्मरूपताका बोध

सकलरूप जानना वाहिये तथा जो यह मेरा निष्कल स्तम्भ है, वह मेरे ब्रह्मस्वरूपका बोध मेरे दो रूप हैं—'सकल' और करानेवाला है। यह मेरा ही लिङ्ग (चिद्र) 'निष्करु' । दूसरे किसीके ऐसे रूप नहीं हैं । हैं । तुम दोनों प्रतिदिन यहाँ रहकर इसका पहले में स्तम्भलयसे प्रकट हुआ; फिर अपने पुरुत करो । यह मेरा ही स्वरूप है और मेरे

और जगत्की बुद्धि करनेवाला होनेके गयी, तब तो उपासकको फलक्यसे मेरे

कारण 'ब्रह्म' कहलाता है। सर्वंत्र समरूपसे साथ एकत्व (सायुन्य मोक्ष) रूप फल प्राप्त स्थित और व्यापक होनेसे मैं हो सबका होता है। प्रधानतया शिवलिङ्गकी ही आल्या है। सर्गसे लेकर अनुप्रहतक (आत्या त्यापना करनी खाहिये। मूर्तिकी स्थापना या ईश्वरसे भिन्न) जो जगत्-सम्बन्धी याँच उसकी अपेक्षा गाँण कर्म है। शिवलिङ्गके कृत्य है, वे सदा मेरे हो है, मेरे अतिरिक्त अचावमें सब ओरसे सबेर (पूर्तियुक्त) दूसरे किसीके नहीं हैं: क्योंकि मैं ही सबका होनेपर भी वह स्वान क्षेत्र नहीं कहलाता। (अध्याय १)

पाँच कृत्योंका प्रतिपादन, प्रणव एवं पञ्चाक्षर-मन्त्रकी महत्ता, ब्रह्मा-विष्णुद्वारा भगवान् शिवकी सुति तथा उनका अन्तर्धान ब्रह्म और विष्णुने पूछा—प्रभो ! सृष्टि कृषापूर्वक तुम्हें उनके विषयमें बता रहा हैं।

आदि पाँच कृत्योंके लक्षण क्या है, यह हम ब्रह्मा और अब्युत ! 'सृष्टि', 'पालन', 'संहार', 'तिरोभाव' और 'अनुप्रह'—ये दोनोंको बताइये।

भगवान् दिख बोले-मेरे कर्तव्योंको पाँच ही मेरे जगत्-सम्बन्धी कार्य हैं, जो

समझना अत्यन्त गहन है, तथापि मैं नित्यसिद्ध है। संसारकी रचनाका जो

आरम्भ है, उसीको सर्ग या 'सृष्टि' कहते हैं। है। वे रूप, वेष, कृत्य, वाहन, आसन और मुझसे पालित होकर सृष्टिका सुस्थिररूपसे आयुध आदिमें मेरे समान ही हैं। मैंने रहना ही उसकी 'स्थित' है। उसका विनाश ही 'संहार' है। प्राणोंके उक्तमणको 'तिरोभाव' कहते हैं। इन सबसे छुटकारा मिल जाना ही मेरा 'अनुप्रह' है। इस प्रकार मेरे पाँच कृत्य हैं। सृष्टि आदि जो चार कृत्य है, वे संसारका विस्तार करनेवाले हैं। पौचर्यां कृत्य अनुमह मोक्षका हेत् है। यह सदा मुझमें ही अचल भावसे स्थिर रहता है। धेरे धक्तजन इन पाँचों कत्योंको पाँचो भूतोमें देखते हैं। सृष्टि भूतलमें, स्थिति जलमें, संद्वार अग्रिमें, तिरोधाव वायुमें और अनुप्रह आकाशमें स्थित है। पृथ्वीसे सबकी मृष्टि होती है। जलसे सबकी वृद्धि एवं जीवन-रक्षा होती है। आग सचको जला देती है। बाय सबको एक स्थानसे दूसरे स्थानको ले जाती है और आकाश सबको अनुगृहीत करता है। विद्वान पुरुषोंको यह विषय इसी रूपमें जानना चाहिये। इन पाँच कुत्योका भारवहन करनेके लिये ही मेरे पाँच मुख हैं। चार दिशाओंमें चार मुल है और इनके बीचमें पाँचवाँ मरत है। पत्रो ! तम दोनोने तपस्था करके प्रसन्न हुए मुद्रा परमेश्वरसे सृष्टि और स्थिति नामक दो कृत्य प्राप्त किये हैं। ये दोनों तुम्हें बहुत प्रिय हैं। इसी प्रकार मेरी विभूतिस्वरूप 'सद्र' और 'महेश्वर' में दो मुज़से प्राप्त किये हैं। परंतु अनुब्रह नामक हुआ है। उस गायत्रीसे सम्पूर्ण वेद प्रकट हुए कुल्प दूसरा कोई नहीं पा सकता । रुद्र और 👸 और उन बेदोंसे करोड़ों मन्त्र निकले हैं । महेश्वर अपने कर्मको भूले नहीं हैं। इसलिये उन-उन मन्त्रोंसे भिन्न-भिन्न कार्योंकी सिद्धि मैंने उनके लिये अपनी समानता प्रदान की होती है: परंतु इस प्रणव एवं पञ्चाक्षरसे

स्वरण करनेसे मेरा ही सदा स्परण होता है। मेरे उत्तरवर्ती मुखसे अकारका, पश्चिम मुखसे उकारका, दक्षिण मुलसे मकारका, पूर्ववर्ती मुखसे विन्तुका तथा मध्यवर्ती मुलसे नादका प्राकटण ४३॥। इस प्रकार पौत्र अवदवासे युक्त ओकारका विस्तार हुआ है। इन सभी अवयवीसे एकीभूत होकर वह प्रणय 'ॐ' नामक एक अक्षर हो गया । यह नाम-रूपात्मक सारा जगत सथा वेद उत्पन्न स्त्री-पुरुषवर्गरूप दोनों कुल इस प्रणब-मन्त्रसे ब्याप्त है। यह मन्त्र शिव और शक्ति दोनोंका बोधक है। इसीसे प्रशाक्षर-मन्त्रकी उत्पन्ति हुई है, जो मेरे सकल रूपका बोधक है। वह अकारादि कमसे और मकारादि क्रमसे क्रमज्ञः प्रकाशमें आया है ('ॐ नमः शिवाय' यह प्रश्लाक्षर-मन्त्र है) । इस पञ्चाक्षर-मन्त्रसे मातुका वर्ण प्रकट हुए है, जो पाँच भेदवाले हैं। उसीसे अन्य उत्तम कृत्य—संहार और तिरोधाव ज़िरोमन्तसहित त्रिपदा गायत्रीका प्राकटम

पूर्वकालमें अपने स्वरूपभूत मन्त्रका उपदेश किया है, जो ओंकारके रूपमें प्रसिद्ध है।

वह महामङ्गलकारी मन्त्र है । सबसे पहले मेरे

मुखसे ओंकार ( ॐ ) प्रकट हुआ, जो मेरे

विकयका बोध करानेवाला है। ओकार वाचक है और मैं वाच्य है। यह मन्त्र पेरा

स्वस्त्य ही है। प्रतिदिन ओकारका निरन्तर

<sup>🔹</sup> अ इ उ ऋ लु — ये पाँच मूलपूत रूट हैं तथा अरक्षन भी पाँच-पाँच वर्णोंसे युक्त पाँच वर्गावाले हैं।

सम्पूर्ण मनोरथोंकी सिद्धि होती है। इस आपको नपस्कार है। आपके पाँच मुख हैं। मन्त्रसमुद्रायसे भोग और मोक्ष दोनों सिद्ध आप परमेश्वरको नगस्कार है। पञ्चवहा-होते हैं। मेरे सकल खरूपसे सम्बन्ध खरूप पाँच कृत्यवाले आपको नमस्कार है। रखनेषाले सभी मन्त्रराज साक्षात भोग आप सबके आत्मा है, ब्रह्म है। आपके गुण (मोक्षप्रत) है।

पार्वतीके साथ बैठे हुए गुरुवर महादेवजीने नमस्कार है। \* उत्तराभिभुख बैठे हुए ब्रह्मा और विष्णुको पर्दा करनेवाले वसासे आच्छादित करके करके ब्रह्मा और विष्णुने उनके बरणोंमें वनके महाकपर अपना वारकमात रखकर प्रणाम किया। धीरे-धीरे उद्यारण करके उन्हें उत्तम मन्त्रका महेश्वर बोलं-'आर्ड़ा' नक्षत्रसे युक्त उपदेश किया। मन्त-तन्त्रमें बतायी हुई चतुर्दशीको प्रणवका जप किया जाय तो वह

जगदगुरुका स्तवन किया ।

प्रदान करनेवाले और शुधकारक और शक्तियाँ अनन्त हैं, आपको नमस्कार है। आपके सकल और निष्कल वो रूप हैं। नन्दिलेक्षर कहते हैं- तदनन्तर जगदम्बा आर्थ सदह एवं छात्र्य हैं. आपको

इन पद्योद्वारा अपने गुरु महेश्वरकी स्तृति

विधिके पालनपूर्वक तीन बार अन्वका अक्षय फल देनेवाला होता है। सूर्यकी उचारण करके भगवान शिवने उन दोनी संक्रान्तिसे पुक्त महा-आई नक्षत्रमें एक बार शिष्योंको मनाकी दीक्षा दी। फिन उन किया हुआ प्रणय-जप कोटिगुने जपका किष्योंने गुरुदक्षिणांके रूपमें अपने-आपको फल देता है। 'मृगशिय' नक्षत्रका अन्तिम ही समर्पित कर दिया और दोनों हास भाग गया 'पुनर्वमु'का आदिवधाग पूजा, जोड़कर उनके समीप खड़े हो उन देवेग्रर होम और तर्पण आदिके लिये भदा आदिक समान ही होता है-यह जानमा चाहिये। महा। और विष्णु ओले — प्रभो । आप मेरा या मेरे लिङ्गका दर्शन प्रभातकालमे निष्करणस्य हैं। आपको नयसका है। आप हो—प्रातः और संगव (मध्याहरे पर्य) निष्कल तेजसे प्रकाशित होते हैं। आपको कालमें करना चाहिये। मेरे दर्शन-प्रजनके नमस्कार है । आप सबके स्वामी है । आपको रिज्ये चतुर्दशी तिथ्नि निशीधस्यापिनी अथवा नमस्कार है। आप सर्वात्माको नमहकार है प्रदोचन्यापिनी होनी चाहिये; क्योंकि अथवा सकल-खरूप आप महेचरको परवर्तिनी तिथिसे संयुक्त चतर्दशीकी ही नमस्कार है। आप प्रशतके वाच्यार्थ है। प्रश्लेश की जाती है। पूजा करनेवालोंके आपको नमस्कार है। आप प्रणवस्तिङ्गवाले सिये मेरी मूर्ति तथा रिष्ट्र दोनों समान है, हैं। आपको नमस्कार है। सृष्टि, धालन, फिर भी पृतिको अपेक्षा रिव्हका स्थान संहार, तिरोधाव और अनुप्रह करनेवाले ऊँचा है। इसलिये मुपुशु पुरुषोंको चाहिये

नमी निष्कररुख्य तमी निष्करकोजसे। नमः सकटनाथ्य नमस्ते सकरणसने॥ नमः प्रणयभाष्याय तमः प्रण्डालाह्ने । नमः शृष्ट्यादिनके च नाः परामुलाय ते । पञ्जासस्यकाषाय पञ्जाकृत्याय ते जमः । आताने असूनो तृत्यमाननगुणसक्ते ॥ सकरअकरररूपाय आगावे गूरवे तमः। (हिल् क् क्रिके सन् १० । २८ — १०-१)

 संक्रिप्र शिक्पराण \* 

लिङ्गका ही यूजन करें। लिङ्गका अन्कार- इससे मेश पर मुलभ हो जाता है।

करके अथवा दसरोंसे भी खापना करवाकर

मन्त्रसे और बेरका पञ्चाक्षर-मन्त्रसे पूजन इस प्रकार उन दोनों शिष्योंको उपदेश करना चाहिये । शिवलिङ्गकी त्वयं ही स्थापना देकर भगवान् शिव वहीं अन्तर्धान हो गये ।

शिवलिङ्गकी स्थापना, उसके लक्षण और पूजनकी विधिका वर्णन तथा शिवपदकी प्राप्ति करानेवाले सत्कर्मीका विवेचन

कि वे येर (मूर्ति) से भी श्रेष्ठ समञ्ज्ञकर उत्तम द्रव्यमय उपजारीसे पूजा करनी जाहिये।

स्थापन। कैसे करनी बाहिये ? उसका लक्षण क्या है ? तथा उसकी पूजा कैसे करनी चाहिये, किस देश-कालमें करनी वाहिये और किस द्रव्यके द्वारा उसका

निर्माण श्वेना चाहिये ? युताबीन कहा-महर्षियो ! में फल देनेवाला होता है ! पहले पिट्टीसे, तुमलोगोंके लिये इस विषयका वर्णन प्रस्तर आदिसे अथवा लोहे आदिसे करता है। ध्यान देकर सुतो और संपड़ते। दिव्यत्विहुका निर्माण करना चाहिये। जिस

अनुकूल एवं शुभ समयमें किसी पवित्र इच्यमे जिवलिङ्गका निर्माण हो. उसीसे तीश्रीमें नदी आदिके तटपर अपनी रुचिके उसका पीठ भी बनाना चाहिये। यही अनुसार ऐसी जगह जिबलिङ्की स्वापना स्वायर (अबलप्रतिष्ठाताले) शिवलिङ्की करनी साहिये, जहाँ नित्य पूजन हो सके। विशेष बात है। वर (चलप्रतिष्ठावाले) पार्थित इत्यसे, जलमय इत्यसे अचवा जिवलिङ्कमें भी लिड्ड और पीठका एक ही तैजस पदार्थसे अपनी कविके अनुसार

कल्पोक्त लक्षणॉसे युक्त शिव-लिङ्कता निर्माण करके उसकी पूजा करनेसे उपासकको उस पुजनका पुरा-पुरा कल प्राप्त होता है। सम्पूर्ण श्रम लक्षणोंसे युक्त शिवलिङ्गको यदि पूजा की जाय तो वह तत्काल पूजाका फल देनेवाला होता है। कमी आ जाती है, अधिक हो ती कोई

ऋषियंनि पूछा—सुतजी ! दिखलिङ्गकी माना नद्या है। उत्तय लक्षणोसे युक्त क्षियलिङ्गको पीठसहित स्थापना करनी वाडिये। जिवलिङ्गका योठ मण्डलाकार (गोल), जौकोर, जिकोण अथवा खाटके

पायेकी भाति ऊपर-नीचे मोटा और बीचमें

वहरत होना खाडिये। येसा लिया-पीठ महान्

उपादान होना चाहिये। किंतु वाणलिङ्गके लिये यह नियम नहीं है। लिड्नकी लम्बाई निर्माणकर्ता या स्थापना करनेवाले वज्ञमानके बारह अंगुलके बराबर होनी चाहिये। ऐसे ही शिविशिङ्गको उत्तम कहा गया है। इससे कम लम्बाई हो तो फलमें

यदि चलप्रतिष्ठा करनी हो तो इसके लिये दोषकी बात नहीं है। चर लिहुमें भी वैसा ही छोटा-सा शिवलिङ्ग अथवा विषह बेहु पाना नियम है। उसकी रुम्बाई कम-से-कम जाता है और यदि अचलप्रतिष्ठा करनी हो कर्ताके एक अंगुलके बराबर होनी चाहिये। तो स्थूल शिवलिङ्ग अथवा विग्रह अव्हा उससे छोटा होनेपर अल्प फल मिलता है।

किंतु उससे अधिक होना दोषकी बात नहीं प्रकार पीठयुक्त लिड्डकी स्थापना करके उसे है। यजमानको चाहिये कि वह पहले जिल्प-शासके अनुसार एक विमान या देवालय बनवाये, जो देवगणीकी मूर्तियोसे अलंकत हो । उसका गर्भगृह बहुत ही मुन्दर, सदब और दर्पणके समान खच्छ हो। उसे नौ प्रकारके रहाँसे विभूषित किया गया हो। उसमें पूर्व और पश्चिम दिशामें दो मुख्य द्वार हों। जहाँ शिवलिङ्गकी स्थापना करनी हो. उस स्थानके गर्तमे नीलम, लाल वेद्यं, इयाम, मरकत, मोती, मुँगा, गोमंद और शीरा—इन नौ रखोंको तथा अन्य महस्वपूर्ण ब्रुट्योंको वैदिक मन्त्रोंके साव छोड़े। सद्योजात आदि पांच वैदिक मन्ते \* क्रुग शिवलिङ्गका पाँच स्थानोपे कमशः पूजन करके अग्निमें इविष्यकी अनेक आइतियाँ दे और परिवाससहित मेरी पूजा करके गुरुखरूप आचार्यको धनसे तथा भाई-

प्रदान करे। खावर-जंगम सभी जीवोको प्रमुखंक संतुष्ट करके एक गड्डेमें सुवर्ण तथा नी

बन्धुओंको मनबाही बस्तुओंसे संतुष्ट करे।

याचकोंको जह (सवर्ण, गृह एवं भू-

सम्पत्ति) तथा चेतन (गौ आदि) बैधव

प्रकारके रत्न धरकर सद्योजातादि वैदिक मन्त्रोंका उद्यारण करके परम कल्याणकारी महादेवजीका ध्यान करे। तत्पञ्चात् करना उचित है। उन स्थाबर-जंगम जीवोंको

नादघोषसे युक्त महायन्त्र ऑकार (३३) का सुख पहुँचानेमें अनुरक्त होना धराबान् उचारण करके उक्त गुरेमें शिवस्त्रिक्षकी शिवका पूजन है, ऐसा विद्वान पुरुष मानते स्थापना करके उसे पीठसे संयुक्त करें। इस हैं। (यो चराचर जीवोंको ही धरावान्

नित्य-लेप (दीर्घकालतक टिके रहनेवाले बसाले) से जोड़कर स्थिर करे। इसी प्रकार वहाँ परम सन्दर बेर (मृतिं) की भी स्थापना

करनी चाहिये। सारांश यह कि भूमि-संस्कार आदिकी सारी विधि जैसी लिह-प्रतिष्ठाके लिये कही गयी है, वैसी ही येर (मृति) प्रतिष्ठाके लिये भी समझनी वाहिये। अन्तर इतना ही है कि लिङ्ग-

प्रतिष्ठाके हिन्दे प्रणयमन्त्रके उद्यारणका विधान है, पत्नु वेरकी प्रतिष्ठा पञ्चाक्षर-मक्तमे करनी चाहिये । जहाँ लिङ्ककी प्रतिष्ठा हुई है, यहाँ भी उत्सवके लिये बाहर सवारी निकारुने आदिके निपित्त घेर (मुर्ति) को

एखना आयञ्चक है। बेरको बाहरसे भी

लिया जा सकता है। उसे गुरुवनोंसे पहण करे । बाह्य केर वही लेने योग्य है, जो साधु

पुरुषोद्वारा पुजित हो। इस प्रकार सिङ्गमें

और बेरमें भी की हुई महादेवजीकी पूजा

शिवपद प्रदान करनेवाली होती है। स्थावर और जैगमके भेदसे लिङ्ग भी दो प्रकारका कहा गया है। युक्ष, लता आदिको स्थावर लिङ्क कहते हैं और कृपि-कीट आदिको जंगम लिङ्क। स्थावर लिङ्ककी सीचने आदिके द्वारा सेवा करनी चाहिये और जंगम लिक्को आहार एवं जल आदि देकर तप्त

+ ३% सधोजातं प्रपदामि सद्योजाताय वै नमो नमः । यत्रे भवेन।तिभवे भवस्य मां भयोद्धवाय नमः ॥ 3% वामदेवाय नमो जोष्ट्राय नमः श्रेष्टाय नमे रुद्राय नमः कालाय नमः करविकरणाय नमे बलविकरणाय नमी बलाय नमी बलप्रमधानय नमः सर्वभूतरमञ्जय नमो मनोन्पथाय नमः।

शंकरके प्रतीक मानकर उनका पूजन करना रहेता है। क्रमञ: परिक्रपा और नमस्कार चाहिये।)

विविध उपचारोद्वारा उसका पूजन करे। द्विविद्धिका दर्दानमात्र कर लिया जाय तो अपनी शक्तिके अनुसार नित्य पूजा करनी चाहिये तथा देवालयके पास ध्वजागेपण आदि करना चाहिये। शिवलिङ् साक्षात् शिवका यद प्रदान करनेवाला है। अधवा चर लिङ्ग्में पोडशोपचारोंद्वारा यथोजित रीतिसे क्रमशः पूजन करे। यह पूजन भी शिवपद प्रदान करनेवाला है। आवाहन, आसन, अध्ये, पाद्य, पाद्याङ्क आखमन, अभ्यद्भपूर्वक स्तान, वस एवं यत्रोपवीत, गन्ध, पूष्प, धूष, दीष, नेवेद्य, ताम्बूल-समर्पण, नीराजन, नगरवार विसर्जन-से सोलह उपचार है। असवा अर्घात लेकर नैवेद्यतक विधियत पुजन करे। अधियेक, नैवेद्य, नमकार और तर्पण-ये सब यधादाक्ति नित्य करे । इस तरह किया हुआ शिवका पूजन शिवपहकी प्राप्ति करानेवाला होता है। अधवा किसी पनुष्यके द्वारा स्थापित शिवलिङ्गपं, प्रापियोद्वारा स्थापित शिवलिङ्गम्, देवताओं-द्वारा स्थापित शिवलिङ्कपे, अपने-आप प्रकट हुए खबप्पुलिइमें तथा अपने द्वारा

नूतन स्थापित हुए शिवलिङ्गमें भी उपचार-समर्पणपूर्वक जैसे-तैसे पूजन करनेसे या पूजनकी सामग्री देनेसे भी मनुष्य ऊपर जो

कुछ कहा गया है, वह सारा फल प्राप्त कर

करनेसे भी शिवलिङ्ग शिवपदकी प्राप्ति इस तरह महालिङ्गकी स्थापना करके करानेवाला होता है। यदि नियमपूर्वक

> वह भी कल्याणप्रद होता है। मिट्टी, आटा, गायके गोबर, फुल, कनेर-पूच, फल, गुड, मक्खन, धस्प अथवा अन्नसे भी अपनी रुचिके अनुसार शिवलिङ्ग बनाकर तदनुसार उसका पूजन करें अथवा प्रतिदिन दस हजार प्रणवनन्त्रका जप करे अथवा दोनों

> संध्याओंके समय एक-एक सहस्र प्रणवका

जप किया करे। यह क्रम भी विश्वपदकी

प्राप्ति करानेवाला है, ऐसा जानना चाहिये।

जपकारूमें मकारान्त प्रणवका उद्यारण मनकी शुद्धि करनेवाला होता है। समाधिमें पानसिक जपका विधान है तथा अन्य सब समय भी उपोश् " जप ही करना चाहिये। नाद और बिन्दुसे युक्त ऑकारके उद्यारणको विद्वान् पुरुष 'समानप्रणव' कहते हैं। यदि प्रतिदिन आदरपूर्वक दस हजार पद्धाक्षर-पन्तका जप किया जाय अथवा दोनों संप्याओंके समय एक-एक सहस्रका ही जप किया जाय तो उसे शिवपदकी प्राप्ति करानेवाला समझना चाहिये। ब्राह्मणीके लिये आदिमें प्रणवसे युक्त पश्चाक्षर-मन्त्र अच्छा बताया गया है। कलशसे किया हुआ कान, मचकी दीक्षा, मानुकाओंका न्यास,

सत्यसे पवित्र अन्तःकरणवाला ब्राह्मण तथा

ज्ञानी गुरु—इन सबको उत्तम माना गया है।

ॐ अधीरेच्योऽथ भीरेच्यो बोरबोस्तरेच्यः सर्वेच्यः सर्वदर्श्वेच्यो नमलेऽन्त् स्ट्रहरूपेच्यः ॥

ॐ तत्पुरवाय विश्वते महादेवाय धीमहि तत्रो स्टः प्रकोदयात्। ॐ ईशानः सर्वेनियानां ईश्वरः सर्वेभ्तानां ब्रह्माधिपतिब्रह्मणोऽधिपतिब्रह्मा शिवो मेऽस्तु सदाशिबोम् ॥

मन्ताशरोका द्वाने धीमे स्वरमें उद्यारण को कि उसे दूसरा कोई सुन न सके। ऐसे जपको उपांचा करते हैं।

द्विजोंके लिये 'नमः शिवाय' के उद्यारणका उतने लाख जप करें। इस प्रकार जी

विधान है। द्विजेतरोंके लिये अत्तमें यधाञ्चति जप करता है, वह क्रमणः नमः परके प्रयोगको विधि है अर्थात् वे 'शिवाय नमः' इस मज्जका उद्यारण करे। स्वियोंके लिये भी कही-कहीं विशिपुर्वक नमोऽन्त उचारणका ही विधान है अर्थात् वे भी 'शिलाय नमः' का ही जय करें। कोई-कोई प्रधि ब्राह्मणकी खियोंके लिये नमः पूर्वक शिक्षायके जपकी अनुमति देते हैं अर्थात से 'नमः दिवाय' का जप करें। पञ्चाक्षर-मन्त्रका गाँच करोड जप करके मनुष्य भगवान् सदाज्ञिवके समान हो जाता है। एक, दो, तीन अथवा चार करोड़का जप करनेसे कमशः ब्रह्मा, विष्णु, रुद्ध तबा महेश्वरका पद प्राप्त होता है। अथवा मन्त्रमें जितने अक्षर है, उनका पुबक्-पुकक एक-एक लाख जप करे अववा समस अक्षरोका एक साथ ही जितने अक्षर हो उठने लास जप करे। इस तरहके अपको शिवपदकी प्राप्ति करानेवाला समझना चाहिये । यदि एक हजार विनोमे प्रतिदिन एक सहस्र जपके कमसे पद्माश्चर-मन्त्रका दस लाख जप पूरा कर लिया जाय और प्रतिदिन ब्राह्मण-भोजन कराया जाय तो उस मन्त्रसे अभीष्ठ कार्यकी सिद्धि होने लगती है। ब्राह्मणको चाहिये कि वह प्रतिदिन प्रात:काल एक हजार आठ बार गायत्रीका

जप करे। ऐसा होनेपर गायत्री क्रमशः शिवका पद प्रदान करनेवाली होती है। वेदमन्त्रों और वैदिक सुक्तोंका भी नियमपूर्वक जप करना चाहिये। वेटोंका पारायण भी शिवपदकी प्राप्ति करानेवाला है. ऐसा जानना चाहिये। अन्यान्य जो बहुत-से मन्त्र हैं, उनका भी जितने अक्षर हों,

शिवपद (मोक्ष) प्राप्त कर लेता है। अपनी रुचिके अनुसार किसी एक मन्त्रको अपनाकर मृत्युपर्यन्त प्रतिदिन उसका जप करना चाहिये अथवा 'ओम् (ॐ)' इस मक्तका प्रतिदिन एक सहस्र जप करना चाहिये। ऐसा करनेपर भगवान शिवकी आज्ञाररे सम्पूर्ण मनोरखोंकी सिद्धि होती है। जो मनुष्य भगवान् शिवके लिये

फलकाडी या बगोचे आदि लगाता है तथा शिवके सेवाकार्यके लिये मन्दिरमें झाइने-बहारने आदिकी व्यवस्था करता है, यह इस पुण्यकर्मको करके शिवपद प्राप्त कर लेता है। भगवान शिवके जो काशी आदि क्षेत्र हैं, उनमें मिलपूर्वक निता निवास करें। वह जड, खेतन संधीको भीग और मोक्ष देने-याला होता है। अतः बिह्यन पुरुषको भगवान् शिवके क्षेत्रमें आपरण निवास करना चाहिये। पुण्यक्षेत्रमें स्थित बाबडी, कुआँ और पोखरे आदिको शिवगङ्गा समझना चाहिये। भगवान् शिवका ऐसा ही यन्त्र है। यहाँ स्नान, दान और जप करके मनुष्य भगवान् शिक्को प्राप्त कर लेता है। अतः मृत्युपर्यन्त शिवके क्षेत्रका आश्रय लेकर रहना चाहिये। जो शियके क्षेत्रमें अपने किसी मृत सम्बन्धीका दाह, दशाह, पासिक श्रादा, संपिण्डीकरण अथवा

वार्षिक श्राद्ध करता है अथवा कभी भी शिवके क्षेत्रमें अपने पितरोंको पिण्ड देता है. वह तत्काल सब पापोंसे मुक्त हो जाता और अन्तमें शिकपद पाता है। अथवा शिक्के क्षेत्रमें सात, पाँच, तीन या एक ही रात

निवास कर ले। ऐसा करनेसे भी क्रमशः

क संदितप्र डिस्कपराण » \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

शिवपदकी प्राप्ति होती है।

सदाचारका पालन करनेसे भी मनुष्य शिवपदको प्राप्त कर लेता है। वर्णानुकल आचरणसे तथा भक्तिभावसे वह अपने सत्कर्मका अतिशय फल पाता है, कामना-पूर्वक किये हुए अपने कर्मके अभीष्ट फलको शीध हो या छेता है। निकामभावसे किया हुआ सारा कर्म साक्षात् शिवपदकी प्राप्ति करनेवाला होता है।

मध्याह और साबाह । इन तीनोंमें क्रमनः जाता है। प्रात:कालको शास्त्रविद्यित कर लेना है। नित्यकर्मके अनुद्रानका समय जानना ऋषियोने कहा-सुतन्नी ! पुण्यक्षेत्र चाहिये। प्रध्याद्वकाल सकाम-कर्मके हिर्चे

मोक्षदायक पुण्यक्षेत्रोंका वर्णन, कालविशेषमें विभिन्न नदियोंके जलमें स्नानके उत्तम फलका निर्देश तथा तीर्थोंमें पापसे बच्चे रहनेकी चेतावनी

सुनो। तत्पश्चात् मै लोकरक्षाके लिये विवसम्बन्धी आगमीका वर्णन करूँगा। पर्वत, बन और काननोंसहित इस पृथ्वीका विस्तार पचास करोड योजन है। भगवान शिवकी आज्ञासे पृथ्वी सप्पूर्ण जगतुको धारण करके स्थित है। भगवान जिल्ने

भूतलपर विभिन्न स्थानोमें वहाँ-वहाँके निवासियोंको कृपापूर्वक मोक्ष देनेके रूपे

शिवक्षेत्रका निर्माण किया है। कुछ क्षेत्र ऐसे

हैं, जिन्हें देवताओं तथा ऋषियोंने अपना

रात्रिमें भी समयका विभाजन किया गया लोकमें अपने-अपने वर्णके अनुरूप है। रातके चार प्रहरॉमेंसे जो बीचके दो प्रहर हैं, उन्हें निशीधकाल कहा गया है।

विशेषतः उसी कालमें की हुई भगवान शिवकी पूजा अभीष्ट फलको देनेवाली होती है-ऐसा जानकर कर्म करनेवाला मनुष्य यथोक फलका भागी होता है। विशेषतः कल्पियमं कर्मसे ही फलकी

सिद्धि होती है। अपने-अपने अधिकारके

अनुसार ऊपर कहे गये किसी भी कर्मके दिनके तीन विभाग होते हैं-प्रात:, द्वारा शिवाराधन करनेवाला पुरुष यदि सदाचारी है और पापसे हस्ता है तो बह एक-एक प्रकारके कर्मका सम्पादन किया उन-उन कर्मोंका पुरा-पुरा फल अवस्य प्राप्त

कौन-कौन-से हैं, जिनका आश्रय लेकर उपयोगी है तथा सार्थकाल शान्ति-कर्मके सभी खी-पुरुष शिवपद प्राप्त कर ले यह हमें उपयुक्त है, ऐसा जानना चाहिये । इसी प्रकार संक्षेपसे बताइये । (अध्याध ११)

सुतजी बोले-विद्वान् एवं बुद्धिमान् वासस्थान बनाकर अनुगृहीत किया है। महर्षियो । मोश्रदायक जिल्लक्षेत्रोका वर्णन इसीलिये उनमें तीर्थल प्रकट हो गया है तथा अन्य बहुत-से तीर्थक्षेत्र ऐसे हैं, जो लोकोंकी रक्षाके लिये स्वयं प्रादुर्भुत हुए हैं। तीर्थ और क्षेत्रमें जानेपर मन्ध्यको सदा छान, दान

और जप आदि करना चाहिये: अन्यथा वह रोग, दरिव्रता तथा मुकता आदि दोषोंका भागी होता है। जो मनुष्य इस भारतवर्षके भीतर मृत्युको प्राप्त होता है, वह अपने पुण्यके फलसे ब्रह्मलोकमें वास करके पुण्यक्षयके पश्चात् पनः पनुष्य-योनिमें ही जन्म लेता है। (पापी मन्ष्य पाप करके दुर्गित्रं ही पद्धा है।) ब्राह्मणो ! नाज करनेवासी है। उसके अठाए मुख युण्यक्षेत्रमें पायकर्ष किया जाय के वह और भी दुढ़ हो जाता है। अतः पुण्यक्षेत्रमें निवास करते समय सक्ष्म-से-सून्म अथवा योज्ञा-सा भी पाप न करे।\* सिन्धु और इतिह (सतलन) महीके

तटपर बहुत-से पुण्यक्षेत्र हैं। सरस्वती नदी परप पवित्र और साठ मुखबाली कही नवी है अर्थात् उसकी साठ धाराएँ हैं। विद्वान पुरुष सरस्वतीके उन-उन बाराआके तटपर निवास करे तो वह क्रमशः ब्रह्मपदको पा केता है। विभागम पर्यमाने विकासी हुई पुण्यसलिका गङ्गा भौ पुखवाकी नदी है. उसके तटवर कालां-प्रयाग आदि अनेक पुण्यक्षेत्र है। वहाँ मकरराज्ञिके सूर्य होवेपर गकाकी तटभूमि पहलेसे भी अधिक प्रशस्त एवं पुण्यक्षायक हो जाती है। शोणध्य नदकी दस धाराएँ हैं, वह बहस्पतिके मकरराशिमें आनेपर अत्यन्त पवित्र तथा अभीष्ट फल देनेवाला हो जाता है। उस समय वर्ता साव और उपवास करनेसे विनायकपतकी आप्रि हाती पुण्यसलिला महानदी नर्पदाके चौबीस प्रश (स्रोत) है। उसये झान तथा उसके तटपर निवास करनेसे मनुष्यको वैष्णवददकी प्राप्ति होती है। तमसाके बारह तथा रेवाके इस पुरव है। परम पुपयमयी गोदावरीके हक्कीस मुख बताये गये हैं। वह ब्रह्महत्वा तथा गोबधके पापका भी नाज़ करनेवाली एवं रुद्रलोक देनेवाली है। कृषावेणी नदीका जल बड़ा पवित्र है। वह नदी समस्त पाणेका

करनेवाली है। तुङ्गभद्राके दस मुख है। वह ब्रह्मलोक देनेवाली है। पुण्यसक्रिला सुवर्ण-मुखरीके नी मुख कहे गये हैं। बहालोक्से लीटे हुए जीव उसीके तदपर जन्म लेते हैं। सरस्वती नदी, पम्पासरोक्तर, कन्याकमारी अनारीप तथा शुभकारक श्रेत नही-ये सभी पुण्यक्षेत्र हैं। इनके तटपर निवास करनेसे इन्द्रलोककी आप्ति होती है। यहा पर्वतसे विकाली हुई महानदी कावेरी परम पुण्यमयो है। इसके सनाईस मुख वताचे गये है। यह सम्पूर्ण अधीष्ट धम्तओंको देनेवाली है। उसके तट वर्गलोककी अपि करानेवाले तथा ब्राह्म ऑर विष्णुका पद देनेवाले हैं। कार्यरीके जो तट डीयक्रेप्रके अन्तर्गत हैं, वे अभीष्ट फल देनेके साथ ही शिवलोक प्रदान करनेवाले Wir WY नैपिकारध्य तथा खदरिकाश्रमधे सूर्य

बताये गुरे हैं तथा नह विष्णुलोक प्रदान

और बुहायतिक मेयराशिमें आनेपर यदि <del>धान करे तो उस समय वहाँ किये हुए सान-</del> पुजन आदिको अहालोककी प्राप्ति करानेवाला जानना चाहिये। सिंह और कर्कगाञ्चिमें सूर्वकी संक्रान्ति होनेपर सिन्ध न्होंमें किया हुआ स्नान तथा केदार तीर्थके बलका पान एवं स्नान ज्ञानदाधक पाना गया है। जब बृहस्पति सिंहराशिमें स्थित हो, उस समय सिंहकी मंक्रान्तिसे भाइपद्यासमें यदि गोदावरीके जलपे स्नान किया जाय वा वह शिवलोककी प्राप्ति

(शि कि विक १२ । ७)

क्षेत्रे प्रापस्य करणे दृढं भवति भूसुराः । युग्यक्षेत्रे भिजारो हि पापकवर्षाः नातरेत् ॥

करानेवाला होता है, ऐसा पूर्वकालमें स्वयं सूर्व और बृहस्पति जब मीनराशिमें स्थित हों, भगवान् शिवने कहा था। जब सूर्य और बृहस्पति कन्याराक्षिमें स्थित हों, तब यमना और ज्ञोणभद्रमें स्नान करे। वह स्नान धर्मराज तथा गणेशजीके लोकमें महान् भोग प्रदान करानेवाला होता है, यह महर्षियोंकी मान्यता है। जब सूर्व और बृहस्पति तुलाराशिमें स्थित हों, उस समय कावेरी नदीमें स्नान करे। वह स्नान भगवान् विष्णुके वचनकी महिमासे सम्पूर्ण अभीष्ट बस्तुऑको देनेवाला माना गया है। जब सूर्य और बृहस्पति वृक्षिक राशियर आ जायै, तब मार्गशीर्ष (अगहन) के महीनेमें नर्मदापें स्नान करनेसे श्रीविच्या-लोककी प्राप्ति हो सकती है। सूर्व और बुहस्पतिके धनराशिषे स्थित होनेपर सुवर्ण-मुखरी नदीमें किया हुआ ह्यान शिवलोक प्रदान करानेवाला होता है, जैसा कि ब्रह्माजीका वचन है। जब सूर्य और बृहस्पति मकरराशिमें स्थित हों. उस समय माध्यासमें गङ्गाजीके जलमें स्नान करना चाहिये। ब्रह्माजीका कथन है कि वह स्नान शिवलोककी प्राप्ति करानेवाला होता है। शिवलोकके पक्षात् ब्रह्म और विष्णुके स्थानोंमें सुख भोगनेपर अन्तमें मनुष्यको उसका पहलेका सारा पाप तत्काल नष्ट हो ज्ञानकी प्राप्ति हो जाती है। माधमासमें तथा जायगा; क्योंकि पुण्यको ऐश्वयंदायक कहा सूर्यके कुम्भरातिमे स्थित होनेपर फाल्युन- गया है। ब्राह्मणो ! तीर्थवासजनित पुण्य मासमें गङ्गाजीके तटपर किया हुआ ब्राइ, काचिक, वाचिक और मानसिक सारे पिण्डदान अश्रवा तिलोदक-दान पिता और पापोंका नाज कर देता है। तीर्थमें किया हुआ नाना दोनों कुलोंके पितरोंकी अनेकों मानसिक पाप वजलेप हो जाता है। वह कई

तब कृष्णवेणी नदीमें किये गये झानकी ऋषियोंने प्रशंसा की है। उन-उन महीनोंमें पूर्वोक्त तीर्थोमें किया हुआ स्नान इन्द्रपदकी प्राप्ति करानेवाला होता है। विद्वान पुरुष गङ्का अथवा कावेरी नदीका आश्रय लेकर तीर्थवास करे। ऐसा करनेसे तत्काल किये हार् पापका निश्चय ही नाश हो जाता है। रुडलोक प्रदान करनेवाले बहुत-से क्षेत्र

हैं। ताम्रपणीं और वेगवती—ये दोनों नदियाँ ब्रह्मलोककी प्राप्तिरूप फल देनेवाली हैं। इन दोनोंके तटपर कितने ही सर्गदायक क्षेत्र हैं। इन दोनोके मध्यमें बहुत-से पुण्यप्रद क्षेत्र हैं। वहाँ निवास करनेवाला विद्वान पुरुष वैसे फलका भागी होता है। सदाधार, उत्तम वृत्ति तथा सद्भावनाके साथ मनमें द्वाभाव रखते हुए जिह्नम् पुरुषको तीर्थमे निवास करना वाहिये । अन्यथा उसका फल नहीं मिलता । पुरवक्षेत्रमें किया हुआ थोड़ा-सा पुरुष भी अनेक प्रकारसे युद्धिको प्राप्त होता है। तथा वहाँ किया हुआ छोटा-सा पाप भी महान् हो जाता है। यदि पुण्यक्षेत्रमें रहकर ही जीवन वितानेका निश्चय हो तो उस पुण्यसंकल्पसे पीढियोंका उद्धार करनेवाला माना गया है। कल्योंतक पीड़ा नहीं छोड़ता है।\* वैसा पाप

पुण्यक्षेत्रे कृतं पुण्यं बहुधा ऋडिस्च्यति । पुण्यक्षेत्रे कृतं चारं महदण्डपि जायते ॥
 तत्कारं जीवनार्थयेत् पुण्येत श्रद्धमेत्वति । पुण्येनीवर्थः चाहु काणिकं वाधिकं तथा ॥ मानसं च तथा प्रापं तादुशं नाशपेद् द्विजाः। मानसं चत्रलेपं तुः कत्पकरूपानुगं तथा।। (जिवपूराण, विदेश्यर-सं॰ १३। ३६ — ३८)

के विकास समिति। क

केवल ध्यानसे ही नष्ट होता है, अन्यथा देवताओंकी पूजा करते और ब्राह्मणोंको नहीं। वाचिक पाद जपसे तथा काधिक दान देते हुए पापसे बचकर ही तीर्थमें याप शरीरको सुलाने-जैसे कठोर तपसे नष्ट निवास करना चाहिये।

होता है; अतः सुख चाहनेवाले पुरुषको

(अध्याव १२)

सदाचार, शौचाचार, स्नान, 'पस्मधारण, संध्याबन्दन, प्रणव-जप, गायत्री-जप, दान, न्यायतः धनोपार्जन तथा अग्निहोत्र आदिकी

विधि एवं महिमाका वर्णन

ऋधियोंने कहा— मुतजी । अत्र आप हैं। इसी तरह श्रव्रियोंमें भी जो पृथ्वीका शीध्र ही हमें वह सदावार सुवाइये, जिससे पालन करता है, वह 'राजा' है। दूसरे छोग

विद्वान् पुरुष पुण्यत्क्षेकोपर विजय पाता है।

खर्ग प्रदान करनेवाले धर्मपय आचार तथा

नरकका कष्ट देनेवाले अधर्ममय आचारीका भी वर्णन कीजिये।

स्तजी बोले-महाचारका पालन

करनेवासा विद्वान् ब्राह्मण ही बालवने

'ब्राह्मण' नाम धारण करनेका अधिकारी है। जो केवल पेद्येक आचारका पालन

करनेवाला एवं वेदका अभ्यामी है, उस बाह्मणकी 'विप्र' संज्ञा होती है। सहाचार, चेदाचार तथा विद्या-इनपेसे एक-एक गुणसे ही युक्त होनेपर उसे 'ड्रिज' कहते हैं।

जिसमें स्वल्यभातांने ही आजारका पालन देखा जाता है. जिसने वेदाध्ययन भी बहत कम किया है तथा जो राजाका सेवक (पुरोहित, मन्त्री आदि) है, उसे 'क्षत्रिय-

वाणिज्य कर्म करनेवाला है और कुछ-कुछ ब्राह्मणोधित आचारका भी पालन करता है.

ब्राह्मण' कहते हैं। जो ब्राह्मण कृषि तथा

राजत्वहीन क्षत्रिय माने गये हैं। वैड्योंमें भी जो धान्य आदि वस्तुओंका क्रथ-विक्रय

करता है, यह 'वैदय' कहलाता है। दूसरोंको 'विणिक्त' कहते हैं। जो बाहाणों, क्षत्रियों तवा बैदयोंकी सेवामे लगा रहता है, बही

वास्तवमें 'शुद्र' कहलाता है। जो शुद्र हरू जोतरेका काम करता है, उसे 'मुचल' समझता चाहिये। सेवा, डिल्प और कर्पणसे चित्र वृत्तिका आश्रय लेनेवाले शुद्र 'दस्य' कहलाते हैं। इन सभी वर्णीके मनुष्योको चाहिये कि वे ब्राह्मभूहर्तमे ३ठकर

पूर्वाधिम्ल हो सबसे पहले देवताओका.

किर वर्षका, अर्थका, उसकी प्राप्तिके लिये उठाये जानेवाले क्रेज़ोंका तथा आय और व्ययका भी चित्तन करें। रानके पिछले पहरको उप:काल जानना चाहिये। उस अन्तिम पहरका जो आधा या

मध्यभाग है, उसे सीध कहते हैं। उस

संधिकालमें क्वकर दिजको मल-मूत्र वह 'वैदय-ब्राह्मण' है तथा जो स्वयं ही खेत आदिका त्याग करना चाहिये। थरसे दूर जोतता (हल चलाता) है, उसे 'शुद्र-ब्राह्मण' जाकर बाहरसे अपने शरीरको ढके रखकर कहा गया है। जो दूसरोंके दोध देखनेवाला दिनमें उत्तराभिमुख बैठकर मल-पूजका और परद्रोही है, उसे 'चाण्डान्ड-द्विज' कहते. त्याग करे । यदि उत्तराधिपुख बैठनेमें कोई

रुकावट हो तो दूसरी दिशाकी ओर मुख यदि कण्डतक या कपरतक पानीमें खड़े करके बैठे। जल, अग्नि, ब्राह्मण आदि तथा होनेकी शक्ति न हो तो भुटनेतक जलमें खड़ा देवताओंका सामना बचाकर बैठे। मल- हो अपने उपर जल विड्ककर मन्त्रीचारण-त्याग करके उठनेपर फिर उस मलको न पूर्वक स्नान-कार्य सम्पन्न करे। विद्वान देखे । तदनन्तर जलाशयसे बाहर निकाले पुरुषको चाहिये कि वहाँ तीर्धजलसे देवता हुए जलसे ही गुड़ाकी शुद्धि करे अथवा आदिका सानाइ-तर्पण भी करे। देवताओं, पितरों तथा ऋषियोंके तीशोंमें इसके बाद धौतवस लेकर पाँच कछ कारे बिना ही प्राप्त हुए जलमे शुद्धि करनी करके उसे धारण करे। साथ ही कोई चाहिये। गुदामें सात, पाँच या तीन बार उत्तरीय भी धारण कर ले; क्योंकि संध्या-पिट्टी लगाकर उसे ओंकर शुद्ध करे। लिङ्गमें क्दन आदि सभी कमोंमें उसकी ककोड़ेके फलके बराबर मिट्टी लेकर लगाये आवश्यकता होती है। नदी आदि तीर्थीमें और उसे थो दे। परंतु गुदामें लगानेके लिये स्थान करनेपर खान-सम्बन्धी उतारे हुए एक पसर मिट्टीकी आवश्यकता होती है। यखको वहाँ न धोये। खानके पक्षात् विद्वान

किङ्क और गुदाकी शुद्धिके पक्षात् उठकर पुरूप भीगे हुए उस वरहको बावडीमें, कुऐके अन्यत्र जाय और हाथ-पैरोकी शुद्धि करके पास अखवा चर आदिये ले जाय और वहाँ आठ बार कुल्ला करें। जिस किसी युक्के पत्वरपर, एकड़ी आदिपर, जलमें या पनेसे अथवा उसके पतले काष्ट्रसे जलके त्वलमे अच्छी तरह घोकर उस वसको बाहर दतुअन करना चाहिये। उस समय निचोड़े। द्विजो ! बखको निचोड़नेसे जो तर्जनी अंगुलिका उपयोग न करे । यह दन्त- जल गिरता है, वह एक श्रेणीके पितरीकी पुक्तिका विधान बताया गया है। तदनन्तर तृप्तिके लिये होता है। इसके बाद जाबालि-जल-सम्बन्धी देवताओंको नमस्कार करके उपनिषद्में बताये गये 'अप्रिरिति॰' सन्त्रसे मन्त्रपाठ करते हुए जलाशयमे छान करे। भाम लेकर उसके द्वारा त्रिपुण्ड लगाये।\* जम्बारि-उपनिषद्गे गरमधारणको विधि इस प्रकार कही गयी है—

इस मन्तरो उठाकर जलसे गले, तत्पश्चा-'त्रायुवं कपटमें: कद्रश्यस्य आयुवन्। सद्देवेषु न्यायुवं तक्रोडस्तु त्र्यायुवन्॥' इत्यादि मनासे मलाक, खलाट, बखास्थल और कंबीपर निपुण्ड करे।

'त्र्यासुपं जमदर्भे करयपस्य त्र्यासुषम्। यद्देवेतु त्र्यासुपं त्रत्रोहस्तु त्र्यासुपम्॥' तथा-

<sup>&#</sup>x27;३> ऑप्ररिति पस्म वार्याति मस्म ब्योमेति मस्य बर्लायित भाग स्थर्लामेति गरम' इस महासे भएएको आगिमस्तित करे।

मा नस्तोके तनने या न आयुक्त या तो गोषु मा तो अक्षेत् रीरिकः । या नो बीराबुद्र भाषिनी वधीरिक्षणनाः सदमितवा हवामहें'।।

<sup>&#</sup>x27;त्राप्यकं कतामहे सुमन्धि पृष्टियर्थनम्। उर्वासकीयः बन्धनःकृत्वेर्मुकीयः ममृतात्॥' — इन दोनों मलोंको तीन-टीन बार पढ़ते हर तीन रेखाएँ सीचे।

इस विधिका पालन न किया जाय, सार्वकाल आनेपर पश्चिमकी ओर मुख इसके पूर्व ही यदि जलमे भस्म गिर जाय तो करके बैठ जाय और पृथ्वीपर ही सूर्यक गिरानेबाला नरकमें जाता है। 'आयो हि हा॰' लिये अर्घ्य दे (ऊपरकी ओर नहीं)। इत्यादि मन्त्रसे याप-शान्तिके लिये सिराम प्रातःकाल और मध्याह्रके समय अञ्चलिमें जल छिड़के तथा 'यस क्षयाय' इस मचको अर्ध्वजल लेकर अंगुलियोंकी ओरसे पढ़कर पैरपर जल छिड़के । इसे संधित्रोक्षण सूर्यदेवके लिये अर्घ्य दे । फिर अंगुलियोंके होनेपर तथा यात्राकालपे जरुकी उपलब्धि न होनेकी विवदाता आ जानेपर 'प्रश्न-स्नान' करना चाहिये । प्रात:काल 'सूर्यश्च मा पन्युश्च' इत्यादि सूर्यानुवाकमे तथा सार्यकाल 'अग्रिश मा मन्पद्य' इत्यादि अग्रि-सचन्धी अनुयाकसे जलका आचमन करके पुनः जलसे अपने अङ्गोका प्रीक्षण करे। मध्याह्यकालधे भी 'आप पुनन्तु' इस मध्यसे आचमन करके पूर्ववत प्रोक्षण या पार्जन करना चाहिये।

प्रात:कालकी संध्योपासनामें गावती- देवालयमें, घरमें अथवा अन्य किसी नियत भन्तका जप करके तीन बार ऊपरकी और स्थानमें आसनपर स्थिरतापूर्वक बैठका सुर्यदेवको अर्घ्य देने चाहिये। ब्राह्मणो ! विद्वान् पुरुष अपनी बुद्धिको स्थिर करे और मध्याहकालमें गायत्री-मन्त्रके उद्यारणपूर्वक सम्पूर्ण देवताओंको नमस्कार करके पहले सर्यको एक ही अर्घ्य देना चाहिये। फिर प्रणवका जप करनेके पश्चान गायत्री-

कहते हैं। 'आपो हि प्रा॰' इत्यादि यन्तमें तीन छिद्रसे डरूते हुए सूर्यको देखे तथा उनके त्रहवाएँ हैं और प्रत्येक त्रह्माचे गायत्री छन्दके लिये स्थतः प्रदक्षिणा करके शुद्ध आयमन तीन-तीन चरण है। इनमेंसे प्रथम प्राचाके को । सार्वकालमें सूर्वास्तसे दो घड़ी पहले तीन चरणोंका पाठ करते हुए कमशः पैर, की हुई संख्या निष्फल होती है; क्वोंकि वह मसक और इदयमें जल छिड़के। दूसरी सार्च संध्याका समय नहीं है। ठीक समयपर अरुवाके तीन चरणोंको पड़कर कमडाः संध्या करनी वाहिये, ऐसी शास्त्रको आज्ञा मलक, हृद्य और चैरमें जल छिड़के तथा है। यदि संध्योपासना किये बिना दिन बीत तीसरी प्राचाके तीन जरणोंका पाठ करने हुए जाय तो प्रत्येक समयके लिये कमशः क्रमशः हृदयः, पैर और मसकका जलसे प्रायक्तित करना वाहिये । यदि एक दिन बीते प्रोक्षण करे । इसे विद्वान् पुरुष 'मन्त्र-स्थान' तो प्रत्येक बीते हुए संध्याकालके लिये मानते हैं। किसी अपवित्र वस्तुसे किवित् नित्य-नियमके अतिरिक्त सी गायधी-मन्त्रका स्पर्ध हो जानेपर, अपना स्वास्थ्य ठीक न अधिक जप करे। यदि नित्यकर्मके लुप्त हुए रहनेपर, राजा और राष्ट्रपर सथ उपस्थित दस दिनसे अधिक बीत जाय तो उसके प्राथक्षितसप्रमें एक लाख गायत्रीका जप करना चाहिये। यदि एक मासतक नित्यकर्म कुट जान तो पुनः अपना उपनयनसंस्कार कराये। अर्थमिदिक लिये ईश, गौरी, कार्तिकेय. विष्णु, ब्रह्मा, चन्द्रमा और यमको तया ऐसे ही अन्य देवताओंका भी शुद्ध जलसे तर्पण करे। फिर तर्पण कर्मको व्यार्पण करके शद आचमन करे। तीर्थंके दक्षिण प्रशास मठमें, यन्त्रालयमें,

मन्तकी आवृत्ति करे। प्रणवके 'अ', 'उ' ऐसी भावनापूर्वक प्रत्येक श्वासके साथ और 'म्' इन तीनों अक्षरोसे जीव और ब्रह्मकी एकताका प्रतिपादन होता है-इस बातको जानकर प्रणव (ॐ) का जप करना चाहिये। जपकालपे यह पावना कानी चाहिये कि 'हम तीनों लोकोकी सृष्टि करनेवाले ब्रह्मा, पालन करनेवाले विष्णु करनेवाले मुद्रकी—जो संहार खपै-प्रकाश विन्यय हैं — उपासना करते हैं। यह व्रह्मस्वरूप ओंकार हमारी कर्मेन्द्रियों और जानेन्द्रियोंकी वृत्तियोंको, मनकी वृत्तियोंको तथा बुद्धिवृत्तियोंको सदा भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले धर्म एवं जानकी ओर प्रेरित करे।' प्रणयके इस अर्थका बुद्धिके द्वारा चिन्तन करता हुआ जो इसका जप करता है, वह निश्चय ही ब्रह्मको प्राप्त कर लेता है। अथवा अधिनुसंधानके विना भी प्रणवका नित्य जप करना चाहिये। इससे 'ब्राह्मणत्वकी पूर्ति' होती है। ब्राह्मणत्वकी पुर्तिके लिये ब्रेष्ट ब्राह्मणको प्रतिदिन प्रातःकाल एक सहस्र गायत्री-प्रचका जप करना चाहिये। प्रच्याद्वकालमें सी बार और सार्यकालमें अन्नाईस बार जपकी विधि है। अन्य वर्णके लोगोंको अर्थात् अत्रिय और वैश्यको तीनी संध्याओंके समय यथासाध्य गायत्री-जप करना चाहिये।

इरिरके भीतर मुलाभार, स्वाधिष्टान, मणिपूर, अनाहत, आज्ञा और सहस्रार-ये छः चक्र हैं। इनमें पुलाधारसे लेकर सहस्रारतक छहों स्थानोंमें कमशः विद्येग्नर,

ब्रह्मा, विष्णु, ईज्ञ, जीवातम और परमेश्वर

स्थित हैं। इन सबमें ब्रह्मखुद्धि करके इनकी एकताका निश्चय करे और 'वह ब्रह्म में हैं'

एक-एक अजपा गायत्रीके जपसे एक-एकके क्रमसे अतिक्रमण करके जीवको धीर-धीर परमात्वासे संयुक्त करे। यह जपका तन्त्र बताया गया है। सौ अथवा अद्वार्डस मन्त्रोंके जपसे उतने ही शरीरोका अतिक्रमण होता है। इस प्रकार जो मन्त्रीका नप है, इसीको आदिक्रमसे वास्तविक प्रय जानना चाहिये । सहस्र चार किया हुआ जप ब्रह्मलोक पदान करनेवाला होता है, ऐसा जानना चाहिये। सी बार किया हुआ जप इन्द्रपदकी प्राप्ति करानेवाला माना गया है। ब्राह्मणेतर पुरुष आत्परक्षाके लिये जो खल्पमाजार्थ जप करता है, वह ब्राह्मपाके कुलमें जन्म लेता है। प्रतिदिन सुयोपस्थान करके उपर्यक्तरूपसे जपका अनुष्ठान करना वाष्ट्रिये। बारह लाख गायप्रीका जप करनेवाला पुरुष पूर्णरूपसे 'ब्राह्मण' कहा गया है। जिस ब्राह्मणने एक लाख गावत्रीका भी जप न किया हो, उसे वैदिक कार्यमें न लगाये । सत्तर वर्षकी अवस्थातक निवयपालनपूर्वक कार्य करे। इसके बाद गृहत्यापकर संन्यास ले ले । परिवाजक या

संन्यासी पुरुष नित्य प्रात:काल बारह हजार

प्रणतका जप करे। यदि एक दिन इस

नियमका उल्लङ्कन हो जाय तो दूसरे दिन उसके बदलेमें उतना मन्त्र और अधिक

जपना चाहिये और सदा इस प्रकार जपको

चलानेका प्रयव्न करना चाहिये। यदि

सोझ का जप करे। उन्हीं विद्येश्वर

आदिकी ब्रह्मरस्य आदिमें तथा इस शरीरसे बाहर भी भावना करे । प्रकृतिके विकारभूत

पहलत्वमे लेकर पञ्चभूतपर्यन्त तत्त्वींसे बना हुआ जो शरीर है, ऐसे सहस्रों शरीरोंका क्रमणः एक मास आदिका उएलङ्गन हो गया सुख । अतः थोग और मोक्षकी सिद्धिके तो डेढ़ लाख जप करके उसका प्राचित्रत लिये भूमंका उपार्जन करना चाहिये। करना चाहिये। इससे अधिक समयतक जिसके घरमें कम-से-कप चार मनुष्य है.

करानेवाला होता है। एक सहस्र बान्द्रायण व्रतका अनुद्वान ब्रह्मलोकदायक माना गया

है। जो क्षत्रिय एक सहस्र कुटुम्बको जीविका और आवास देता है, उसका वर्ष

कर्म इन्द्रलोकको प्राप्ति करानेवाला होता है। दस हजार कुट्रम्बोको दिया हुआ आश्रय-दान ब्रह्मलोक प्रदान करता है। दाता पुरुष

जिस देवताको सामने रशकर दान करता है

अर्थात् वह दानके द्वारा जिस देवताको प्रसद्ध करना चाहता है, उसीका लोक उसे प्राप्त होता है--यह बात वेदवेता पुरुष अच्छी तरह

बानते हैं। धनहोन पुरुष सदा तपस्पान्ता ड्यार्जन करे; क्योंकि तपस्या और तीर्थसेवनसे अक्षय स्ट्रा पाकर मन्द्र

इसका उपभाग करता है। अब मैं न्यायतः धनके उपार्जनकी विधि बता रहा है। ब्राह्मणको चाहिये कि यह सदा

सालचान रहका विश्व प्रतिप्रह (दान-प्रहण) तबा याजन (यह कराने) आदिशे

धनका अर्जन करे। वह इसके लिये कहीं

परंतु कल्जियुगमें प्रतिमा (भगवद्विपह्र) की उपार्जन करे और वैश्य कृषि एवं गोरक्षासे ।

निश्रमका उल्लङ्घन हो जाय तो पुन: नये ऐसे कुटुम्बी ब्राह्मणको जो सौ वर्षके लिये सिरेसे गुरुसे नियम पहण करे । ऐसा करनेसे जीविका (जीवन-निर्वाहकी सामग्री) देता दोपांकी शान्ति होती है, अन्यबा वह शैरव हैं, उसके लिये वह दान बहालोककी प्राप्ति

नरकमें जाता है। जो सकाम भावनारी युक्त गुहस्थ ब्राह्मण है, उसीको धर्म तथा अर्थक लिये यल करना चाहिये । मुमुक्ष ब्राह्मणको

तो सदा ज्ञानका ही अध्यास करना चाहिये।

धर्मसे अर्थकी प्राप्ति होती है, अर्थमे घोग स्टब्स होता है। फिर उस भोगसे वैदान्यकी सम्भावना होती है। धर्मपूर्वक उपार्जित धनसे जो भोग प्राप्त होता है, उससे एक दिन अक्षक्य वैराप्यका उदय होता है। बर्धके विपरीत अधर्मसे उपातित हुए धनके द्वारा

जो भोग प्राप्त होता है, उससे भोगोंक प्रति आसरिक उत्पन्न होती है। मनुष्य समेसे धन पाता है, तपस्पासे इसे दिखा रूपकी प्राप्ति होती है। कामनाओंका त्याग करनेवाले पुरुषके अन्तःकरणकी शुद्धि होती है। उस

शुद्धिसे ज्ञानका उदध होता है, इसमें संक्षय नहीं है। सत्ययुग आदिये तपको ही प्रशस्त कहा गया है, किंतु कल्यिगमें इत्यसाध्य धर्म

(दान आदि) अच्छा पाना गया है। सञ्चयुगमें व्यानसे, प्रेतामें तपस्थासे और दीनता न दिखाये और न अत्यन्त क्षेत्रदायक हारामें यज कानेसे जानकी सिद्धि होती है: कमें ही को। क्षत्रिय बाहबरूसे धनका

पूजासे ज्ञानलाभ होता है। अधर्म हिंसा न्यायोपार्जित धनका दान करनेसे दाताकी (दु:स्व) रूप है और धर्म सुस्तरूप है। ज्ञानकी सिद्धि प्राप्त होती है। ज्ञानसिद्धिद्वारा अधर्मसे मनुष्य दुःख पाता है और वर्षसे वह सब पुरुवोंको गुरुकृपा — मोक्षसिद्धि सुरूप सुल एवं अध्युदयका भागी होता है। होती है। मोक्षसे स्वस्थ्यकी सिन्धि

दुराचारसे दुःख प्राप्त होता है और सदाचारसे (ब्रह्मरूपसे स्थिति) प्राप्त होती है, जिससे

गृहस्थ युरुषको चाहिये कि यह धन-धान्यादि प्राप्त हुए धनका छठा भाग दान कर देने सब वस्तुओंका दान करे। वह तथा- योग्य है। बुद्धिमान् पुरुष अवश्य उसका निवृत्तिके लिये जल तथा क्षुधारूपी रोगकी दान कर है। ज्ञान्तिकं किये सदा अवका दान करे । क्षेत्र, विद्वान्को चाहिले कि वह दूसरोके वृद्धिके लिये रखे हुए धनसे ऐसा व्यापार संध्याकालमें जपमात्र या पार्वपूर्ण हो जाती है या खेती ही चौपट हो होते हैं।

मुक्त पुरुष परमानन्दका अनुभव करता है। जाती है। वृद्धिके रित्ये किये गये व्यापारमें

धान्य, कथा अत्र तथा भश्य, भोज्य, लेखा दोवाँका बलान र को । साक्षणों ! वोपधड़ा और खेळा —से चार प्रकारके सिद्ध अन्न दूसरोंके सुने मा देखे हुए छिन्नको भी प्रकट र हान करने चाहिये। जिसके अन्नको साकर करे। विद्वान् पुरुष ऐसी बात न कहे, जो प्रमुख जबतक कथा-श्रवण आदि सद्धर्यका सदस्त प्राणियोके इदयमें रोग पैदा पालन करता है, उतने समयतक उसके किये करनेवाली हो । ऐश्वर्यकी सिद्धिके लिसे हुए पुष्यफलका आधा धाग दाताको मिल दोनी संस्वाओंके समय अग्रिहोत्रकर्म जाता है—इसमें संवाय मही है। दान अवश्य करे। जो दोनों समय अग्रिक्षेत्र हेनेवाला पुरुष दानमें प्राप्त हुई वस्तुका दान करनेपे असमर्थ हो, वह एक ही समय सुर्व तथा तससा करके अपने प्रति-प्रकाशित और अधिको विधिपूर्वक दी हुई आगुर्तिसे पापकी शुद्धि कर है । अन्यशा उसे रौरव संतुष्ट करे । बावल, बान्य, घी, फल, केंद्र नरकमें गिरना पड़ता है। अपने धनके तीन तवा तविषय-इनके द्वारा विधिपूर्वक चाग करे -- एक चाग धर्मके लिये, दूसरा स्वातीपाक बनाये तथा यथोचित रीतिसे धाग वृद्धिके लिये तथा तीसरा धाग अपने सूर्व और अग्रिको अर्पित करे। यदि उपयोगके लिये। नित्य, नीमिलक और हॉकब्यका अभाव हो तो प्रधान होममात्र काम्य-चे तीनों प्रकारके कर्ष धर्मार्थ रखें करे। सदा सुरक्षित रहनेवाली अप्रिको हुए धनमें करें। साधकको साहिये कि बह विद्वान पुरुष अजसकी संज्ञा देते हैं। अथवा करे, जिससे उस धनकी वृद्धि हो तथा यन्द्रनामात्र कर ले। आत्मज्ञानकी इंग्डाचाले उपभोगके लिये रक्षित धनसे हितकारक, तथा धनावीं पुरुषोको भी इस प्रकार परिभित एवं पवित्र भोग भोगे । खेतीसे वैदा विधिवत् उपासना करनी चाहिये । जो सदा किये हुए शतका दससाँ अंध दान कर दे। ब्रह्मयलमें तत्पर होते हैं, देवताओंकी पूजामें इससे पापकी शुद्धि होती है। शेष धनसे लगे रहते हैं, नित्य अग्निपूजा एवं गुरुपूजामें धर्म, वृद्धि एवं उपमोग करे; अन्यथा यह अनुरक्त होते हैं तथा ब्राह्मणोंको नुप्त किया रीरव नरकमें पड़ता है अथवा उसकी बुद्धि करते हैं, वे सब लोग खगंलोकके भागी (अध्याव १३)

अग्नियज्ञ, देवयज्ञ और ब्रह्मयज्ञ आदिका वर्णन, भगवान् शिवके द्वारा सातों वारोंका निर्माण तथा उनमें देवाराधनसे विभिन्न प्रकारके

## फलॉकी प्राप्तिका कथन

ऋषियोंने कहा-प्रभो ! अग्नियज्ञ, अन्तर्गत है। इस प्रकार यह अग्नियज्ञका देखयज्ञ, ब्रह्मयज्ञ, गुरुपुजा तथा ब्रह्मतुप्रिका वर्णन किया गया। हमारे समक्ष क्रमशः वर्णन कीजिये । इन्ड आदि समस्त देवताओंके उद्देश्यसे

अग्निमें सार्थकाल और प्रात:काल जो समझना चाहिये। स्थालीपाक आदि बावल आदि ब्रव्यकी आहति देता है, यज्ञोको देवयज्ञ ही मानना चाहिये। लीकिक उसीको अग्नियज्ञ कहते हैं। जो ब्रह्मचर्य अग्निमें प्रतिष्ठित जो सुद्धाकरण आदि आश्रममें स्थित हैं, उन ब्रह्मचारियोंके लिये संस्कार-तिमितक हवन-कर्म हैं, उन्हें भी समिधाका आधान ही अग्नियज्ञ है। वे देवयहके ही अन्तर्गत जानना चाहिये। अब समिधाका ही अग्रिमें हवन करें । ब्राह्मणों ! ब्रह्मयज्ञका वर्णन सुनो । द्विजको चाहिये कि ब्रह्मचर्य आश्रमये नियास करनेवाले वह देवताओकी तृप्तिके लिये निरन्तर द्विजोंका जबतक विवाह न हो जाय और वे ब्रह्मयत करें । वेदोंका जो नित्य अध्ययन या औपासनाग्रिकी प्रतिष्ठा न कर लें, ठवटक स्वाध्याय होता है, उसीको ब्रह्मयत्र कहा गया उनके लिये अग्रिमें समिधाकी आहति, **व्रत**े हैं, प्रातः नित्यकर्मके अनन्तर सार्यकालतक आदिका पालन तथा विजेष यजन आदि ही। ब्रह्मयज्ञ किया जा सकता है। उसके बाद कर्तव्य है (यही उनके लिये अग्नियज्ञ है) । गतमें इसका विधान नहीं है। दिनो ! जिन्होंने बाह्य अग्रिको विसर्जित अग्रिके विना देवयज्ञ कैसे सम्पन्न होता करके अपने आत्मामें ही अग्निका आरोप है, इसे तुमलोग श्रद्धांसे और आदरपूर्वक कर लिया है, ऐसे बानप्रशिवयों और सुनो। मुष्टिक आरम्पपे सर्वज, द्ववाल और संन्यासियोंके लिये यही हवन या अग्रियक है. सर्वसमर्थ महादेवजीने समस्त लोकोंके कि ये विहित समयपर हितकर, परिमित उपकारके लिये वारोकी करपना की। वे और पवित्र अन्नका भोजन कर हैं। भगवान द्वाव संसारक्षपी रोगको दूर ब्राह्मणो ! सार्यकाल अग्रिके लिये दी हुई करनेके लिये वैद्य हैं। सबके ज्ञाता तथा आहुति सम्पत्ति प्रदान करनेवाली होती है, समल औषधोंके भी औषध है। उन ऐसा जानना चाहिये और प्रात:काल भगवानने फाले अपने वारकी कल्पना की. सूर्यदेवको दी हुई आहुति आयुक्ती बृद्धि जो आरोग्य प्रदान करनेवाला है। तत्पश्चात करनेवाली होती है, यह बात अच्छी तरह अपनी मायाशक्तिका जार बनावा, जो समझ लेनी चाहिये। दिनमें अग्निदेव सुर्यमें सम्पत्ति प्रदान करनेवाला है। जन्मकालमें

सुतजी बोले- महर्षियो ! गृहस्य पुरुष अग्निये जो आहुति दी जाती है, उसे देवयज्ञ

ही प्रविष्ट हो जाते हैं। अतः प्रातःकाल दुर्गतियस्त बालककी रक्षाके लिये उन्होंने सूर्यको दी हुई आहुति भी अग्नियज्ञके ही कमारके वारकी कल्पना की। तत्पश्चात सर्वसमर्थ महादेवजीने आलस्य और पापकी देवताओंकी प्रीतिसे प्राप्त होते हैं। अन्य नियति तथा समस्त लोकोंका हित करनेकी देवताओंकी भी पूजाका फल देनेवाले

क्रमशः फल बताये गये हैं, जो उन-उन लिये काली आदिकी पूजा करे तथा उड़द,

इन्द्र और यमके वारोंका निर्माण किया । ये दोनों वार कमडाः भोग देनेवाले तथा लोगोंके मृत्युभयको दूर करनेवाले हैं। इसके बाद मुर्थ आदि मान प्रहोंको, जो अपने ही स्वरूपभूत तथा प्राणियोंके लिये समान्द्र:खके सुबक है, भगवान शिवने उपर्युक्त सात दारोंका खापी निश्चित किया । वे सब-के-सब ग्रह-नक्ष्त्रोंके ज्योतिर्गय मण्डलपे प्रतिप्रित हैं। शिवके वार या दिनके खामी सुर्व है। इक्तिसम्बन्धी वारके खामी सोप है। कुमारसमान्धी दिनके अधिपति मद्रल हैं। विष्णुवारके खामी ब्रुध हैं। ब्रह्माजीके बारके अधिपति ब्रह्म्पति है। इन्द्रबारके स्वामी ज्ञाक और वमवारके स्वामी शनैश्चर हैं। अपने-अपने वारमें की हुई उन देवताओंकी पूजा उनके अपने-अपने फलको देनेवाली होती है। मुर्च आरोग्यके और चन्द्रमा सम्पत्तिक द्वारा विशेषरूपसे पापोंकी ज्ञान्ति होती है। दाता हैं। महरू व्याधियोंका निवारण करते. सोमबारको बिह्नान् पुरुष सम्पत्तिकी प्राप्तिके हैं, ब्रुध पुष्टि देते हैं। ब्रुहस्पति आयुकी वृद्धि लिये लक्ष्मी आदिकी पूजा करे तथा करते हैं। सक्र भोग देते हैं और शनैश्चर सपत्नीक ब्राह्मणोंको घतपक अन्नका भोजन मृत्युका निवारण करते हैं। ये सात बारोंके कराये। मङ्गलवारको रोगोंकी शान्तिके

इन्छासे लोकरक्षक भगवान् विष्णुका वार

बनाया । इसके बाद सबके खामी भगवान्

शिवने पृष्टि और रक्षाके लिये आयुःकर्ता

त्रिलोकस्रष्टा परमेष्टी ब्रह्मका आयुष्कारक

वार यनाया, जिससे सम्पूर्ण जगत्के

आयुष्यकी सिद्धि हो सके । इसके बाद तीनी

लोकोंकी बुद्धिके लिये पहले पुण्य-पापकी

रचना हो जानेपर उनके करनेवाले लोगोंको

शभाषाभ फल देनेके लिये भगवान शिवने

करना खीवा प्रकार है। किसी बेदीपर, प्रतिमामें, अग्निमें अथवा ब्राह्मणके शरीरमें आराध्य देवताकी भावना करके सोलह डफ्जारोंसे उनकी पूजा या आराधना करना पीववां प्रकार है। इनये पुजाके उत्तरांतर आधार श्रेष्ट हैं। पूर्व-पूर्वक अधावमें उत्तरोत्तर आधारका अवलम्बन करना चाहिये। दोनों नेत्री तथा मस्तकके रोगमें और कुष्ट रोगकी शान्तिके लिये भगवान सर्वकी पूजा करके बाह्यणीको भोजन कराये। तदनन्तर एक दिन, एक मास, एक वर्ष अथवा तीन वर्षतक लगातार ऐसा साधन करना वाहिये । इससे यदि प्रबल प्रारब्धका निर्माण हो जाय तो रोग एवं जरा आदि रोगोंका नाड़ा हो जाता है। इष्ट्रेक्के नाममन्त्रीका जप आदि साधन यार आदिकं अनुसार फल देते

हैं। रविवारको सुर्यदेवके लिये, अन्य

देवताओं के लिये तथा ब्राह्मणोंके लिये

विज्ञिष्ट वस्तु अर्पित करे। यह साधन

विज्ञिष्ट फल देनेवाला होता है तथा इसके

चगवान् शिव ही हैं। देवनाओंकी प्रसन्नताके

लिये पुजाकी पाँच प्रकारकी ही पद्धति

बनायी गयी। उन-उन देवताओंके मन्त्रोंका

जप यह पहला प्रकार है। उनके लिये होम

करना दूसरा, दान करना तीसरा नथा तप

ब्राह्मणोंको भोजन कराये। बुधवारको आनेपर गृहस्त्र पुरुष अपने घरमें आरोग्य षिद्वान् पुरुष दथियुक्त अवसे भगवान् आदिकी समृद्धिके लिये सूर्य आदि प्रहोंका विक्युका पूजन करे। ऐसा करनेसे सदा पूजन करे। इससे सिद्ध है कि देवताओंका पुत्र, पित्र और करूत्र आदिकी पुष्टि होती वजन सम्पूर्ण अशीष्ट कसुओंको देनेवाला वै। जो दीर्घायु होनेकी इच्छा रखता हो, यह है। ज्ञाद्मणोंका देवयजन कर्म वैदिक मन्त्रके क्रियारको देवताओंकी पृष्टिके लिये वस्त, साथ होना चाहिये। (यहाँ बाहाण शब्द प्रतोपनीत तथा पृतमिश्चित स्वीरमे यजन-पुजन करे। धोगोंकी प्राप्तिक विच्ये शुक्रवारको एकाप्रस्थित क्षेकर देवताओंका पूजन करे और ब्राह्मणीकी तृप्तिके लिये पहरस युक्त अब दे। इसी प्रकार विधीकी असबताके लिये सुना कब आदिका विधान करे । इतिश्वर अपमृत्युका निवारण करनेवाला है। उस दिन बुद्धियान् युवय कह हारा देवताओंको आराधना करे। यह आदि फलका भागी होगा।

स्तान, दान, जप, होम तथा ब्राह्मण-हर्पण छापाकी व्यवस्था करे । जल्महाय (क्रेंअ), आदिमें एवं रवि आदि वारोमे विशेष तिथि वावली और पोखरे) यथताये। वेद-और नक्षत्रोंका योग प्राप्त होनेपर विभिन्न शाखोंकी प्रतिष्ठाके लिये पाठशालाका देवताओंके यूजनमें सर्वत जगहीका निर्माण को तथा अन्यान्य प्रकारसे भी भगवान् ज्ञिव ही उन-उन देवताओंके रूपमें धर्मका संग्रह करता रहे। धनीको यह सब पुजित हो सब लोगोंको आगेम्य आदि फल कार्च सदा ही करते रहना चाहिये। अक्षान काते है। देश, काल, पात्र, इत्य, समयानुसार पुण्यकर्मीक अद्धा एवं लोकके अनुसार उनके सारतच्य अन्तःकरण शुद्ध होनेपर ज्ञानकी सिद्धि क्रमका ध्यान रसते हुए महादेवजी हो जाती है। द्विजो ! जो इस अध्यायको आराधना करनेवाले लोगोंको आरोग्य सुनता, महता अथवा सुननेकी व्यवस्था आदि फल देते हैं। शुम (माङ्गलिक कर्म) करता है. उसे देवयतका फल निप्न के आरम्पमें और अशुभ (अन्त्येष्टि आदि होता है।

पूँग एवं अरहरकी दाल आदिसे युक्त अन्न कर्म) के अन्तये तथा जन्म-नक्षत्रोंके क्षत्रिय और वेदयका भी उपलक्षण है।) गुड़ आदि दूधरोका देवयज्ञ तान्त्रिक विधिसे होना बाहिये। शुभ फलकी इन्छ। रखनेवाले मनुष्योंको सात्रों ही दिन अपनी दासिके अनुसार सदा देवपूजन करना चाहिये। निर्धन धनुष्य तपस्या (व्रत आदिके कछ-सहन) द्वारा और धनी धनके आदिकी पूजा करे। तिलके होमसे, दानसे बार-बार भद्धापूर्वक इस तरहके धर्मका देवताओंको संतुष्ट करके ब्राह्मणोंको तिल- अनुष्टान करता है और वारंबार मिश्रित अन्न भोजन कराये। जो इस तरह पुण्यत्वेकीमें नाना प्रकारके फल भोगकर देवताओंकी पूजा करेगा, वह आरोग्य पुनः इस पृथ्वीयर जन्म प्रहण करता है। धनवान् पुरुष सदा घोग सिद्धिके लिये देवताओंके नित्य-पूजन, विशेष-पूजन, धार्गमें बृक्षादि लगाकर लोगोंके शिवे परिपाकन (अध्याय १४)

## देश, काल, पात्र और दान आदिका विचार

क्रियोंने कहा—समस्त पदाश्रेकि सत्त्रपुगर्पे यह हान आदि कर्प पूर्ण फल ज्ञाताओं में श्रेष्ठ मृतजी ! अब आए कमशः देनेवाले होते हैं, ऐसा जानना चाहिये। देश, काल आदिका वर्णन करें। त्रेतायुगमें उसका तीन चौथाई फल मिलता

कर्मीमें अपना शुद्ध गृह समान फल गद्यी है। कलियुगर्धे एक चौश्राई ही फलकी देनेवाला होता है अर्थात् अपने चरमें किये प्राप्ति समझनी चाहिये और आधा कलियुग हुए देवयज्ञ आदि शास्त्रोक्त फलको बीतनेपर उस घौधाई फलमेंसे भी एक सम्पाशमें देनेवाले होते हैं। गोशालाका चतुर्बीश कम हो जाता है। शुद्ध स्थान घरकी अपेक्षा दसगुना फल देता है। अन्तःकरणवाले पुरुषको शुद्ध एवं पवित्र जलाशयका तट उससे भी दसपुना महत्त्व दिन सम फल देनेबाला होता है। रखता है तथा जहाँ बेल, तुलसी एवं विद्वान् ब्राह्मणो । सूर्य-संक्रान्तिके दिन पीपलवृक्षका मूल निकट हो, वह स्वान किया हुआ सत्कर्म पूर्वोक्त शुद्ध दिनकी जलाशयके तटसे भी दसगुना फल देनेवाला अपेक्षा दसगुना फल देनेवाला होता है, यह महत्त्वका स्थान जानना चाहिये। देवालयसे उस कर्मका है, जो विष्य में नामक योगमें तट । उससे दसगुना श्रेष्ठ है नदीका किनारा । दिन अर्थात् कर्ककी संक्रान्तिमे क्रिये हए उससे दसगुना उत्कृष्ट है तीखेनदीका तट और पुण्यकर्गका पहला विषुवसे भी दसगुना उससे भी दसगुना महत्त्व रखता है सप्तगङ्का जाना गया है। उससे भी दसगुना मकर-नामक नदियोका तीर्थ। गहा, तोदायरी, संक्रान्तिये और उससे भी दसगुना

जानना चाहिये, जहाँ मन लग जाय।

स्तजी बोले-पहर्षियो ! देवधज्ञ आदि है। द्वापामें सदा आये ही फलकी प्राप्ति कही

होता है। देवालयको उससे भी दसगुने जानना चाहिये। उससे भी दसगुना महत्त्व भी दसगुना महत्त्व रसता है तीर्थभूभिका किया जाता है। दक्षिणायन आरब्ध होनेके कार्वरी, ताप्रपर्णी, सिन्धु, सरब् और चन्द्रशहणमें किये हुए पुण्यका महत्त्व है। नर्महा—इन सात नदिषोको सप्तगङ्खा कहा सर्वप्रहणका समय सबसे उत्तम है। उसमें गया है। समुद्रके तटका स्थान इनसे भी किये गये पुण्यकर्मका फल चन्द्रप्रहणसे भी दसगुन। पवित्र माना गया है और पर्वतके अधिक और पूर्णमात्रामें होता है, इस शिखरका प्रदेश समुद्रतटसे भी दसगुना बातको विज्ञ पुरुष जानते हैं। जगद्रसभी पावन है। सबसे अधिक महत्त्वका वह स्थान सुर्यका राहुरूपी विषसे संयोग होता है, इसलिये सूर्यप्रहणका समय रोग प्रदान यहाँतक देशका वर्णन हुआ, अब करनेवाला है। अत: उस विषकी शान्तिके कालका तारतम्य बताया जाता है— लिये उस समय खान, दान और जप करे।

न्योतिषके अनुसार वह समय जब कि सूर्व विज्व रेखनर पहुँचता है और दिन तथा रात दोनो वरावर, होते हैं। वर्षमें दो बार आता है—एक तो सौर कैश्यासको नवमी तिथि च अंग्रेजी २१ गार्चको और दूसरा सीर आधिनकी नवमी तिथि या अंग्रेजी २२ मितन्यरको ।

होनेके कारण पुण्यप्रद माना गया है। जन्म- वहीं अन्नदानका पात्र है। जिसको जिस नक्षत्रके दिन तथा अतकी पूर्तिके दिनका वस्तुको इच्छा हो, उसे वह वस्तु बिना माँगे पुरुष जानते-मानते हैं।

गायत्रीका जप कर लिया हो, वह ब्राह्मण भी है और दीनतापूर्ण वृत्तिसे जीवन विताता है, पुजाका उत्तम पात्र है। वह सम्पूर्ण फलों उसे दिया हुआ धनका दान दाताको इस और भोगोंको देनेमें समर्थ है। जो पतनसे भूतलपर दस वर्षातक भोग प्रदान त्राण करता अर्थात् नरकमें गिरनेसे बचाता करनेवाला होता है। वही दान यदि वेदवेता पातकसे जाण करनेके कारण 'पात्र'\* फहरुता है। गायत्री अपने गायकका

धनहीन है, वह दूसरेको धन नहीं देता—जो यहाँ धनवान् है, वही दूसरेको धन दे सकता है, उसी तरह जो स्वयं शुद्ध और पविज्ञात्मा है, वही दूसरे मनुष्योंका त्राण वा उद्धार कर 🛚 इव्य कहलाता है । धर्मकी इच्छा रखनेवाली सकता है। जो गायत्रीका जप करके शुद्ध हो। खियोंको जो धन पिता एवं पतिसे मिला गया है, वही अुद्ध ब्राह्मण कहल्पना है। इसलिये दान, जप, होम और पूजा सभी

कमेंकि लिये वही शुद्ध पात्र है। ऐसा ब्राह्मण

ही दान तथा रक्षा करनेकी पात्रता रखता है।

पतनसे त्राण करती है: इसीलिये वह

'गायत्री' कहलाती है। जैसे इस लोकमें जो

वह काल विषकी शान्तिके लिये उपयोगी स्त्री हो या पुरुव—जो भी भूखा हो,

समय सूर्यप्रहणके समान ही समझा जाता ही दे दी जाय तो दाताको उस दानका पूरा-है। परंतु महापुरुवोंके सङ्गका काल करोड़ों पूरा फल त्राप्त होता है. ऐसी महर्षियोंकी सूर्यप्रहणके समान पावन है, ऐसा ज्ञानी पान्वता है। जो सवाल या याचना करनेके

बाद दिवा गया हो, वह दान आधा ही फल तपोनिष्ठ योगी और ज्ञाननिष्ठ यति—ये देनेवाला बताया गया है। अपने सेवकको पूजाके पात्र हैं; क्योंकि ये पापोके नाझमें दिया हुआ दान एक चौथाई फल देनेवाला कारण होते हैं। जिसने चौबीस लाख होता है। विप्रवरो ! जो जातिमात्रसे ब्राह्मण

है, उसके लिये हमी गुणके कारण शाक्षयें ब्राह्मणको दिया जाय तो वह स्वर्गरहोक्तमें 'पात्र' शब्दका प्रयोग होता है। यह दाताका देवताओंके वर्षसे दस वर्षोतक दिव्य भोग देनेवाला होता है। ज़िल और उब्ब वृत्तिसे 🕆 लाया हुआ और गुरुदक्षिणामें प्राप्त हुआ अन्न-धन शुद्ध हाव्य कहरूराता है। उसका दान दाताको पूर्ण फल देनेवाला बताया गया

> है। क्षत्रियोका शौर्यसे क्रमाया हुआ, बैइयोका व्यापारमे आया हुआ और शुद्रोंका

> सेवावृतिसे प्राप्त किया हुआ यन भी उत्तप

हुआ हो, उनके लिये यह उत्तम द्रव्य है। गौ आदि बाग्ह वस्तुओका क्षेत्र आदि बारह पड़ीनोंमें क्रमशः दान करना चाहिये। गौ, भूमि, तिल, सुवर्ण, घी, वस, धान्य,

पत्तनारत्रायतः इति पातं शास्त्रं प्रकुरको । दात्तसः पातकारसम्पात्सविपत्रभिक्षीयते ॥

<sup>(</sup>चिक पुरु विद्येत १५।१५)

<sup>†</sup> कोशकार कडते हैं --'ठब्दः कणरा आदाने कॉणशादार्जने शिलम् ।'

संव शिव पुर्व ( मीटा टह्हप ) ३--

e संक्षिप्र शिवपगण = \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

गुड, चाँटी, नमक, कोंहड़ा और कऱ्या—ये कराते हैं तथा दिशा आदि इन्द्रिय ही वे बारह वस्तुएँ हैं। इनमें गोदानसे देवताओंको संतुष्ट करते हैं। वेद और

38

कायिक, वाचिक और मानसिक पायोंका

निवारण तथा कायिक आदि पुण्यकमीकी पृष्टि होती है। ब्राह्मणी । पृष्टिका दान इस्लोक और परलोकमें प्रतिष्ठा (आश्रय)

की प्राप्ति करानेवाला है। तिलका दान बलवर्षक एवं मृत्युका निवासक होता है।

सुवर्णका दान जठराधिको बढानेवाला तथा

वीर्यदायक है। घीका दान पृष्टिकारक होता है। वक्का दान आयुक्ती वृद्धि करानेवाला है, ऐसा जानना चाहिये । धान्यका दान अञ्च-धनकी समृद्धिमें कारण होता है। गृहका दान मध्र भोजनकी प्राप्ति करानेवाला होता है। चौदीके दानसे नीर्यकी नृद्धि होती है। लवणका दान बहुत्स धोजनकी प्राप्ति

समृद्धिकी सिद्धिके लिये होता है। विज पुरुष कुष्पाण्डके दानको पश्चिदायक पानने हैं। कन्याका दान आजीवन भोग देनेवाला कार गया है। ब्राह्मणो ! वह त्येक और

परलोकमें भी सम्पूर्ण भोगोकी प्राप्ति

कराता है। सब प्रकारका दाव सारी

करानेवाला है। विद्वान प्रस्पको चाहिये कि जिन वस्तुओंसे श्रवण आदि इन्द्रियोकी नृश्चि होती

है, उनका सदा दान करे। ओज आदि दस कुछ देते हैं, वह अतिहास मात्रामें और सब इन्द्रियोंके जो शब्द आदि इस दिवय हैं, प्रकारके भोग प्रदान करनेवाला होता है। उनका द्वान किया जाय तो वे मोगोंकी प्राप्ति उस दानसे विद्वान पूरुष इहलीक और

करे। यन्त्र, स्रोत्र और जप आदिको वाणीद्वारा किया गवा यत्रन संबद्धाना चाहिये तथा तीर्थयात्रा और व्रत आदिको विद्वान युरुष शारीरिक यजन मानते हैं। जिस किसी भी उपायसे बोडा हो या बहत, देवतार्पण-बद्धिसे जो कुछ भी दिया अथवा किया जाय, यह तान या सत्कर्प भोगोकी प्राप्ति करानेमें समर्थ होता है। तपस्या और दान-ये दो कर्म मनुष्यको सदा करने वाहिये तथा ऐसे गृहका दान करना चाहिये, जो अपने वर्ण (चमक-दमक या सफाई) और गुण (सुख-सुविधा) से सुशोधित हो । बुद्धिमान् पुरुष देवताओंकी तृप्तिके लिये जो

शासको गुरुम्खसे ग्रहण करके गुरुके

उपदेशमे अथवा स्वयं ही बोध प्राप्त करनेके

पश्चात जो वृद्धिका यह निश्चय होता है कि

क्योंका फल अवस्य मिलता है', इसीको

ज्यकोटिकी 'आस्तिकता' कहते हैं। पाई-

बन्ध अद्यवा राजाके शयसे जो आस्तिकता-

बुद्धि या अद्धा होती है, यह कनिष्ठ श्रेणीकी

आस्त्रिकता है। जो सर्वधा दरित्र हैं, इसलियें जिसके पास सभी वस्तुओंका अभाव है.

वह वाणी अथवा कर्म (शरीर) द्वारा यजन

अर्थात् स्रोत कर नाने या भाजार उठ जानेस नहीं भिन्हों हुए अपने एक-एक कणको कुरूब और उससे जीविका बारामा 'उनक' श्रति है तथा सोतन्त्री फायल कर जानेपर वहाँ पड़ी गेहैं आदिकों बाले बीनमा 'शिला' कहा है और उससे वीविका चलाना 'शिल' वृत्ति है।

अवगीन्त्रयके देशाा दिशाएँ, रेजके सुर्व, नासकाके अधिनीकुमार, रसनेन्त्रियके वरुण, लागिन्द्रियके वायु, जिमिन्त्रवके अप्ति, लिबुनेत प्रभापति, गुहाके सित्र, हार्थके हन्द्र और पैरोके देवता विष्णु है।

परलोकमें उत्तम जन्म और स्था सुलभ यज्ञ-दान आदि कर्म करके मनुष्य मोक्ष-होनेवाला भोग पाता है। ईश्वरार्थण-बुद्धिसे फरठका भागी होता है। (अध्याय १५)

पृथ्वी आदिसे निर्मित देवप्रतिमाओंके पूजनकी विधि, उनके लिये नैवेद्यका विचार, पूजनके विभिन्न उपचारोंका फल, विशेष मास, वार, तिथि एवं नक्षत्रोंके योगमें पूजनका विशेष फरू तथा लिङ्गके नैज्ञानिक खरूपका विवेचन

ऋषियोंने कहा-साधुद्दिरोचणे । अब प्रतिपाका, ज्ञिवका एवं शिवलिङ्गका आप पार्थिय प्रतिमाकी पुत्राका विचान द्वितको सदा पूजन करना चाहिये। बताइये, जिससे समम्त अभीष्ट वस्तुओंकी भोडद्योचचार-पूजनजनित फरणकी सिद्धिके प्राप्ति होती है। लिये सोलह उपचारोद्वारा पूजन करना

स्तजो बोले—महर्षियो ! तुमलोगोने चाहिये। पुष्पसे प्रोक्षण और मन्त्र-बहुत उत्तम श्राम पूर्छा है। पार्शिव प्रनिमाका पाउपर्वक अभिषेक करे। अगहनीके वावरूसे नैवेद्य तैयार करे । सारा नैथेद्य एक पूजन सदा सम्पूर्ण पनोरशोंको देनेवाला है तथा द्व:सका तत्काल निवारण करनेवाला कुडव (लगभग पाबचर) होना चाहिये। है। में उसका वर्णन करता हैं, तुमलोग यरमें पार्श्विय-पूजनके लिये एक कृदय और उसको ध्यान देकर सुनो । पृथ्वी आदिकी बाहर किसी मनुष्यद्वारा बनी हुई देव प्रतिपाओंकी पूना इस शिवस्तिक पुजनके स्टियं एक प्रस्थ पुतरुपर अभीष्ट्रायक मानी गयी है. (सरवर) नैक्स तैयार करना आवश्यक है, निश्चय ही इसमें पुरुषोंका और खियोंका भी ऐसा जानना चाहिये । देवताओंद्वारा स्थापित अधिकार है। नदी, पोखरे अधवा कुएँमें शिवलिङ्के लिये तीन सेर नैवेद्य अर्पित प्रवेश करके पानीके चीतरसे मिड़ी ले करना उचित है और खयं प्रकट हुए खयाब्य लिङ्के लिये पाँच सेर । ऐसा करनेपर पूर्ण आये। फिर गन्ध-चुपकि द्वारा उसका संशोधन करे और शुद्ध मण्डपमें रसकर फलकी प्राप्ति समझनी चाहिये। इस प्रकार उसे महीन पीसे और साने। इसके बाद सहस्र बार पूजा करनेसे द्विज सत्यलोकको हाथसे प्रतिमा बनाये और दूधसे उसका प्राप्त कर लेता है। सन्दर संस्कार करे। उस प्रतिमामें अङ्ग-प्रत्यङ्ग अच्छी तरह प्रकट हए हो तथा वह सब प्रकारके अख-शस्त्रोसे सम्पन्न बनावी गयी हो । तदनन्तर उसे पद्मासनपर स्थापित

करके आदर-पूर्वक उसका पूजन करे।

गणेश, सूर्य, विष्णु, दुर्गा और शिवकी

बारत अंगुरु बीडा, इससे दूना और एक अंगुल अधिक अर्थात् प्रचीस अंगुल लंबा तथा पंदह अंगुल चौदा जो लोहे या लकड़ीका बना हुआ पात्र होता है, उसे विद्वान् पुरुष 'जिव' कहते हैं। उसका आठवाँ माग प्रस्थ कहलाता है, जो चार

कुड़बके बराबर माना गया है। पनुष्यद्वारा चाहिये। सौ या सहस्र दिनोंमें सौ या सहस्र

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

स्थापित ज्ञिवलिङ्के लिये दस प्रस्थ, ऋषियोद्वारा स्थापित शिवलिङ्के लिये सौ

प्रस्थ और स्वयम्पू शिवलिङ्गके लिये एक सहस्र प्रस्थ नैवेद्य निवेदन किया जाय तथा

जल, तैल आदि एवं गन्ध द्रव्योकी भी

यथायोग्य मात्रा रखी जाय तो यह उन शिवलिङ्कोंकी महापूजा बनायी जानी है।

देवताका अधिवेक करनेसे आत्मशुद्धि होती है, गन्धसे पुण्यकी प्राप्ति होती है।

नैवेद्य लगानेसे आय बढ़ती और तुप्ति होती है। धूप निचेदन करनेसे धनकी प्राप्ति होती

है। सीप दिसानेसे ज्ञानका उदय होता है और ताम्बूल समर्पण करनेसे भोगकी उपलब्धि होती है। इसलिये सान आदि छ: उपचारोंको यलपूर्वक आर्थित को । नमस्त्रा और जप—ये दोनों सम्पूर्ण अभीष्ट फलको

देनेवाले हैं। इसलिये भोग और मोक्षकी इच्छा रखनेवाले लोगोंको पुजाके अन्तमें सदा ही जप और नमस्कार करने चाहिये। मनुष्यको चाहिये कि वह सदा पहले पनसे पूजा करके फिर उन-उन उपचारोंसे करे। देवताओंकी पूजासे उन-उन देवताओंके

लोकोकी प्राप्ति होती है तथा उनके अवानर

लोकमें भी यथेष्ट भोगकी वस्तुएँ उपलब्ध

होती हैं। अब मैं देवपूजासे प्राप्त होनेवाले विशेष फलोंका वर्णन करता हैं। द्वित्रो ! तुमलोग

श्रद्धापूर्वक सुनो । विद्यराज गणेशकी पूजास भूलोकमें उत्तम अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति होती है। शुक्रवारको, श्रावण और माइपद मासोंके शुक्र-पक्षकी बतुर्खीको और

रखते हुए किया जानेवाला उनका नित्य पूजन मनुष्योंको पुत्र एवं अभीष्ट वस्तु प्रदान करता है। वह समस्त पापोंका शमन तथा

बार पूजा करे। देवता और अग्रिमें श्रद्धा

भिन्न-भिन्न दुष्कमीका विनाश करनेवाला है। विभिन्न वारोंमें की हुई शिव आदिकी पुजाको आत्पश्चि प्रदान करनेवाली समझना चाहिये । वार या दिन, तिथि, नक्षत्र

और योगोंका आधार है। समसा कामनाओंको देनेवाला है। उसमें वृद्धि और क्षय नहीं होता । इसलिये उसे पूर्ण ब्रह्मस्वरूप मानना चाहिये। सूर्वोदयकालसे लेकर सुर्वोदयकाल आनेतक एक जारकी स्थिति बानी गर्बी है जो ब्रह्मण आदि सभी वर्णीक

भोग प्रदान करनेवाली होती है। यदि मध्याद्वके बाद तिथिका आरम्भ होता है तो रात्रियुक्त तिथिका पूर्वभाग पितरोके श्राद्धादि कर्मके लिये उत्तम बताया

कर्मीका आधार है। विहित तिथिके

पूर्वभागमे की हुई देवपूजा मनुष्योको पूर्ण

जाता है। ऐसी तिथिका परभाग ही दिनसे युक्त होता है, अतः वही देवकर्गके लिये प्रशस्त माना गया है। यदि मध्याह्रकालतक तिधि रहे तो उदयव्यापिनी तिथिको ही देवकार्यमें प्रहण करना चाहिये। इसी तरह शुभ तिथि एवं नक्षत्र आदि ही देवकार्यमें

बाह्य होते हैं। वार आदिका भलीभाँति विचार करके पूजा और जप आदि करने जाहिये। येदोंमें पूजा-शब्दके अर्थकी इस प्रकार योजना की गबी है-पूर्जायते अनेन इति पूजा। यह पूजा-शब्दकी व्युत्पत्ति है।

पौषमासमें शहभिषा नक्षत्रके आनेपर 'पू:' का अर्थ है भोग और फलकी विधि-पूर्वक गणेराजीकी पूजा करनी सिद्धि—वह जिस कमंसे सम्पन्न होती है,

उसका नाम पूजा है । मनोवाञ्चिन वस्तु तथा आवणमासमें की जानेवाली श्रीहरिकी पूजा ज्ञान-ये ही अभीष्ट बस्तुएँ हैं: सकाम भावहालेको अभीष्ट्र भोग अवेक्षित होता है और निष्काम भाववालेको अर्थ-पारमार्थिक ज्ञान। ये दोनों ही पूजा-शब्दके अर्थ हैं; इनकी योजना करनेसे ही पुजा-शब्दकी सार्थकता है। इस प्रकार लोक और वेदपें पूजा-इब्दका अर्थ विख्यात है। नित्य और नैमित्तिक कर्म कालान्तरमें फल देते हैं; किन्तु काम्य कर्मका यदि भलीभाँति अनुद्वात हुआ हो तो वह तत्काल फलद होता है। प्रतिदिन एक पक्ष, एक मास और एक वर्षतक लगानार पूरान करनेसे उन-उन कपोंके फराकी प्राप्ति होती है और उनसे वैसे ही पायोंका क्रमडा:

क्षय होता है।

हुई गणेशजीकी पूजा एक वर्षतक रविवार पड़ा हो तो उस दिनका महस्त्र विशेष पनोवाञ्चित भोग प्रदान करती है—ऐसा बढ़ जाता है। उसके साथ ही यदि आर्ड़ा और जानना चाहिये। श्रावणमासके रविवासको, महाद्री (सूर्यसंक्रान्तिसे युक्त आर्द्री) का हस्त नक्षत्रसे युक्त सप्तयी तिथिको तथा योग हो तो उक्त अवसरोपर की हुई पाचशुक्ता सप्तर्पीको भगवान् सूर्यका पूजन ज्ञिबपुजाका विशेष महत्त्व माना गया है। करना चाहिये। ज्येष्ठ तथा भारपदमासोके माच कृष्णा वतुर्दशीको की हुई शिवजीकी बुधवारको, अवण नक्षत्रसे युक्त हादशी पूजा सम्पूर्ण अभीष्ट फलोंको देनेवाली है। तिथिको तथा केवल द्वादशीको भी किया वह मनुष्योकी आयु बहाती, मृत्यु-कष्टको

गया भगवान् विष्णुका पूजन अभीष्ट दूर हटाती और सपस्त सिद्धियोंकी प्राप्ति सम्पत्तिको देनेवाला पाना गया है। कराती है। ज्येष्ट्रमासमें चतुर्दशीको यदि

चारह ब्राह्मणोंका पोडशोपचार पूजन करता है. वह उनकी प्रसन्नता प्राप्त कर रहेता है। इसी प्रकार सम्पूर्ण देवताओंके विभिन्न बारह नामोंडारा किया हुआ, बारह ब्राह्मणोंका पूजन ठन-उन देवताओंको असम्र करनेवाला होता है। कर्ककी संक्रानिसे युक्त आवणमासमें प्रत्येक मासके कृष्णपञ्चकी चतुर्वी नजमी तिथिको मृगश्चिरा नक्षत्रके योगमें तिथिको की हुई महागणपतिकी पूजा एक अध्विकाका पूजन करे। ये सम्पूर्ण पक्षके पापीका नाश करनेवाली और एक यनोवाञ्चित भोगों और फलोंको देनेवाली पक्षतक उत्तम भोगरूपी फल देनेवाली होती हैं। ऐश्वर्यकी इच्छा रखनेवाले पुरावको उस है। क्षेत्रमासमें चतुर्थीको की हुई पूजा एक दिन अकाय उनकी पूजा करनी चाहिये। पासतक किये गये पूजनका कल देनेवाली आधिनपासके शुक्त पक्षकी नवची तिथि होती है और जब सूर्य सिंह राशिपर स्थित सम्पूर्ण अमीष्ट फलोको देनेवाली है। उसी हों, उस समय भाद्रपरमासकी सनुर्धीको की मामके कृष्ण पश्चकी चतुर्दशीको पदि

अभीष्ट मनोरथ और आरोग्य प्रदान

करनेवाली होती है। अड़ी एवं

उपकरणोसहित पूर्वोक्त गौ आदि बारह

वानुओंका दान करनेसे जिस फलकी प्राप्ति

होती है, उसीको द्वादशी तिथिमें

आराधनाद्वारा श्रीविष्णुकी तृष्टि करके

मनुष्य प्राप्त कर लेता है। जो द्वादशी

तिशिको भगवान् विष्णुके बारष्ट्र नामोंद्वारा

महार्द्धाका योग हो अधवा मार्गदार्षिमासमें शिवजीका पूजन मनुष्योंके किसी भी तिथिको यदि आडां नक्षत्र हो तो दास्त्रिधको पिटानेवाला उस अवसरपर विभिन्न वस्तुओंकी बनी हुई सम्पत्तियोंको देनेवाला है। मूर्तिके रूपमे शिवकी जो सोलह उपचारोंसे आवश्यक सामप्रियोंके साथ गृह और क्षेत्र पूजा करता है, उस पुण्यात्माके चरणोंका आदिका दान करनेसे भी उक्त फलकी प्राप्ति दर्शन करना चाहिये । भगवान् शिवकी पूजा मनुष्योको भोग और मोक्ष देनेवाली है, ऐसा जानना चाहिये। कार्तिकमासमें प्रत्येक वार और तिथि आदिमें महादेवजीकी पूजाका विशेष महत्त्व है। कार्तिकमास आनेपर बिद्वान् पुरुष वान, तप, होम, जप और नियम आदिके द्वारा समस्त देवताओका षोडशोपवारोंसे पूजन करे। उस पूजनमें देश-प्रतिमा, ब्राह्मण तथा मन्त्रोका उपयोग आवश्यक है। ब्राह्मणोंको भोजन करानेसे भी यह पूजन-कर्प सम्पन्न होता है। पूनकको व्यक्तिये कि वह कामनाओंको त्यागकर पीडारहित (ज्ञान्त) हो देवाराचनमें तत्त्वर रहे।

कार्तिकमासमें देवताओंका यजन-देनेवाला. भोगायन व्याधियोंको हर लेनेवाला तबा भूतों और विनाश करनेवाला कार्तिकमासके रविवारोको भगवान् सूर्वको पूजा करने और तेल तथा सुती वस्त्र देनेसे पनुष्योंके कोड़ आदि रोगोंका नाम्न होता है। हर्रें, काली मिर्च, वस्त्र और खीरा आदिका दान और ब्राह्मणोंकी प्रतिप्रा करनेसे क्षयके रोगका नाझ होता है। दीप और सरसोंके दानसे पिरगीका रोग मिट जाता है। कृत्तिका नमक, लोहा, तेल और उद्धद आदिका नक्षत्रसे युक्त सोमवारोंको किया हुआ ब्रिकटु (सोंठ, पीपल और गोल मिर्च),

होती है। कृतिकायुक्त पङ्गलवारीको श्रीसकदका पूजन करनेसे तथा दीपक एवं घण्टा आदिका दान देनेसे मनष्योंको चीघ्र ही वाकसिब्रि प्राप्त हो जाती है, उनके मुँहसे निकली हुई हर एक बात साथ होती है। कृतिकायुक्त बुधवारीको किया हुआ बीविष्णुका वजन तथा दही-भातका दान पनुष्योको उत्तम संतानकी प्राप्ति करानेवाला होता है। कृतिकायक गुरुवारोंको धनसे ब्रह्माजीका पूजन तथा मध्, सोना और धीका दान करनेसे मनुष्योंके भोग-वैशयकी बुद्धि होती है। कृतिकायुक्त शुक्रवारोको गजानन गणेशजीकी पूजा करनेसे तथा गन्ध, पुष्प एवं अञ्चका दान देनेसे मानवोंके घोष्य पदार्घोको युद्धि होती है। उस दिन सोना, चाँदी आदिका दान करनेसे बरुयाको नी उत्तम पुत्रकी प्राप्ति होती है। कुत्तिकायुक्त शनिवारीको दिक्यालोको कन्द्रना, दिगाजी, नागों और सेत्पालोंका पूजन, जिनेत्रधारी रुद्ध, पापहारी विष्णु तथा ज्ञानदाता ब्रह्माका आराधन और धन्द्रत्तरि एवं दोनों अश्विनीकुमारोका पूजन करनेसे रोग, दुर्मृत्यू एवं अकालमृत्का निवारण होता है तथा तातकारूक व्याधियोंकी ज्ञान्ति हो जाती है।

महान्

सम्पूर्ण

१. यहाँ मुलमे 'गक्कोमेह' प्रश्नद अस्य है जिसका पूर्ववर्ती व्यास्माकारीने 'गणेश' अर्थ फिया है। सम्पन्नतः 'कोमेट' सन्दका प्रयोग वहाँ मातक था मुसके अधीम अस्या है।

गायत्रीका जप करे। तत्पश्चात् रातको इनकी सेवा करता है, उस पुत्रपर इन दोनों सोनेके समयतक पद्धाक्षर आदि मन्त्रोंका माता-पिताकी कृपा नित्य अधिकाधिक

फल, गन्ध और जल आदिका तथा धृत जप करे। ऐसा करनेवाला ब्राह्मण ज्ञान आदि इत-पदार्थीका और सुवर्ण, मोती पाकर शरीर छूटनेके बाद मोक्ष प्राप्त कर आदि कठोर वस्तुओंका भी दान देनेसे लेता है। द्विजेतर नर-नारियोंको त्रिकाल स्वर्गलोककी प्राप्ति होती है। इनमेसे नमक आदिका मान कप-से-कप एक प्रस्थ (सेर) होना व्यक्तिये और सुवर्ण आदिका मान कम-से-कम एक पल। धनकी संकान्तिसे युक्त पीवनासर्थे उष:कालमें ज़िव आदि समस्त देवताओंका पूजन क्रमशः समस्त सिव्विपोकी प्राप्ति करानेवाला होता है। इस पुजनमें अगहनीके बावलमें तैयार किये गये हविध्यका नैवेद्य उत्तम बताचा जाता है। पौषमासमें नाना प्रकारके अज्ञका नैयेदा विज्ञेष महत्त्व रक्षता है। मार्गशीर्पपासमें केवल अलका दान करनेवाले मनुष्योंको ही सम्पूर्ण अधीष्ट फलोकी प्राप्ति हो जाती है। मार्गडांशियासपे अन्नका दान करनेवाले पनुष्यके सारे पाप नष्ट हो जारो है। यह अधीष्ट-सिद्धिः आरोग्य, धर्म, बेदका सम्यक्त ज्ञान, उत्तम अनुप्रानका फल, इहलोक और परलोकमें पहान भोग, अन्तमे सनातन योग (मोक्ष) तथा वेदान्तज्ञानकी सिद्धि प्राप्त कर लेता है। जो भोगकी इच्छा रखनेवाला है, वह मनुष्य मार्गशीर्षमास आनेपर कम-से-कम तीन दिन भी उप:कालमे अवस्य देवताओंका पूजन करे और पीषपासको पूजनसे खाली न जाने दे। उष:कालसे लेकर संगवकाल-तक ही पीषपासमें पूजनका विशेष महत्त्व प्राप्ति होती है। अतः परमानन्दका लाभ बताया गया है। पौषमासमें पूरे महीनेभर लेनेके लिये शिवलिङ्गका विशेषरूपसे जितेन्द्रिय और निराहार रहकर द्वित पूजन करे। देवी उमा जगत्की माता हैं प्रातःकालसे मध्याङ्ककालतक वेदमाता और भगवान् शिव जगत्के पिता। जो

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

स्थान और पञ्चाक्षर मन्त्रके ही निरन्तर जपसे विशुद्ध ज्ञान प्राप्त हो जाता है। इष्टमलॉका सदा जप करनेसे बड़े-से-बड़े पापोंका भी नाम हो जाता है। सारा चराचर जगत् बिन्दु-नादस्वरूप है। बिन्द शक्ति है और नाद शिय। इस तरह यह जगत शिय-शक्तिस्वरूप श्री है। नाट किन्तुका और विन्तु इस जगत्का

आधार है, ये बिन्दु और नाद (शक्ति और

ञिव) सम्पूर्ण जगत्के आधाररूपसे स्थित

है। ज़िन्दू और नाहसे युक्त सब कुछ

शिवस्वरूप है; क्योंकि वही सबका आधार

है। आधारमें ही आधेयका समावेश

अवना लय होता है। यही सकलीकरण

है। इस सकलीकरणको स्थितिसे ही

सृष्टिकालमें जगत्का प्राहुशांव होता है,

इसमें संज्ञाय नहीं है। ज्ञिचलिङ्ग जिल्ह वाद्खक्षय है। अतः उसे जगतुका कारण बताया जाता है। बिन्दु देव है और नाद शिव, इन दोनोका संयुक्तरूप ही शिवलिङ्ग कहलाता है। अतः जन्मके संकटसे कुटकारा पानेके लिये शिवलिङ्गकी पूजा करनी चाहिये । चिन्दुरूपा देखी उमा माता हैं और नाद्खरूप भगवान् ज़िल पिता। इन माता-पिताके पुलित होनेसे परमानन्दकी ही बढ़ती रहती है \* । वह पूजकपर कृपा करके अधिष्ठानचूत मातु-पितृस्वरूप शिवलिङ्गका उसे अपना आन्तरिक ऐश्वर्य प्रदान करते हैं। पूजन करना चाहिये। अतः मुनीश्चरो ! आन्तरिक आनन्दकी गायका दुध, गायका दही और गायका प्राप्तिके लिये, शिवलिङ्कको पाता-पिनाका धी-इन तीनोको पुजनके लिये शहद और

स्वरूप मानकर उसकी पूजा करनी चाहिये। शकरके साथ पृथक-पृथक भी रखे और इन भर्ग (शिव) पुरुवरूप है और धर्मा (शिवा सबको मिलाकर सम्मिलितरूपसे पञ्चामृत अथवा शक्ति) प्रकृति कहलाती है। अव्यक्त भी तैयार कर ले। (इनके द्वारा शियलिङ्गका आन्तरिक अधिष्ठानरूप गर्भको पहच कहते अभिषेक एवं सान कराये), फिर गायके द्वितीय जन्म कहलाता है। जीव पुरुषसे ही सकार-स्वरूप है, इसलिये मकाररिव्ह बारंबार जन्म और मृत्युको प्राप्त होता है। कहलाता है। सवारी निकालने आदिके लिये माबाह्यरा अत्यरूपसे प्रकट किया जाना ही जो चरलिङ्ग होता है, वह उकार-स्वरूप होनेसे उसका जन्म कहलाता है. जीवका शरीर उकारलिङ्ग कहा गया है तथा पूजाकी दीक्षा जन्मकालसे ही जीर्ण (छः भावविकारोंसे देनेवाले जो गुरु या आचार्य है, उनका विव्रह संज्ञा दी गयी है। जो जन्म लेता और विविध पाज़ोंद्वारा तनाव (बन्धन) में पड़ता है, उसका नाम जीव है; जन्म और बन्धन जीव-

हैं और सुव्यक्त आन्तरिक अधिष्ठानभूत दूध और अन्नके मेलसे नैवेद्य तैयार करके गर्भको प्रकृति। पुरुष आदिगर्च है, वह प्रणव मन्त्रके उद्यारणपूर्वक उसे भगवान् प्रकृतिरूप गर्भसे युक्त होनेके कारण जिलको अर्पित करे। सम्पूर्ण प्रणवको गर्धवान् है; क्योंकि वही प्रकृतिका जनक ध्वनिलिङ्ग कहते है। स्वयम्पुलिङ्ग नादलकप है। प्रकृतिमें जो पुरुषका संयोग होता हैं, यही - होनेके कारण नादलिङ्ग कहा गया है। यन्त्र पुरुषसे उसका प्रथम जन्म कहलाता है। या अर्घा विन्दुस्वरूप होनेके कारण अध्यक्त प्रकृतिसे महतत्त्वादिके क्रमसे जो बिन्दुल्डिके रापमे विख्यात है। दसमे जगतका व्यक्त होना है, यही उस प्रकृतिका अचलकपसे प्रतिद्वित जो शिवरिष्ट है, यह

युक्त) होने लगता है, इसीलिये उसे 'जीव' अकारका प्रतीक होनेसे अकारलिङ्ग याना गया है। इस प्रकार अकार, उकार, मकार, बिन्दू, नाद और ध्वनिके रूपमें लिहके छ: मेट हैं। इन उहाँ लिझोकी नित्य पूजा करनेसे शब्दका अर्थ ही है। अतः जन्मपृत्युरूपी साधक जीवनमुक्त हो जाता है, इसमें संजय बश्चनकी निवृत्तिके लिये जन्मके नहीं है। (अध्याय १६)

मारु देखे चिन्द्रस्था खटल्था जिल्हा गिता ॥

पृत्रिताच्या पितृष्यां वु परमान्द एव हि । परमान्द्रसमार्थ मां देवी जगता मारा स शिथो जगत: फिला फिला प्रकृत निस्पे कृपविकार कि अर्थते ॥

षड्लिङ्गस्वरूप प्रणवका माहातय, उसके मुक्ष्म रूप (ॐकार) और स्थूल रूप (पञ्चाक्षर मन्त्र) का विवेचन, उसके जपकी विधि एवं महिमा, कार्यब्रहाके लोकोंसे लेकर कारणस्त्रके लोकोतकका विवेचन करके कालातीत, पञ्चावरणविशिष्ट शिवलोकके अनिर्वचनीय वैभवका निरूपण तथा शिवभक्तोंके सत्कारकी महत्ता

बताइये ।

द्वाब हमारी और आपलोगोकी रक्षाका पारी भार बारबार स्वयं ही ब्रहण करे ।'प्र' नाम है अकृतिसे उत्पन्न संसारकार्य प्रणव है। महासागरका । प्रणय इससे वार करनेके प्रणवके हो बेह कहाये एये हैं—स्थल औकारको 'प्रणब'की संज्ञा देते हैं। ॐकार उसे सुक्ष्म प्रणव जानना चाहिये और 'नमः पुरुष 'ओम्' को 'प्रणय' नाधसे जानते हैं। अक्षर सुरपष्टरूपसे व्यक्त हैं, वह स्थूल है। इसका दूसरा भाव यो है—'प्र-फ्रक्येंज, जीवन्युक्त पुरुषके लिये सूक्ष्म प्रणवके न-नर्थेतः तः -युष्पान् प्रोधाम् उति व। प्रणयः । जयका विधान है। वही उसके लिये समस्त अर्थात् यह तुम सब उपासकोंको क्लपूर्वक साधनोंका सार है। (ग्रद्यपि जीवन्युक्तके मोक्षतक पहुँचा देगा ।' इस अध्यायसे भी िलचे किसी साधनको आवश्यकता नहीं है,

अपि बोले—प्रभो ! महासुने ! आप करनेवाले योगियोंके तथा अपने मन्त्रकी हमारे लिये क्रमशः बडलिङ्गस्वरूप प्रणवका पूजा करनेवाले उपासकके समस कमीका माहात्य तथा शिवभक्तके कुनका प्रकार नाश करके वह दिव्य नृतन जान देता है; इस्राधिये भी इसका नाम प्रणव है। उन मुतजीने कहा- महर्षियो । आयलोग माधारहित महेश्वरको ही नव अर्थात नतन तथस्याके धनी हैं, आधने यह बड़ा सुन्दर प्रश्न कहते हैं। वे परमाह्या प्रकृष्टरूपसे नव उपस्थित किया है। किंतु इसका टीक-ठीक अर्थान् शुद्धानस्य हैं, इसरिस्ये 'प्रणव' उत्तर महादेवनी ही जानते हैं, दूसरा कोई कहत्वते हैं। प्रणव साधकको नव अर्थात नहीं । तथापि भगवान् शिक्की कृषासे ही मैं -प्रीन (शिक्कक्य) कर हेल है । प्रस्तिओ इस विषयका वर्णन करौगा। ये भगवान् भी विद्वान् पृत्य उसे प्रणवके नामसे जानते है। अधवा प्रकृष्टकपसे नव-दिव्य परमात्मज्ञान प्रकट करता है, इसलिये वह

लिये दूसरी (नव) नाव है। इसलिये इस और सूक्ष्म। एक अक्षररूप जो 'ओम्' है, अपने जप करनेवाले साधकांसे कहता है— दिखार्ग इस पाँच अक्षरवाले यन्त्रको स्थूल 'प्र-प्रपञ्च, न-नहीं है, त: -तुमलोगोर्क प्रणव समझना चाहिये। जिसमें पाँच अक्षर लिये।' अतः इस भाषको लेकर भी जानी व्यक्त नहीं है, वह सक्ष्म है और विसपें पाँचों इसे ऋपि-मुनि 'प्रणव' कहते हैं । अपना जय क्योंकि वह सिद्धस्य है, तथापि दूसरोंकी

प्र (कर्मदायपूर्वक) गर्व (नाम कर देवेवारत) ।

संक्षित्र विक्युराण +

दृष्टिमें जवतक उसका शरीर रहता है, तबतक अनुष्टान करते हैं, वे निवृत्त (अथवा

48

उसके द्वारा प्रणव-जपकी सहज साधना निवृत्तिमार्गी) कहे तथे हैं। प्रयुत्त पुरुषोंको

प्राप्त कर लेता है-वह सुनिश्चित बात है। जो अर्थका अनुसंधान न करके केवल ओकारका उचारण करना चाहिये।

मन्त्रका जप करता है, उसे निश्चय ही योगकी प्राप्ति होती है। जिसने छत्तीस करोड पन्नका जप कर लिया हो, उसे अंबह्य ही वोग प्राप्त हो जाता है। सुक्ष्य प्रणवके भी द्वस्य और दीर्चक भेदसे हो रूप जानने चाहिये । अकार, खकार, मकार, किन्द्र, माद, दाब्द, कारर और कला—इनसे युक्त जो प्रणय है, उसे दीर्घ

अ व म् — इन तीन तत्त्वीसे युक्त है। इसीको 'हुस्त प्रणव' कहते हैं। 'अ' छिव है, 'ब' पासि है और मकार इन दोनोंकी एकता है। वह जितन्त्ररूप है. ऐसा समझकर हस्व प्रणतका जप करना चाहिये। जो अपने

स्थित होता है। मकारपर्यन्त जो ओम् है, वह

लिये इस हस्य प्रणवका जप अत्यन आवश्यक है।

समस्त पापोका क्षय करना चाइते हैं, उनके

स्वतः होती रहती हैं।) वह अपनी देहका हुस्व प्रणवका ही जर्च करना चाहिये और विरुप होनेतक सूक्ष्म प्रणव मन्तका जप निवृत्त पुरुषोंको दीघं प्रणवका । व्याहितयों और उसके अर्थभृत परपात्प-तत्त्वका तथा अन्य मन्त्रोंके आदिमें इच्छानसार शब्द अनुसैधान करता रहता है। जब इसीर नष्ट हो। और कलासे युक्त प्रणयका उद्यारण करना जाता है, तब वह पूर्ण ब्रह्मसम्बद्ध शिवको चाहिये। वेदके आदिमें संच्याओंकी उपासनाके

प्रणवका नौ करोड़ जप करनेसे भनुष्य

शब हो जाता है। फिर नी करोड़का जप करनेसे वह पृथ्वीतत्त्ववर विजय वा लेता है। तत्पक्षात् युनः नौ करोहका जप करके वह जल-तत्त्वको जीत लेला है। पुन: नौ करोड़ जयसे अफ़ितल्यम विजय पाता है। तदननार फिर त्री करोडका जप करके वह वायु-प्रणव' कहते हैं। वह योगियोंके ही हदयमें तत्त्वपर विजयी होता है। फिर नी करीहके जपसे आकाशको अपने अधिकारमें कर लेता है। इसी प्रकार नी-मी करोहका जप करके यह क्रमण: गन्ध, रस, रूप, स्पर्श और शब्दपर विजय पाता है, इसके बाद फिर नौ करोड़का जब करके अहंकारको भी जीत लेता है। इस तरह एक सौ आठ करोड प्रणवका जप करके उत्कृष्ट बोधको प्राप्त हुआ पुरुष जुद्ध योगका रवाभ करता है।

पृथ्वी, जल, तेज, बाबु और आकाश जाता है, इसमें संशय नहीं है। सदा प्रणवका —ये पाँच भृत तथा शब्द, रपशे आदि इनके जप और प्रणवस्त्र्यो शिवका ध्यान करते-पाँच विषय—ये सत्र मिलकर दस वस्तुएँ करते समाधिमें स्थित हुआ महायोगी पुरुष मनुष्यीकी कामनाके विषय हैं। इनकी साक्षात शिष्ट ही है, इसमें संशय नहीं है। आशा मनमें लेकर जो कमोंके अनुष्ठानमें पहले अपने जारियों प्रणवके ऋषि, छन्द संलग्न होते हैं, वे दूस प्रकारके पूरूप प्रवृत्त और देवता आदिका न्यास करके फिर जप (अथ्रवा प्रवृत्तिमार्गी) कहलाते हैं तथा आरम्भ करना बाहिये। अकारादि मातृका जो निष्कामभावसे शासविहित कर्मीका वर्णोसे युक्त प्रणवका अपने अङ्गोपे न्यास

शुद्ध बोगसे युक्त होनेधर वह जीवन्युक्त हो

करके मनुष्य ऋषि हो जाता है। मन्त्रोंके दशविध संस्कार, मानुकान्यास तथा षडध्वज्ञोधन आदिके साथ सम्पूर्ण प्रवृत्ति-निवृत्तिसे मिश्रित भाववाले प्रत्योके लिये खुल प्रणवका जप ही अभीष्ट साधक होता है।

योगी तीन प्रकारके होते है-जो क्रमशः क्रियादोगी, तपोद्योगी और जपयोगी न्यासफल उसे प्राप्त हो जाता है। प्रवृत्ति तथा कहलाते हैं। जो धन आदि वैभवोंसे पूजा-सामग्रीका संचय करके हाथ आदि अङ्गीसे नमस्कारादि किया करते हुए प्रष्टदेवकी पुजामें लगा रहता है, वह 'क्रियायोगी'

क्रिया, तप और जपके योगसे शिव-

१. मन्त्रोके दस संस्कार ये हैं —जन्त, होपन, बोधन, तहान, अधिषेचन, विमालीकरण, जीवन, तर्पण, गोपन और आणायन । इनकी विधि इस प्रकार है-भोजगरूर गोरोजन, कुकुम, चन्दर्नादरी अनवाधिनुस रिकोण रिज्यो, किन होनी कोणोर्ने छ: छ: समान

आवाहन-पुनन करके मलाब एक-एक वर्ण उद्याग करके अलग प्रचय लिखे। ऐसा करनेपर 'जनन' नामका प्रथम संस्कार होग्ह । वंसमञ्जूषा सम्पूर करनेचे एक हातार जादारा भन्यका दूसता 'दोचन' ग्रेस्कार होता है। प्रथा—हैस

रेगाएँ एवंचि । ऐसा करनेपर ४९ किकील कोई करेंगे । उसरे इंडरनकोणसे मानुकावर्ण लिखकर देशताका

रामाथ नमा सीउहम्। है-भीज-सम्पूर्तित मन्त्रक्ष पाँच हातार उत्तर करनेसे 'बोधन' जमन तीसरा संस्कार होता है। यथा--है

राज्यय नमा है। फर्-अग्युटित मञ्जाद एक हजार जय बजनेमें 'ताइन' अवक बनुर्थ मंस्कार होता है। यथा — पह शंमाय

गमः प्रदर्भ

भूजंपनपर मन्त्र लिखनार 'री हंस. ओ' इस मन्त्रमे जलको आभिमन्त्रित करे और उस अधिमन्त्रित जलसे

अधरपात्रादिद्वश मन्त्रका अभिनेक करे । ऐसा करनेया 'ऑपपेक' नामक योजवां शंस्कार होता है । 'ओं त्री क्यर' इन वर्णीने सम्पृटित मन्त्रका एक हजार जब करनेसे 'विमर्शकरण' नामक छटा संस्कार

होता है। राधा-भी त्री क्वद रामाय नयः क्वद जो ओ । स्वभा नेपर-सम्पृष्टित गुलमन्त्रका एक इत्रम जप करनेसे 'जीवन' नामक स्नावनी संस्वार होता है।

यथा—स्वधा क्षप्ट रामाय नगः वच्द स्वस्त । दाध, जल एवं घुतके द्वारा मुलग-बसे सी कर ठर्पण करना ही 'ठर्पण' संस्कार है।

हीं-बोज-सम्बुटित एक हजार जब कानेसे 'मोक्न' नामक मध्य संस्कार होता है । सथा— ही रापाय गम:

की ।

श्ची-बीज-सम्पटित एक हजार वण करनेसे 'आप्कवन' नाजक दसवी संस्कर होता है । यथा—ही संगाय नमः हो १०००।

इस प्रकार संस्कृत किया ४३व मन्त शोध सिदिपद होता है।

२. चहप्य-शोधनकः कार्य होत्री टीसांक अन्तर्गट है। उसमें चहले कुण्डारे या वेदीपर अधिस्थापन होता है। वहाँ वहध्याका शोधन करके सेमसे ही दीश्रा सन्धन होती है। विस्ताप-भयसे अधिक विवरण नहीं दिया वा रहा है।

कहलाता है। पूजामें संलग्न रहकर जो कि वह प्रतिदिन एक बार परिमित भोजन परिभित्त भोजन करता, बाह्य इन्द्रियोको करे, मौन रहे, इन्द्रियोको बशमें रखे, अपने जीतकर वशमें किये रहता और मनको भी वशमें करके पछोड़ आदिसे दूर रहता है, वह कहलाता है। इन सभी सदगुणोंसे युक्त होकर जो सदा शुद्धभावसे रहता तथा समस्त काम आदि दोबोंसे रहित हो ज्ञान्तवित्तसे निरन्तर जप किया करता है, उसे महात्या पुरुष 'जपवोगी' मानते हैं। जो मनुष्य सोलह प्रकारके उपचारीसे शिवयोगी महात्माओंकी पूजा करता है, वह शुद्ध होकर सालोक्य आदिके क्रमसे उत्तरोत्तर उत्कृष्ट मुक्तिको प्राप्त कर लेता है।

लेता है। बाह्यणों ! पहले 'तमः' पद हो. उसके बाद चतुर्वी विभक्तिमें 'द्राव' शब्द हो तो पञ्चतत्त्वातमक 'नमः दिग्वारा' मन्त्र होता है। इसे 'शिव-पञ्चाक्षर' कहते हैं। यह स्वल प्रणवस्तप है। इस पश्चाक्षरके जयसे ही मनुष्य सम्पूर्ण सिद्धियोंको प्राप्त कर लेता है। पञ्चाक्षरमन्त्रके आदिमें ओंकार लगाकर ही जहाँ सुखपूर्वक निवास किया जा सके,

रहे । माध्र और भादोंके महीने अपना चिशिष्ट

महत्त्व रखते हैं। यह समय सब समयोंसे

भगवान् ज्ञिव कमलके आसनपर विराज-यान है। उनका मस्तक श्रीगङ्गाजी तथा चन्द्रमाकी कलासे सुशोधित है। उनकी बार्ची जाँपपर आदिशक्ति भगवती उमा बैठी दिनो ! अस मैं जपयोगका वर्णन है। वहाँ सदे हुए बढ़े-बढ़े गण भगवान् करता है । तुम सब लोग ध्यान देकर सुनी । शिवकी शोधा बढ़ा रहे हैं । महादेवजी अपने तपस्या करनेवालेके लिये जपका उपदेश चार हाधोमें मृगमुद्रा, टङ्क तथा वर एवं किया गया है; क्योंकि वह तप करते-करते अनयकी मुद्राएँ धारण किये हुए हैं। इस अपने-आपको सर्वथा झुद्ध (निष्पाप) कर प्रकार सद्या सवपर अनुप्रष्ट करनेवाले भगवान् सद्यद्भिवका बारंबार स्परण करते हुए हुदय अखवा सूर्यमण्डलमें पहले उनकी मानसिक पूजा करके फिर पूर्वाभिपुल हो पर्वोक्त प्रसाक्षरी विद्याका जप करे। उन दिनों साधक सदा शुद्ध कर्म ही करे (और द्ष्कर्मसे त्रवा रहे) । जपकी समाप्तिके दिन कृष्णपक्षकी चतुर्दशीको प्रातःकाल सदा उसका जप करना चाहिये। द्विजो ! नित्यकर्म करके शुद्ध एवं सुन्दर स्थानमें गुरुके मुखसे पञ्चाक्षरमञ्जका उपदेश पाकर शीच-संतोषादि नियमोसे युक्त हो शुद्ध इदयसे पद्धाक्षर-मन्त्रका बारह सहस्र जप ऐसी उत्तम भूमियर महीनेके पूर्वपक्ष को । तत्पञ्चात् पाँच सपत्नीक ब्राह्मणोंका, (शुक्त) में (प्रतिपदासे) आरम्भ करके जो श्रेष्ठ एवं शिवधक्त हों, वरण करे। इनके कुष्णपश्चकी चतुर्दशीतक निरन्तर जप करता अतिरिक्त एक श्रेष्ठ आचार्यप्रवरका भी वरण करे और उसे साम्ब सदाशिवका

स्वसाय समझे। ईशान, तत्पुरुष, अधोर,

उत्तमोत्तम माना गया है। साधकको चाहिये वामदेव तथा सद्योजात—इन पाँचोंके

खामी एवं माता-पिताकी नित्य सेवा करे।

इस नियमसे रहकर जप करनेवाला पुरुष

एक सहस्र जपसे ही शुद्ध हो जाता है, अन्यद्या वह ऋणी होता है। धगवान्

शिवका निरत्तर वित्तन करते हुए पञ्चाक्षर-

मन्त्रका पाँच लाख जप करे। जपकालमें

इस प्रकार ध्यान करे। कल्याणदाता

प्रतीकत्यरूप पाँच ही श्रेष्ठ और शिवभक्त दिक्यालादिको बलि देकर ब्राह्मणोंको ब्राह्मणींका वरण करनेके पश्चान् भरपूर भोजन कराये। इसके बाद देवेश्वर पूजन-सामग्रीको एकत्र करके भगवान् ज्ञिवसे प्रार्थना करके अपना जप समाप्त शिवका पूजन आरम्भ करे। विधिपूर्वक करे। इस प्रकार पुरक्षरण करके पनुष्य उस शिवकी पूजा सम्पन्न करके होम आरम्भ मन्त्रको सिद्ध कर लेता है। फिर पाँच लाख करे।

अपने गृह्यसूत्रकं अनुसार सुखाना कर्म है। तदनन्तर पुनः पाँच लाख जय करनेपर करके अर्थात् परिसमूहन, उपलेपन, अत्तरुसे लेकर सत्यरोकतक चीदही क्रलेखन, मृद्-उद्धरण और अभ्युक्षण— मुक्नोपर क्रमञः अधिकार प्राप्त हो इन पञ्च भू-संस्कारोके पञ्चाल वेदीपर जाता है। स्पाधिभुख अग्रिको स्थापित करके क्रायाण्डिकाके अननार प्रन्वशित अग्रिमे आज्यभागान्त आहुति देकर प्रसूत होमका कार्य आरब्ध करे। कपिला गायके धीसे ग्यारह, एक सौ एक अथवा एक हजार एक आहतियाँ स्वयं ही दे अधवा विद्वान् पुरुष शिवधक्त ब्राह्मणोसे एक सी आठ आहतियाँ दिलाये । होपकर्म समाप्त होनेधर पुरुको दक्षिणाके रूपमें एक गाय और बैल देने चाहिये। ईशान आदिके प्रतीकरूप जिन पाँच ब्राह्मणोंका वरण किया गया हो, उनको ईराान आदिका स्वरूप ही समझे तथा आचार्यको साम्ब सदा-शिवका खरूप माने । इसी भावनाके साथ उन सबके चरण धोये और उनके चरणोदकसे अपने मस्तकको सीचै। ऐसा करनेसे वह साधक अगणित तीर्वोपे तत्काल स्नान करनेका फल प्राप्त कर लेता है। उन ब्राह्मणोंको भक्तिपूर्वक दशांश अन्न देना चाहिये। गुरुपत्रीको पराशक्ति मानकर उनका भी पूजन करे। ईशानादि-क्रमसे उन सधी

ब्राह्मणोंका उत्तम अन्नसे पूजन करके अपने

वैभव-विस्तारके अनुसार स्ट्राक्ष, वस, बड़ा

और पूआ आदि अर्पित करे। तदनसर

यदि अनुष्टान पूर्ण होनेके पहले बीचमें ही साधककी मृत्यु हो जाय तो वह परलोकमें ज्तन भोग भोगनेके पश्चात् पुनः पृथ्वीपर जन्म लेकर प्रजाशर-मन्त्रके जपका अनुष्टान करता है। समस्त लोकोका ऐश्वर्य पानेके पश्चात् वह प्रज्ञको सिद्ध करनेवाला पुरुष यदि पुनः पाँच लाख जप को तो उसे ब्रह्माजीका सामीप्य प्राप्त होता है। पुनः पवि लास जप करनेसे सारूप्य नागक ऐश्वर्य प्राप्त होता है। सी लाख जप करनेसे यह साक्षात् ब्रह्माके समान हो जाता है। इस तरह कार्य-ब्रह्म (हिरण्यगर्थ)का सायुज्य प्राप्त करके वह उस ब्रह्माका प्ररूप होनेतक उस लोकमें यक्षेष्ट्र भीग भीगता है। फिर दूसरे कल्पका आरम्भ होनेपर वह ब्रह्माजीका पुत्र होता है। उस समय फिर तपस्या करके दिव्य तेजसे प्रकाशित हो यह क्रमशः मुक्त हो जाता है। पृथ्वी आदि कार्यस्वरूप भूतोद्वारा पातालसे लेका सत्यलोकपर्यन्त ब्रह्माजीके चौदह लोक कमञः निर्मित हुए हैं। सत्यक्षेकसे अपर क्षमालोकतक जो चौदह

भुवन हैं, वे भगवान् विष्णुके लोक हैं।

क्षमारोकसे ऊपर शुचिलोकपर्यन अट्टाईस

भूवन स्थित हैं। शुचिलोकके अन्तर्गत

जय करनेसे समस्त पापोंका नाश हो जाता

 संक्षिप्त शिवपराण \* 

कैलासमें प्राणियोंका संहार करनेवाले वहाँसे नीचे जीवकोटि है और ऊपर

रुद्रदेव विराजमान हैं। शुचिलोकसे ऊपर ईश्वरकोटि। नीचे संसारी जीव रहते हैं और अहिंसालोकपर्यन्त छप्पन भूवनोंकी स्थिति ऊपर मुक्त पुरुष। नीचे कर्मलोक है और है। अहिंसालोकका आश्रय लेकर जो जान- ऊपर जानलेक । ऊपर मद और अहंकारका कैलास नामक नगर शोभा पाता है, उसमें नाश करनेवाली नम्रता है, वहाँ जन्मजनित कार्यभूत महेश्वर सक्को अदुश्य करके रहते तिरोधान नहीं है। उसका निवारण किये है। अहिंसालोकके अन्तमें कालचककी बिना वहाँ किसीका प्रवेश सम्भव नहीं है। स्थिति है। यहाँतक महेश्वरके विराद- इस प्रकार तिरोधानका निवारण करनेसे स्वरूपका वर्णन किया गया। बहीनक वहाँ ज्ञानशब्दका अर्थ ही प्रकाशित होता है। लोकोंका तिरोधान अथवा लय होता है। आधिभौतिक पूजा करनेवाले लोग उससे उससे तीचे कर्पीका भोग है और उससे ऊपर नीचेके लोकोंमें ही चक्कर काटते हैं। जो ज्ञानका भोग । उसके नीचे कर्मणया है और आध्यात्मिक उपासना करनेवाले हैं, वे ही उसके ऊपर ज्ञानमाया ।

कमेंमय पाशोंद्वारा बन्धन होता है। अपर शब्दसे विभूषित है। आस्तिकता उसके दोनों क्रश्चनका सदा अधाव है। उससे नीवे ही नेत्र है, विश्वास ही उसकी श्रेष्ट बृद्धि एवं मन जीव सकाम कर्मोंका अरसरण करते हुए है। किया आदि धर्मरूपी जो युपभ हैं, ये विधिन्न लोकों और योनियोंमें चक्रर काटते कारण आदिमें स्वित हैं—ऐसा जानना हैं। उससे ऊपरके लोकोंमें निष्काम कर्मका चाहिये। उस क्रियारूप वृषभाकार धर्मपर ही भोग बताया गया है। जिन्दुपुतामें तत्पर रहनेवाले उपासक वहाँसे नीचेके लोकोमें ही धमते हैं। उसके ऊपर तो निष्कामभावसे

शियलिङ्की पूजा करनेवाले उपासक ही

जाते हैं। जो एकमात्र शिषकी ही उपासनामें

तत्पर हैं. वे उससे ऊपरके लोकोंमें जाते हैं।

उससे असको जाते हैं। (अब मैं कर्ममाया और ज्ञानमायाका जो सत्य-अहिंसा आदि धर्मीसे युक्त हो तात्पर्य बता रहा है—) 'मा' का अर्थ है भगवान शिवके पूजनमें तत्पर रहते हैं, वे लामी। उससे कर्मभोग यात—आह होता कालबकको पार कर जाते हैं। काल-है। इसलिये यह माया अथवा कर्पमाया चक्रेसरको सीमातक जो विराट परेश्वरलोक कहलाती है। इसी तरह या अर्थात् लक्ष्मीसे अतावा गया है, उससे ऊपर वृषभके ज्ञानभोग यात अर्थात् प्राप्त होता है। आकारमें धर्मकी स्विति है। यह ब्रह्मचर्यका इसिलये उसे माया या ज्ञानमाया कहा गया पूर्तिमान रूप है। उसके सत्य, जीच, अहिसा है। उपर्यक्त सीमासे नीचे नम्नर भोग है और और दया—ये चार पाद है। वह साक्षात् ऊपर नित्य भोग । उससे नींचे ही तिरोधान ज़िवलोकके द्वारपर खडा है । क्षमा उसके अथवा रूप है, ऊपर नहीं। वहाँसे नीचे ही सींग है, ग्रम कान है, वह वेदध्यनिरूपी

कालातीत जिाव आरूढ होते हैं। ब्रह्मा,

विच्या और महेश्वरकी जो अपनी-अपनी आय है, उसीको दिन कहते हैं। जहाँ

धर्मरूपी वृषभकी स्थिति है, उससे ऊपर न

दिन है न गति। वहाँ जन्य-मरण आदि भी

नहीं हैं। वहाँ फिरसे कारणखरूप ब्रह्माके

कारण सत्यलोकपर्यन्त चौदह लोक स्थित आनन्दका अनुभव करना ही मुक्तिका

हैं, जो पाञ्चभौतिक गन्ध आदिसे परे हैं। स्वरूप है। जो पुरुष क्रिया, तप, जप, ज्ञान उनकी सनातन स्थिति है। सूक्ष्म गांध ही और ब्यानकारी धर्मीये पशीपाँति स्थित है,

उनका स्वरूप है। उनसे ऊपर फिर वह शिवका साक्षात्कार करके स्वात्पारा-

कारणरूप विष्णुके चौदह लोक स्थित है। मत्वरूप मोशको भी प्राप्त कर लेता है। जैसे उनसे भी ऊपर फिर कारणरूपी ठडके सुर्यदेव अपनी किरणोंसे अशुद्धिको दूर कर

अद्वार्डस लोकोंकी स्थिति मानी गयी है। देते हैं, उसी प्रकार कृपा करनेमें सुरक्षल फिर उनसे भी ऊपर कारणेश शिवके इप्पन भगवान दिव अपने भक्तके अज्ञानको मिटा

देते हैं। अज्ञानकी निवृत्ति हो जानेपर

लोक विद्यमान है। तदनन्तर दिवसम्पत शिवजान स्वतः प्रकट हो जाता है।

ब्रह्मचर्यलोक है और वहीं पाँच आवरणीसे युक्त ज्ञानमय केलास है, जहाँ पाँच मण्डलो, पाँच ब्रह्मकलाओं और आदिशक्तिसे संयुक्त आदिलिङ्ग प्रतिष्ठित है। उसे परधान्या

शिवका शिवालय कहा गया है। यही पनुष्य कृतकृत्य हो जाता है। पराक्षक्तिसे युक्त परमेश्वर दिख निवास करते इस सरह यहाँ को कुछ बसाया गया है। हैं। वे सृष्टि, पालन, संहार, तिरोधाव और वह पहले मुझे गुरुवरम्बरासे प्राप्त हुआ था।

अनुप्रह—इन पाँचों कुलोंमें प्रचीण हैं। तत्पक्षात मैंने पुनः ननीश्वरके मुखसे इस उनका श्रीविधह सचिदानन्दस्वरूप है। वे विषयको सुना था। निस्त्यानसे परे जो समा स्थानकारी वर्षाचे ही फिल को है और क्यांबंध दिव-वैधव है, उसका अनुभव सदा सबपर अनुप्रह किया करते हैं। वे केवल भगवान शिवको ही है। साक्षात स्वातगराम है और समाधिरूपी आसनपर जियलोकके उस वैधवका ज्ञान सबको

एवं ध्यान आदिका अनुहान करनेसे क्रमणः वही—ऐसा आतिक पुरुषोका कथन है। साधनपश्चमें आगे बढ़नेपर उनका डर्रान साधकको चाहिये कि वह पाँच लाख साध्य होता है। निहा-नैमितिक आदि जय करनेके पश्चात् भगवान् शिवकी

कर्म है, उनके द्वारा शिवजान सिद्ध करे। होते हैं। शिव और उनके भक्तमें कोई भेद

जिन्होंने शिवतत्त्वका साक्षात्कार कर तिथा नहीं है। वह साक्षात् शिवस्वरूप ही है। है अथवा जिनपर शिवकी कुमाइहि पड़ शिवकरूप पत्तको धारण करके वह शिव

आसीन हो नित्य विराजमान होते हैं। कर्प ज़िवकी कृपासे ही हो सकता है, अन्यथा

शिवजानमें अपना विश्वद स्वरूप

आत्पारमञ्जूकी सम्बद्ध सिद्धि हो आनेपर

आत्वारापता प्राप्त होता है

7.5

कर्मोद्वारा देवताओंका यजन कानेसे प्रसन्नताके लिये बहाभिषेक एवं नैवेद्य भगवान् विश्वके समाराधन-कर्यपे यन निवंदन करके जिल्लामीका पुजन करे। लगता है। क्रिया आहि जो शिवसम्बन्धी भक्तकी पूजासे भगवान् शिव बहुत प्रसन्न

चुकी है, वे सब मुक्त ही हैं—इसमें संशय ही हो गया रहता है। शिवभक्तका शरीर

नहीं है। आत्मस्वरूपसे जो स्थिति है, वहीं ज़िवरूप ही है। अत: उसकी सेवापें तत्पर मुक्ति है। एकमात्र अपने आत्मामें रमण या रहना चाहिये। जो शिवके भक्त हैं, वे श्लोक

 संक्रिप्त जिल्लपगण \* \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

और श्रेदकी सारी क्रियाओंको जानते हैं। जो और प्रधानकी भावना रखते हुए जो शिव क्रमशः जिलना-जिलना शिवमन्त्रका जप और शक्तिका पूजन करता है, यह

कर लेता है, उसके शरीरको उतना-ही-उतना मुलक्ष्यकी भावना करनेके कारण शिवरूप शिवका सामीप्य प्राप्त होता जाता है, इसमें ही है। ज्ञिवभक्त ज्ञिब-मन्त्ररूप होनेके संशय नहीं है। शिवभक्त खीका रूप देवी कारण शिवके ही स्वरूप हैं। जो सोलह पार्वतीका ही स्वरूप है। वह जितना मच उपचारोसे उनकी पूजा करता है, उसे अधीष्ट जपती है, उसे उतना ही देवीका सांनिष्य प्राप्तः वस्तुकी प्राप्ति होती है। जो शिवस्थिद्वोचासक होता जाता है। साधक खर्च शिवस्वरूप शिवधक्तको सेवा आदि करके उसे आनन्द होकर पराञ्चलिका मूजन करे । शक्ति, वेर प्रदान करता है, उस बिह्यान्पर भगवान् शिव तथा रिज्ञुका चित्र बनाकर अधवा मिट्टी बहे प्रसन्न होते हैं। पाँच, दस या सी

शक्तिला और जिवलिङ्गके प्रति उपप्रधान बन्धन और मोक्षका विवेचन, शिवपूजाका उपदेश, लिङ्ग आदिमें शिवपूजनका विधान, भस्मके स्वरूपका निरूपण और महत्त्व, शिव एवं

बताइचे । श्वतजीने कहा—महर्षियो ! मैं बन्धन अहंकार और पाँच तन्यात्राएँ—इन्हें जानी और पोक्षका स्वरूप तथा मोक्षके उपायका पुरुष प्रकृत्याद्यष्टक मानते हैं। प्रकृति आदि वर्णन कहँगा । तुमलोग आदरपूर्वक सुनो । आठ तत्त्वोके समृहसे देहकी उत्पत्ति हुई है ।

आदिसे इनकी आकृतिका निर्माण करके संपन्नीक जिब्बन्तोंको बुरु।कर भोजन प्राणप्रतिष्ठापूर्वक निष्कपट भावसे इनका आदिके द्वारा पत्नीसहित उनका सदैव पुजन करे । शिवलिङ्गको शिव मानकर, समाहर करे । धनमें, देहमें और मन्त्रमें अपनेको प्राक्तिरूप समझकर,प्रक्रिलिङ्को द्वित्वचावना रखते हुए उन्हें जिल और देवी मानकर और अपनेको जियरूप जिक्का स्वस्थ जानकर निष्कपट भावसे समझकर, दिवलिङ्को नाटरूप तथा उनकी पूजा करे। ऐसा करनेवाला पुरुष इस शक्तिको बिन्द्ररूप मानकर परस्पर सटे हुए। भूतलवर फिर जन्म नहीं लेना । (अध्याय १७)

गुरु शब्दकी व्युत्पत्ति तथा शिवके भस्मधारणका रहस्य ऋषि बोले— सर्वजॉमें ब्रेष्ट सतवी ! स्वतःसिद्ध है। बद्ध जीव जब बन्यनसे मुक्त बन्धन और मोक्षका स्वरूप क्या है ? यह हमें हो जाता है तब उसे मुक्तजीव कहते हैं। प्रकृति, बुद्धि (महत्तत्त्व), त्रिशुणात्मक

जो प्रकृति आदि आठ बन्धनोंसे बैंबा हुआ देहसे कर्प उत्पन्न होता है और फिर कर्मसे है, यह जीव बद्ध कहलाता है और जो उन नृतन देहकी उत्पत्ति होती है। इस प्रकार

आठों बन्धनीसे छूटा हुआ है, उसे मुक्त कहते बारंबार जन्म और कर्म होते रहते हैं।

हैं। प्रकृति आदिको वश्में कर लेना मोक्ष शरीरको स्थूल, सूक्ष्म और कारणके भेदसे कहलाता है। बन्धन आगन्तुक है और मोक्ष जीन प्रकारका जानना चाहिये। स्थूल शरीर

(अध्यत् अवस्थामें) व्यापार करावेवाला, यदि कहे--क्षित्र तो परिपूर्ण है, नि:स्पृष्ट सूक्ष्य अरीर (जावत् और स्वप्न- हैं; उनकी पूजा कैसे हो सकती है ? तो अवश्थाओंमें) इन्द्रिय-धीग प्रदान इसका उत्तर यह है कि धगवान् शिवके करनेवाला तथा कारण शरीर (सुबुपा- उद्देश्यसे--उनकी प्रसन्नताके लिये किया आत्मानन्दकी अनुमृति हुआ सन्दर्भ उनके कृपाप्रसादको प्राप्त करानेवास्त्र कहा गया है। जीवको उसके करानेवाला होता है। शिव-रिज्युमें, शिवकी प्रारका-कर्मानुसार सुख-दुःख प्राप्त होते हैं। प्रतिपामें तथा शिवभक्तजनोंमें शिवकी बह अपने पुण्यकर्योंक कलालकद सुख भावना करके उनकी प्रसन्तताके लिये पूजा और पापकमंकि फलस्वलय दुःलका करनी चाहिये। वह पूजन दारीरसे, मनसे, वपभोग करता है। अतः कर्मपाशसे वैधा वाणीसे और घनसे भी किया जा सकता है। हुआ जीव अपने त्रिविध शरीरसे होनेवाले उस पूजासे महेबर शिव, जो प्रकृतिसे परे हैं, शुभाशुभ कर्मोद्वारा सदा चक्रकी भाँति युक्रकपर विशेष कृपा करते हैं और उनका होना और अपने भीतर अनन राक्तियोंको मानसिक ऐश्वयाँको केवल बेद जानता है। अतः भगवान् जिवके अनुबहसे ही प्रकृति

उन्हींका पूजन करना चाहिये।

बारेबार धुमाया जाता है। इस बाक्यन यह कृषा-प्रसाद सत्य होता है। ज़िपकी भ्रमणकी निवृत्तिके लिये बककर्ताका गुजासे कर्म आदि सधी बनान अपने यश्मे साथन एवं आराधन करना चाहिये। प्रकृति हो जाते हैं। कर्मसे लेकर प्रकृतिपर्यन्त सब आदि जो आठ पाश बतलाये गये हैं, उनका चुळ उथ वशमें हो जाता है, तब वह जीव समुदाय ही महाजक है और जो प्रकृतिसे घरे मुक्त कहलाता है और स्वात्मारामरूपसे है, वह परमासा विश्व है। भगवान पहेश्वर ही विराजमान होता है। परमेश्वर शिवकी प्रकृति आदि महाचलके कर्ता है; क्योंकि वे कृत्यासे जब कर्मजनित दारीर अपने यदापें हो प्रकृतिसे परे हैं। जैसे बकायन नामक जाता है, तब भगवान शिवके लोकमें वृक्षका थाला जलको पीता और उगलता है, निवासका सौधान्य प्राप्त होता है। इसीको वसी प्रकार दिवा प्रकृति आदिको अपने सालोक्य-मुक्ति कक्षते हैं। जब तन्यात्राएँ वसमें करके उसपर शासन करते हैं। उन्होंने वहाये हैं। जाती हैं, एव जीव जगदम्बासहित सबको वदामें कर लिया है, इसीलिये वे ज़िकका सामीप्य प्राप्त कर लेता है। यह शिव करें गये हैं। शिव ही सर्वज़, परिपूर्ण आमीप्य मुक्ति है, उसके आयुध आदि और तथा निःस्पृह है। सर्वकृता, तृप्ति, अनादि क्रिया आदि सब कुछ भगवान् शिवके बोध, खतन्त्रता, नित्य अलुप्त प्रक्तिये संयुक्त समान हो जाते हैं। भगवान्का महाप्रसाद आप होनेपर बद्धि भी वज्ञमें हो जाती है। धारण करना—-महेश्वरके इन छः प्रकारके बुद्धि प्रकृतिका कार्य है। उसका ब्रह्ममें होना सार्षिमुक्ति कहा गया है। पनः भगवानका महान् अनुषद्ध प्राप्त होनेपर प्रकृति वडामें आदि आठों तत्व वरामें होते हैं। भगवान् हे बावगी। उस समय भगवान् शिवका शिवका कृपा-प्रसाद प्राप्त करनेके लिये पानसिक ऐश्वर्य विना यहके ही प्राप्त हो अयगा। सर्वज्ञता और तृप्ति आदि जो

शिवके ऐश्वर्य हैं, उन्हें पाकर युक्त पुरुष विकारधूत जो-जो रिव्ह जात है, उन-उनकी अपने आत्यामें ही विराजमान होता है। वेद में तुम्हें बता रहा है। उनमें खयम्भूलिङ्ग प्रथम और शास्त्रोमें विश्वास रखनेवाले विद्वान् हैं। दूसरा बिन्दुलिङ्ग, तीसरा प्रतिष्ठित-लिङ्ग, लिये सदा उत्तरोत्तर अध्यास बद्धाना चाहिये । प्रतिदिन प्रात:कालसे रातको सोते समयनक और जन्मकालसे लेकर मृत्युवर्धन सारा समय भगवान दिवके चिन्तनेवें ही बिताना वाहिये। सद्योजातादि पन्ती तथा नाना प्रकारके पृथ्वींसे जो शिवकी पूजा करता है.

यताइये।

वह शिषको ही प्राप्त होगा।

लिङ्गके रूपमें बहुत-से लिङ्ग हैं। उन्हें आत्मसिद्धिके लिये अपने हाथसे वैदिक भगवान् शिव ही विस्तारपूर्वक बता सकते मन्त्रोंके उद्यारणपूर्वक शुद्ध भण्डलमें शुद्ध है। दूयरा कोई नहीं जानना। पृथ्वीके भावनाद्वारा जिस उत्तम शिवलिङ्का

पुरुष इसीको सायुज्यपुक्ति कहते हैं। इस चौथा चरलिङ्ग और पाँचवाँ गुरुलिङ्ग है। प्रकार रिष्ट्र आदिमें शिवकी पूजा करनेसे देवर्षियोंकी तपस्पासे सन्तुष्ट हो उनके समीप क्रमशः मुक्ति स्वतः प्राप्त हो जाती है। प्रकट होनेके लिपे पृथ्वीके अन्तर्गत इसलिये शिवका कृपात्रसाद प्राप्त करनेके बीजरूपसे व्याप्त हुए भगवान् शिव वृक्षीके लिये तत्सन्बन्धी क्रिया आदिके द्वारा उन्होंका अङ्कुरकी भाँति भूमिको भेदकर नादलिङ्गुके पूजन करना चाहिये। शिवक्रिया, शिवतप, रूपमें न्यक्त हो जाते हैं। ये स्वतः व्यक्त हुए शिवपन्त्र-जप, शिवशान और शिवध्यानके शिव ही स्वयं प्रकट होनेके कारण स्वयम्भू नाम थारण करते हैं। ज्ञानीजन उन्हें स्वयम्पुरिक्किः रूपमें जानते हैं। उस लयम्ब्रिक्ट्रको पूजासे उपासकका ज्ञान रुपं ही बढ़ने लगता है। सोने-बाँदी आदिके पत्रपर, भूमिपर अधवा वेदीया अपने हाथसे विक्रित जो शुद्ध प्रणव मन्त्ररूप रिवर है, उसमें तथा मन्त्रलिङ्गका आलेखन करके ऋषि बोले-- उत्तम व्रतका पालन उसमें भगवान शिवकी प्रतिष्ठा और करनेवाले सुतजी ! लिङ्ग आदिमें आयाहन करें। ऐसा बिन्द्रनादमय लिङ्ग शिवजीकी पूजाका क्या विधान है, यह हमें क्यांवर और जड़ूम दोनों ही अंकारका होता है। इसमें शिवका दर्शन धायनामय ही है, स्तजीने कहा—द्वितो ! मैं लिङ्गोंके ऐसा निसंदेह कहा जा सकता है। जिसकी क्रमका यथावत् वर्णन कर रहा हूं तुम सब जहाँ भगवान् शंकरके प्रकट होनेका विश्वास लोग सुनो । वह प्रणव ही समस्त अभीष्ट हो, उसके लिये वहीं प्रकट होकर ये अभीष्ट वस्तुओंको देनेवाला प्रथम किङ्क है। उसे फल प्रदान करते हैं। अपने हाथसे लिखे हुए सूक्ष्म प्रणवरूप समझो। सुक्ष्म लिङ्ग चन्त्रमे अद्यवा अकृत्रिम स्थावर आदिमे निष्कल होता है और स्थूल लिङ्क सकल । भगवान शिवका आवाहन करके सोलह पञ्जाक्षर-मन्त्रको ही स्थल लिङ् कहते हैं। उपचारीसे उनकी पूजा करे। ऐसा करनेसे उन दोनों प्रकारके लिङ्गोंका पूजन तप साधक खयं ही ऐश्वर्यको प्राप्त कर लेता है कहलाता है। ये दोनों ही लिङ्ग साक्षात् मोध और इस साधनके अध्याससे उसको ज्ञान देनेवाले हैं। पौरुष-लिङ्ग और प्रकृति- भी होता है। देवताओं और ऋषियोंने स्थापना की है, उसे पौछब लिङ्ग कहते हैं। शुद्रोंको महाशुद्धि देनेवाला है। स्फरिकमध

तथा बड़ी प्रतिष्ठित लिङ्क कहरूराता है। उस लिङ्क तथा बाणलिङ्क सब लोगोंको उनकी लिङ्गकी पूजा करनेसे सदा पौरुष ऐडवंकी समस्त कामनाएँ प्रदान करते हैं। अपना न प्राप्ति होती है। यहान आहाण और यहाथनी हो तो दुसरेका स्फटिक या बाणलिङ्ग भी

राजा किसी कारीगरसे दिवलिङ्गका निर्माण कराकर ओ मञ्जपूर्वक इसकी स्वापना करने हैं, उनके द्वारा स्थापित हुआ वह रिट्टू मी

प्रसिष्टित रिव्ह कहरवाता है। किंतु यह प्राकृत रिष्कु है। इसलिये प्राकृत ऐश्वर्य-मोगको ही देनेवाला होता है। जो शक्तिशाली और नित्य होता है, उसे पौत्रय कहते हैं तथा जो वर्षेल और अनित्य होता है, वह प्राकृत

काहरवाता है। शिक्ष, नाचि, जिह्ना, नासामभाग और तिरशाके क्रमसे कटि, हृदय और मस्तक तीनों स्थानोंमें जो लिहकी भावना की गयी

है, उस आध्यात्मिक लिङ्गको ही चरलिङ्ग कहते हैं। पर्वतको वीस्वरिष्ट्र बताया गया है। युरुके सहयोगमे ही समस्त पुजाकर्म सम्पन्न और भूतलको विद्वान् पुरुष प्राकृतल्या करे। इष्ट्रतेषका अधिषेक करनेके पश्चात् मानते हैं। वृक्ष आदिको पौत्रवरिष्ट्व जानना अगद्यनीके व्यवलसे बने तुए सीर आदि चाहिये और गुल्म आदिको प्राकृतिरुद्ध । पद्धानीद्वारा नैनेस अर्पण करे । पूजाक

पौरुवरिष्ट्र । अणिया आदि आठो पार्गी पुरुव है, उनके लिये हाथपर ही विज्ञियोंको देनेवाला को येश्वर्य है, उसे पीश्य शिवलिङ्ग-पुजाका विधान है। उन्हें ऐश्वर्य जानना चाहिये। सुन्दर स्त्री तथा धन विकादिसे प्राप्न हुए अपने धोजनको ही

आदि विषयोको आस्तिक पुरुष प्राकृत नैवेद्यरूपम् निवेदित करना बाहिये। निवृत्त ऐश्वर्य कहते हैं। चरलिङ्गीमें सबसे प्रदाम पुरुषोंके लिये मुक्ष्म लिङ्ग ही श्रेष्ठ बताया रसिलङ्का वर्णन किया जाता है। रसिलङ्क जाता है। वे विभृतिके द्वारा पूजन करें और आह्मणीको उनकी सारी अचीष्ट यसुओको विभृतिको ही नैवेडस्पसे विवेदित भी करे।

पुत्राके रिव्ये निविद्ध नहीं है। स्त्रियों, विशेषतः सपनाओंके लिये गर्थिय लिङ्गको पूजाका विधान है। प्रवृत्तिमार्गमें स्थित

विधवाओंके लिये सहदिकलिङ्गकी पूजा बताची गर्वा है। परंतु बिरक्त विवयाओंक तिये स्मितिहर्की पूजाको ही क्षेष्ठ कहा गया है। जाम बतका पालन करनेवाले महर्षियो । बजपनमें, जवानीये और बुदापेमें

मी खुद्ध स्कविकाय शिवसिक्रमा पूजन

विद्योको समस्त भोग प्रदान करनेवाला है। गृह्यसक्त श्रियोंके लिये पीदपुजा भूतलप्र सब्पूर्ण अबोष्टको देनेवाकी है। प्रवृतिमार्गमें चलनेवाला पुरुष सुवीत्र

साठी नामक धान्यको प्राकृतलिङ्ग समझना अन्तमे दिखलिङ्गको सम्पुटमे प्रधराकर लाहिये और शास्त्र (अगहनी) एवं गेहुँको धरके भीतर पृथक रख दे। जो निवृत्ति-

देनेवाला है। शुपकारक बाणलिङ्ग पूजा करके उस लिङ्गको सदा अपने

क्षत्रियोंको महान् राज्यकी प्राप्ति करानेवाला भसकपा धारण करे। है। सुवर्णालङ्क वैद्योको महाधनपतिका पद विभृति सीन प्रकारकी बतायी गयी प्रदान करनेवाला है तथा सुन्दर शिवलिङ्ग है—लेकाफ्रिजनित, वेदाफ्रिजनित और

विवाभिजनित । लोकाग्रिजनित या लौकिक प्रकट किया था । जैसे राजा अपने राज्यमें भस्मको द्रव्योंको शुद्धिके लिये लाकर रखे । सारभूत करको यहण करता है, जैसे मनुष्य मिट्टी, लकड़ी और लोहेके पात्रोंकी, सस्य आदिको जलाकर (रॉधकर) उसका थान्योंकी, तिल आदि द्रव्योंकी, वस्त्र सार बहुण करते हैं तथा जैसे बदरानल नाना आदिकी तथा पर्युचित वस्तुओंकी भस्मसे शब्दि होती है। कर्ने आदिने द्वित हुए पात्रोंकी भी चस्पसे ही शब्दि बानी गयी है। वस्त-विशेषकी शद्धिके लिये यथायोग्य सजल अथवा निर्जल भसका उपयोग करना चाहिये। वेदाजिजनित जो भस्म है. उसको उन-उन बैटिक कर्मीक अन्तमें धारण करना चाहिये । मन्त्र और क्रियासे जनित जो होमकर्म है, वह अभिये भसका रूप धारण करता है। उस भएको भारण करनेसे वह कर्ष आत्मामें आरोपित हो जाता है। अधोर - पूर्तिधारी शिवका जो अपना मन है, उसे पढ़कर बेलकी लक्त्रीको जलाये। उस पन्त्रसे अधिपन्त्रित अग्निको शिवाप्रि कहा गया है। उसके द्वारा अले हुए काष्ट्रका जो भाग है, वह ज़िवाज़िजनित है। कपिता गायके गोबर अथवा गायमात्रके गोबरको तथा शमी, पीपल, पलाञ्च, बड, अमलनास और बेर-इनकी लकड़ियोंको जिनाधिसे जलाये । यह शुद्ध भस्म शिवाभियनित माना गया है अथवा कुडाकी अग्निमें शियमचके उद्यारणपूर्वक काष्ट्रको जलाये । फिर उस भस्मको कपडेसे अच्छी तरह छानकर नये घड़ेमें भरकर रख दे। उसे समय-समयपर इन्हें अपने बदामें करनेवाला दूसरा कोई नहीं अपनी कान्ति या शोधाकी वृद्धिके लिये भारण करे। ऐसा करनेजला पुरुष कडलाता है और उसकी हिसा करनेवाला सम्मानित एवं पूजित होता है। पूर्वकालमें दूसरा कोई मुग नहीं है, अतएब उसे सिंह भगवान शिवने भस्म शब्दका ऐसा ही अर्थ कहा गया है।

प्रकारके मध्य, भोज्य आदि पदार्थीको भारी मात्रामें बहुण करके जलाता, जलाकर सारतर वस्तु प्रहण करता और उस सारतर वस्तमे खदेहका पोषण करता है, उसी प्रकार प्रवच्याकर्ती परमेश्वर शिवने भी अपनेमें आधेवसपसे विद्यमान प्रपञ्चको जलाकर चल्पकपमें उसके सारतत्त्वको घहण किया है। प्रवश्नको दग्ध करके शिवने उसके बसाको अपने शरीरमें लगाया है। राख, धचन योतनेक बहाने जगत्के सारको है। प्रहण किया है। अपने दारीरमें अपने रिस्ये रजसक्त प्रसाको इस प्रकार स्थापित किया है-आकाशके सारतस्वसे केन, वासके सारतत्त्वसे गुल, अधिके सारतत्त्वसे हृदय, जलके सारतत्त्वसे कटिभाग और पृथ्वीके सारतत्त्वरी युटनेको धारण किया है। इसी तया उनके सारे अङ्ग विभिन्न वस्तुओंके सारक्षप हैं। महेश्वरने अपने ललाटमें तिलकरूपसे जो जिपूण्ड धारण किया है, वह ब्रह्मा, विष्णु और रुद्रका साहतत्त्व है। वे इन सब इस्तुओंको जगतुके अध्यदयका हेत मानते हैं। इन भगवान् शिवने ही प्रपद्मके सार-सर्वस्वको अपने बज्ञमें किया है। अतः है। जैसे समस्त मुगोंका हिसक मृग सिंह

१ अपोर-मन्त्रको पुष्र ३० की टिप्पणीमें देखिये।

राकारका अर्थ है नित्यमुख एवं कहरगता है। खुल, सुक्ष्य और कारण-पूजाकालमें सजल भसका उपयोग होता है और उष्प्रशक्तिके लिये निर्जल प्रसादता। गुणातीत परम शिव राजस आदि सविकार गुणोंका अवरोध करते है-दूर हटाते हैं. इसलिये वे सबके गुरुक्षपका आश्रय लेकर रिवत है। गुरु विश्वासी शिष्योंके तीनो गुणोंको पहले दूर करके फिर उन्हें पावतत्त्वका बोध कराते हैं, इसीलिये गुरु कहलाते हैं। गुरुकी पूजा परमात्मा शिवकी लाबी हुई बस्तुका उपयोग करता है। गुरुसे भी यलपूर्वक गुरु बना लेना चाहिये। अज्ञानरूपी बन्धनसे छूटना ही जीवपात्रके लिये साध्य पुरुषार्थ है। अतः जो विद्रोप रानवान है, वही जीवको उस बन्धनसे छड़ा सकता है।

देता है, वह फिर इसीरके बन्धनमें नहीं भूतलपर शुद्ध अझका मोजन करते हुए सदा पड़ता। जबतक शरीर रहता है, तबलक जो भौनभावसे रहे और अपने साधनका रहस्य कियाके ही अधीन है, वह जीव बद्ध किसीपर प्रकट न करें। भक्तोंके समक्ष ही

आनन्द, इकारका अर्थ है पुरुष और तीनों शरीरोंको बशमें कर छेनेपर जीवका वकारका अर्थ है अमृतस्वरूपा शक्ति । इन मोक्ष हो जाता है, ऐसा ब्रानी पुरुषोंका कथन सबका सम्मिलित रूप हो शिव कहलाता है। पायाबक्रके निर्माता भगवान् शिव ही हैं। अतः इस रूपमें भगवान् ज़िवको अपना परम कारण हैं। वे अपनी मायाके दिये हुए भारमा मानकर उनकी पूजा करनी चाहिये; इन्ह्रका खर्य ही परिमार्जन करते हैं। अतः अतः पहले अपने अङ्गोर्पे धस्म मले । फिर ज्ञिवके द्वारा कल्पित हुआ इन्द्र उन्हींको ललाटमें उत्तम त्रिपुण्ड धारण करे। समर्पित कर देना चाहिये। जो शिवकी पूजामें तत्वर हो, यह मीन रहे, सत्व आदि नुजोंसे संयुक्त हो तथा क्रिया, जप, तप, ज्ञान और ध्यानमेंसे एक-एकका अनुष्ठान करता रहे। ऐश्वर्ष, दिव्य इारीरकी प्राप्ति, ज्ञानका उदय, अज्ञानका निवारण और भगवान जिलके सामीधका लाभ-ये क्रमञ्जः क्रिया आविके फल है। निकाम कर्प करनेसे अज्ञानका निवारण हो जानेके कारण शिवधक पुरुष उसके यशीक ही पूजा है। गुरुके उपयोगसे बचा हुआ सारा फलको पाता है। शिवधक्त पुरुष देश, पदार्थ आत्मशुन्ति करनेवासा होता है। काल, शरीर और धनके अनुसार प्रश्रायोग्य गुरुकी आज्ञाके किना उपयोगमें लाया हुआ। क्रिया आदिका अनुष्टान करें। न्यायोपार्जित सब कुछ बैसा ही है, जैसे चोर चोरी करके उत्तम बनसे निर्वाह करते हुए बिद्वान पुरुष शिक्के स्थानमें निकास करे। जीवहिंसा भी विशेष ज्ञानत्रान् पुरुष मिल जाय तो उसे आदिसे रहित और अत्यन्त क्षेत्राञ्च जीवन विज्ञाते हुए पञ्चाक्षर-मञ्जूके जपसे अधिमन्त्रित अन्न और जलको संसंस्वरूप माना गया है अधवा कहते हैं कि दरिद्र पुरुषके लिये चिक्षासे प्राप्त हुआ अन्न ज्ञान देनेवाला होता है। शिवसक्तको भिक्षात्र जन्म और मन्छाक्रय इन्ह्रकी भगवान् प्राप्त हो तो वह शिवभिक्तको बद्धाता है। शियकी मायाने ही अर्पित किया है। जो इन शिवयोगी पुरुष भिक्षात्रको शम्भुसत्र कहते वैनोंको जिसकी यायाको ही अर्थित कर हैं। जिस किसी भी उपायसे जहाँ-कहीं भी

शियके पाहात्म्यको प्रकाशित करे। जानते हैं, दूसरा नहीं।

शिवमन्त्रके रहस्यको भगवान् शिव ही

(अध्याव १८)

## पार्थिवलिङ्गके निर्माणकी रीति तथा वेद-मन्त्रोद्वारा उसके पूजनकी विस्तृत एवं संक्षिप्त विधिका वर्णन

तदनसर पार्थिव लिङ्गको श्रेष्ठता तथा निर्माण करे । ब्राह्मणके लिये क्षेत्र, क्षत्रियके महिमाका वर्णन करके सुतजी कहते हैं— स्टिये लाल, बैश्यके लिये पीली और शुद्रके महर्षियो ! अब मै वैदिक कर्मके प्रति अज्ञा-भक्ति रहानेवाले लोगोंके लिये बेटोक्त मार्गसे ही पार्थिव-पूजाकी पञ्चतिका वर्णन करता है। यह पूजा भोग और मोक्ष खेनोंको देनेवाली है। आहित्वसूत्रोमें बतायी हुई विधिके अनुसार विधिपूर्वक शान और संध्योपासना करके पहले ब्रह्मयज करे। तत्पक्षात् देवताओ, ऋषियो, सनकादि मनुष्यों और पितरोंका तर्पण करे। अपनी रुचिके अनुसार सामुणं नित्यकर्गको पूर्ण करके शिवस्परणपूर्वक भस्म तथा स्टाझ धारण करे । तत्पक्षात सम्पूर्ण मनोवाञ्चित फलकी सिद्धिके लिये केबी चक्तिभावनाके साथ उत्तप पार्थिवन्तिकृती वेदोक विधिसं भलीभाँति पूजा करे। नदी या तालाबके किनारे, पर्वतपर, वनमें, शिवालयमें अधवा और किसी पवित्र स्थानमें पार्थिव- बाद 'मूर्रास॰।' इत्यादि मक्तसे क्षेत्रसिद्धि पूजा करनेका विधान है। ब्राह्मणों ! शुद्ध करे, फिर 'आपोऽस्मान्-" इस मन्तसे स्थानसे निकारी हुई भिट्टीको यवपूर्वक जारुका संस्कार करे। इसके बाद 'नमस्ते लाकर बड़ी सावधानीके साथ जिवलिङ्का 👨 🚉 प्रन्तसे स्फाटिकाबन्ध (स्फटिक

जिलालक सनानेक लिये प्रयक्षपूर्वक मिट्टीका संग्रह करके उस शुध्य मृतिकाको अत्यन्त शुद्ध स्थानमें रखें। फिर उसकी शुद्धि करके जलसे सानकर पिण्डी बना ले और वेदोक्त मार्गसे धीरे-धीरे सन्तर पार्थिवलिङ्गकी रचना करे। तत्पश्चात् भोग और पोक्षरूपी फलकी प्राप्तिके लिये मक्तिपूर्वक उसका पूजन करे। उस पार्श्विवलिहके पुगनकी जो विधि है, उसे मैं विधानपूर्वक बता रहा हैं; तुप सब लोग सनो। '३३ नवः दिखाय' इस पन्नका उद्यारण करते हुए समस्त पूजन-सापग्रीका प्रोधण करे-डातपा जल छिड़के। इसके

लिये काली मिट्टीसे शिवलिङ धनानेका

विद्यान है अववा जहाँ जो मिड्डी मिल जाय,

उसीसे शिवलिङ्ग बनाये।

१. पूरा मन्त्र इस प्रकार है--- पूरीच भूगिरस्थदिविसी विश्वचाया विश्वस्थ भूवनस्य खर्ती। पूर्विसी यस्त्र पृथिवीं दुँ ह पृथिवीं मा हि सी:। (यव् १३ । १८)

१. आणे अस्मान् मातरः शुभ्यवन् मृतेन ने। युवच्यः युक्तु । विश्वाँ हि रिप्रे प्रवर्तान्त देवीहदिदाध्यः श्रीचरा पुत एमि । दीक्षातपक्षोस्तनुर्विष्ट तो ला दिवा द्वारणं परि दर्ध भद्र वर्ष पुष्यन् । (यजु॰ ४ । २)

नमस्ते स्द्र मन्यव उतो त १४वे नमः बाहुम्यामुत तै नमः। (यज् १६।१)

शिलाका घेरा) बनानेकी बात कही गंबी पन्त्रसे शिवके अड्डोंमें न्यास करे। है। 'नमः राम्भवायः' इस मन्त्रसे क्षेत्रशुद्धि 'अध्यवोजत्ः" इस मन्त्रसे प्रेमपूर्वक और पञ्जापुतका प्रोक्षण करे। तत्पञ्जात अधिवासन करे। 'असी यसाम्रो॰" इस शिवभक्त पुरुष 'नमः' पूर्वक 'नेल- मन्त्रसे ज्ञावलिङ्गमें इष्टदेवता शिवका न्यास ग्रीवाय॰" मन्त्रसे शिवलिङ्गकी उत्तम प्रतिष्ठा करे । 'असी योऽवसर्पति॰" इस मन्त्रसे टप-करे । इसके बाद वैदिक रीतिसे पूजन-कर्म सर्पण (हेवताके समीप गमन) करे । इसके करनेवाला उपासक धक्तिपूर्वक एततं बाद 'नमोऽस्तु नीलग्रीवाय<sup>ा''</sup> इस मन्त्रसे रुद्रावरो॰<sup>11</sup> इस मन्त्रसे रमणीय आसन दे । <sup>1</sup>मा इष्ट्रदेशको पाद्य सपर्वित करे । 'रुद्रगायत्री॰<sup>11</sup> नो महान्तम्<sup>भ</sup> इस मन्त्रमे आवाहन करे, 'या से अर्घ्य दे। 'व्यम्बर्क-<sup>१</sup> मन्त्रसे आग्रपन ते रुद्र॰ इस मन्त्रसे भगवान् दिवको कराये। 'पगः पृथिद्यां॰'' इस मन्त्रसे आसनपर समासीन करे। 'वामिष्-" इस वृष्यकान कराये। 'द्रधिकान्योः' इस

१. तमः शुम्भवाय व संयोधनाय च नमः शंकराव न मयलातातं च नमः शिवाय च शिवाराय च ।

- २. नमोडर्स् नीराप्रीकाय सहक्राक्षाय मीड्ये । अधी ये अस्य सत्यानीओ तेष्यीज्यरं नमः । (यज्- १६ । ८) एतले व्हालसे तेन परो म्क्यतोऽतीष्टि । अध्यवतपन्या विकासमाः वृतिवासा अहिँ सन्तः ज्ञालोऽतीष्टि ।
- (四項:3142)
- मा नो मतान्तमृत मा तो अर्थक मा व दश्चनमृत म्य न डॉस्ट्रम् । म्य नो वधीः पितरं मोत मातरं मा नः वियास्तन्त्रो स्त्र (विया: ) (यञ्चन १६ ) १५)
- ५. या ते हह दिखा तकुर्ध्वेश्वऽपापकर्वेशनी । या नकारक शासमञ्ज निरिश्चलाधि खाकार्शिते । (यज् १६ । २)
- ६. व्यान्ति गिरिशना हरते विभव्यन्तने । द्वाचा गिरित्र तो कुरु मा हिं मी: पुरर्व जगत । (वजु॰ १६ । ५)
- ७. अध्यक्षीनदर्शियका प्रथमो देव्यो भिषक् । असे ब सर्वाक्रमणनसर्वश्च कनुधान्योऽपरासीः परा सूच । (अवार १६।५)
- ८. असी भस्ताभी अरुण तत वर्ष सुध्यत्व । में वैन, एटा अधिती दिख विताः सहस्रकेऽवैदा हेड हैमंह । (यक् १६।६)
- ९. असी भेज्यसपेति नोलक्षेत्रो विलोहितः। उत्तैने गोपा अदृहस्त्रदृश्यनुद्वार्यः स दृष्टो मृहपाति नः। (यज् १६।७)
- १०, यह मन्त्र पहले दिया का चुका है।
- ११. तत्पृष्ठवाय विदारे महादेवाय पीनाहि तजो स्त्रः प्रचोदयात्।
- १२. प्राप्तकं यजामहे सुगन्धि पुष्टिकर्पनम् । उर्जनकामत वत्यनान्युत्योर्मुश्रीय मामुतान् । त्याचकं क्षणामहे सुगश्चि पतिवेदनम् । उर्वारुकिमय बन्धनादेतो मुखीय मामृतः । (यजु॰ ३ । ६०)
- १३. पयः पृथिक्यो पय ओषधीषु पयो दिव्यक्तरिडो पनो आः । पदस्ततीः प्रदिशः सन्तु पद्मम् ।
  - (यज् १८। ३६)
- १४. दक्षिक्रायमो अकारियं जिल्मोरश्वस्य बाजिनः । सुर्यभ नो मुखा करत्रमध्यायुँ पि तारिषत् ।

(यज् २३।३२)

मन्त्रसे दिघसान कराये। 'मृतं यृतपायाः'' इस 'नमो धृष्णवेः'' इस मन्त्रका उद्यारण करके मन्त्रसे घृतसान कराये। 'मधु वाताः'', 'मधु आसध्य देवताको उत्तरीय धारण कराये। 'या नकंः'', 'मधुमात्रो'' इन तीन ऋवाओंसे ते हेतिःः' इत्यादि वार ऋवाओंको पढ़कर मधुसान और शर्करा-स्नान' कराये। इन दुग्ध केदत्र थक प्रेमसे विधिपूर्वक भगवान् आदि पाँच वस्तुओंको पञ्चामृत कहते हैं। शिवके लिये वस्त (एवं यज्ञोपवीत) समर्पित

अथवा पाद्य-समर्पणके लिये कहे गये करे। इसके बाद 'नमःश्वध्यः" इत्यादि 'नमोऽस्तु नीलगीवायः' इत्यादि मन्त्रद्वारा मन्त्रको पड्कर शुद्ध बुद्धिवाला भक्त पुरुष पद्याप्तमे आन कराये। तदनन्तर 'मा भगवान्को प्रेमपूर्वक गन्ध (सुगन्धित चन्द्रन नालोकेः' इस मन्त्रसे प्रेमपूर्वक भगवान् एवं रोली) चढ़ाये। 'नमस्तक्षभ्योः'' इस शिवको कटियन्य (करधनी) अर्थित करे। मन्त्रसे अक्षत अर्थित करे। 'नमः पार्यायः''

१. पुते पुतरावानः निषयं वतां वनारायकः विषयःगरिशास्य श्रीवर्धनं काशः। दिशः प्रदिशं आदिशे विदिशः अदिशो दिग्प्यः साहाः। (यजुः १ । १९) २. मधु वाता शतायते मधु शर्मानं निष्यतः । मध्योतं सन्ववेषयोः। (यजुः १६ । २७)

मनु नकमुत्तेषसी मधुमन्याधिव रहः । मधु द्वीरश्च नः पिछा । (धकु १३ । २८)

४. मसुमालो पनस्पतिमेधुमा "अस्तु सूर्य्यः । माध्यीर्णायो भवानु नः । (धानुः १३ । २९) ५. बहुत-से विद्वान् 'नधु काताः' आदि तीन ऋवाओकः उपयोग केवलः मधुस्तातमे क्री करते हैं और शर्वारा-

सान कराते समय निवादिक मन्य चेतने हैं-

अपा ्रसमुद्रयमः मूर्वे सन् सम्बद्धित्व । अपायः सम्बद्धाः वी रसस्ते वी गृह्णाध्युत्तममुगरामगृही-तोऽसीन्त्रयं वर्ते वृहे गृहणार्थयं ते वीधिरिन्ययं का बुहतमम् । (यज्ञः ९ । ३)

६. म्ब नस्तोकं तनये मा न आकृति भा तो पोचु मा तो अकेषु रोहितः । म्ब नो बोरान् रह धामिनो वसीहिविध्यन्तः सद्यमित् त्वा हवानहे । (यबु॰ १६ । १६)

 अ. तम्मे पृष्णवे च प्रमुक्ताय च नमो निर्माद्वया चेपुधिमते च नमक्ताद्वयंत्रयं चायुधिने च नमः स्वायुधाय च सुधन्यने च । (यज्ञ- १६ । ३६)

८. या ते हेतिमींबुष्टम हस्ते बसूब ते धनुः । तपास्थान्तिकास्त्वमनक्षास परि पुत्र (११) । परि ते धन्ताने हेतिरमान्त्रमन् विकार । असी य इष्ट्रीयस्थानं अस्यति धेहि तम् (१२) । अवतस्य भनुष्ट्रे महस्राधा अतेषुथे । निशीय्ये अल्यानां मुन्ता किसी न सुमना भन्न (१३) । नमस्त आयुधायानातताय धूम्मदे । उमाध्यामुत ते समी बाहुच्यो तथ धन्तने (१४) । (४५) ।

९. तमः श्रम्यः श्रमतिभ्यक्ष यो नगो नगो शक्षाय च रह्मय च तमः इत्यांय च पशुपतये च नमो नीरहतीसाय च रितिकाण्यय च । (रह्मुः १६ । २८)

१०. नमसाक्षणो स्थवनरेष्यञ्च यो नगी नगः कुरशकेष्यः कर्नारेष्यक्ष तो गर्मा नमो निषादेष्यः पुत्रिष्ठोध्यक्ष यो नमो नमः श्रनिष्यो मृगयुध्यञ्च यो नगः। (यक्ष् १६।२७)

११. नमः पार्याय जाजार्याय च नमः प्रतरणाय जेनरणाय च समझीर्थ्यात्र च कृत्याय च नमः प्राण्याय च फेल्याय

या

(क्लू १६ १४२)

इस मन्त्रसे फूल चढ़ाये। 'नमः पर्णाय॰'' इस स्ट्रॉका फूजन करे। फिर 'हिरण्यगर्भः॰'' मन्त्रसे बिल्वपत्र समर्पण करे । 'नमः' कपर्दिने इत्यादि मन्त्रसे जो तीन ऋचाओंके रूपमें च॰ रें इत्यादि मन्त्रसे विधिपूर्वक धूप दे। नम पठित है, दक्षिणा बढ़ाये रें। 'देवस्य खा॰ रे आरावे॰ र म ऋवासे शास्त्रोक विधिके इस मन्त्रसे विद्वान् पुरुष आराध्यदेवका अनुसार दीप निवंदन करे । तत्पश्चात् (हाच अधियेक करे । दीपके लिये बताये हुए 'नम

धोकर) 'नमो प्येष्टाय॰" इस मजसे उत्तम आश्वे॰' इत्यादि मजसे भगवान् दिावकी नैकेश अर्पित करे। फिर पूर्वोक्त ज्यम्थक- नीराजना (आरती) करे। तत्पश्चात् 'हमा

मन्त्रसे आचमन कराये। 'इमा रुदाय-' इस स्दाय-' इत्वादि तीन ऋवाओसे भक्तिपूर्वक

ऋवासे फल समर्पण करे। फिर 'ननो स्डतंबको पुष्पाञ्चलि अर्पित करे। 'मा नो

वज्यायः '' इस मन्त्रसे चगवान् शिवको महान्तरः' इस मन्त्रसे वित्र उपासक पूजनीय अपना सब कुछ समर्पित कर दे। तदनन्तर देवताकी परिक्रमा करे। फिर उत्तम सुद्धि-

'मा नो महाताम्॰' तथा 'मा नक्तोके' इन वाल्प्र उपासक 'मा नक्तोके॰' इस मन्त्रसे पूर्वोक्त दो पन्तोंद्वारा केवल अक्षतीसे न्यारह जगवान्को साष्ट्राङ्ग प्रणाम करे। 'एव ते॰'

१. नमः पर्णाप च पर्णशस्य च नम उद्गुरमाणाय चानिक्रते च नम आखिदते च प्रक्रिदते च नम इपुक्तद्यो भगुष्कृद्धकार वो नमो नमो वः किरिफेच्यो देवाना इटयेच्यो नमें विविच्यक्तेच्यो नमी नम आनिर्हतेच्यः।

(यज् रह। ४६) २, नमः मर्पादी भ व्युत्रवेदावय च नमः स्तहस्वकाय च प्रातयन्त्रने च नमो गिरिदायान च शिपिविद्यात च नमो

भीवृष्ट्रपाय चेत्रुपते च। तम आशोव व्यक्तिसम् च नमः शीध्याय च शोध्याय च नम क्रम्बीय कावस्त्राम्य च नमी नादेयाय च

द्वीप्यस्य ज । ४. नमी प्रवेष्ठाय च क्रानिश्चाय च नमः पूर्वजाय चामस्त्राम च नमी मध्यमाय नापगरनाय न नमी जगन्याय च मुख्याय च

५. इमा रहाय तवसे कपदिने शयदीराय प्रभरामहे मतो । यथा अमराद् दिपदे चतुप्पदे विश्वं पुष्टे प्रामे अस्मित्रनातुरम् ।

च गहरेष्ठाय च । हिरण्यगर्भः समवर्तताने पुतस्य जातः प्रतिरेक आसीत्। स दाधाः पृथिमी ग्रामुतेमां कसी देवाय हविया त्रिधेम ।

 यह मन यक्ष्मेंदके अन्तर्गत तीन स्थानोमें पाँउत और तान भन्नोके रूपमें परिगणित है। यथा---यमु॰ १३।४; २३।१ तथा २५।१० मे।

८. देवस्य त्या सवितुः प्रसथेऽधि नोबोह्प्यां पूज्यो हत्ताच्याम् । असिनो मैंक्यंन रोजसे अहावर्वसायापि पिर्शामि

६. तमो क्रमाय च गोष्ट्रवाय च नमस्तत्त्वाय च गोहाय च नचो हदस्याय च निकेम्बाय च नमः करट्याय

सरखत्यै भैषानोन वोर्याचाआसायामि विज्ञानोन्द्रस्टेन्द्रियेण बलाव श्रिये वशसेऽनिविक्षामि ।

९, एव ते स्त्र भागः सह स्वस्तान्त्रिकमा तं जुवस्य स्वाहा । एव ते स्त्र भाग आखुस्ते पशुः । (यजु॰ ३ । ५७)

(यजुन २०।३)

(मञ्च १६।२९)

(यजु॰ १६।३१)

(यजुः १६।३२)

(अबुः १६ (४८)

(यकुः १६।४४)

इस मन्त्रसे जिवसूद्राका प्रदर्शन करे । 'यते। इस मन्त्रसे विधियत् उसमें भगवान् जिवका 'प्राप्यके' अन्तरो ज्ञान नामक मुद्राका तथा 'नमः सेना<sup>ः'</sup> इत्यादि मक्तसे धरामुदाका प्रदर्शन करे। 'नमी गोभ्यः' इस ऋचादारा धेनमुद्रा दिसाये । इस तरह पाँच मुद्राओका प्रदर्शन करके शिवसप्तकी प्रनोका जप करे अथवा चेदम पुरुष "शतरुद्रिय" मन्त्रकी आवृत्ति करे। तत्त्वश्चात् वेदज्ञ पुरुष पञ्चाङ्ग पाठ करे। तदनसर देना गातुः" इत्यादि मन्त्रसे धगवाच् दांकरका विसर्वन करे। इस प्रकार दिवपुजाकी वैदिक विधिका विस्तारसे प्रतिपादन किया गया।

महर्षियो । अब संक्षेपसे ची पार्थित-पुजनकी वैदिक विधिका वर्णन सुनी । 'सर्पा जातं॰ प्रस ऋचासे पार्थिय रिव्ह धनानेके लिमे मिड्डी ले आवे। 'वामदेवाय=" इत्यादि मन्त्र पडकर उसमें जल डाले। (जब मिडी सनकर तैयार हो जाय तद ) 'अपोर्-' मनासे लिक्क निर्माण करे । किर 'तहपुरुवाम'-'

यतः " इस मन्त्रसे अभय नामक मुद्राका, आवाहन करे । तदननार 'ईशान '" मन्त्रसे भगवान् शिवको वेदीपर स्थापित करे। इनके सिवाय अन्य सब विधानोंकी भी शुद्ध बुद्धिवाला उपासक संक्षेपसे ही सभ्यन्न करे। इसके बाद विद्वान् पुरुष पद्माक्षर मन्त्रसे अञ्चल गुरुके दिये हुए अन्य किसी शिवसम्बन्धी **पचसे सोलह** उपचारोंद्वारा विधिवत् पूजनं करे अथवा-धकार्य भवनाजाय महादेवाय धीमहि । रामम उपन्याप सर्वाप राशिमीतिने॥(२० १४५) -इस मन्द्रहारा विद्वान् <u>उपासक</u>

> छोडकर उसम भाव-भक्तिसे शिवकी आराधना को: क्योंकि कावान शिव घकिसे ही मनोबाध्यित फल देते हैं। ब्राह्मणो ! यहाँ जो चैदिक विधिसे पुत्रनका क्रम बताया गया है, इसका पूर्णानमारी आदर करता हुआ में पूजाकी एक

> दूसरी विधि भी बता रहा है, जो उत्तम होनेके

धर्मवान् इंकरको पूजा करे। यह ध्रम

१, यतो यतः समीहरो ततो नो अचर्य कुरु । हो नः कुरु प्रजाम्बोऽपर्य नः गशुम्यः ॥ (यजुः ३६ । २३)

२, नमः सेनाभ्यः सेनानिभ्यक्ष यो नमो नमी वियष्टं आरकेच्यत् यो नमो नमः । कार्भ्यः संवर्तातुम्बस् वो नमी जामें महद्रथ्यो अधिकपत्र यो नमः॥ (यन् १६।३६)

नमो गोभ्यः श्रीमतीम्यः सीरमेवीच्य एव च । नमी ब्रह्ममुताच्यक्ष पविश्वभ्यो नमी नमः ।। (गोभतीविद्या)

४. यजुर्वेदका सह अंदा, जिसमें स्वकं सी या उससे अधिक जम उनचे हैं और उनके द्वारा स्वदेवकी स्तृति की गर्धो है। (देशिये सन् अध्याप १६)

५, देवा गातुक्दो नार्तु विस्ता गातुमित । मनसस्यत इमे देव वज् स्वाहा वार्ते थाः ॥ (यजुः ८ । २१)

६, संशोजातं प्रपद्धानि सद्योजाताय वै नयो नमः । श्रवे श्रवेनतिभये श्रवस्त मां भवोद्धवाय नमः ॥

७, ४% कमदेवाय मेमी ज्येत्राय नम: बेश्वाय नमो स्टॉर्य नम: कालाय नम: कलविकरणाय नमो बलविकरणाय नवी बलाय नवी बलवायचनाय नवः सर्वभृतदयनाय नवो मनोन्मधाय नयः।

८, ॐ अवॉरंग्योऽब गॅरिप्यो मोरपोरलॅभ्यः सर्वेष्यः सर्वश्रवेष्यो नमसेऽस्त् रहरूपेश्यः ।

६, ३० तरपुरुषाथ क्रियेंह महादेवाम धीमीर तजो रुद्ध प्रचोदयात् ।

१०. ३% ईशानः सर्वविद्यानामोत्रसः सर्वभूतानं महाविष्यतिर्वदरणी अहा शिलो पेउस्तु सदा शिक्षोष् ॥

अप्रमेष-ज्ञालिज्ञाली इंग्रर हैं, उन

विश्वविष्यण भगवान् शिवका विन्तन

करना चाहिये । धगवान् भहेश्वरका प्रतिदिन

इस प्रकार प्रयान करे-- उनकी अङ्ग-कान्त्रि

वदिकि पर्वतकी भारति गौर है। से अपने

परतकपर मनोहर चन्द्रमाका पुकट धारण

करते हैं। म्ब्रॉके आधुष्ण धारण करनेसे

उनका श्रीअङ और भी उद्धासित हो उठा है।

न्यावचर्ष बारण कर रखा है। वे इस विश्वके

पाँच मुख है और प्रत्येक मुखमण्डलये

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* साथ ही सर्व-साधारणके लिये उपयोगी है। कल्वासकी विधि भलीभाँति सम्पन्न करके मुनिवरो ! पार्थिव-लिङ्ककी पूजा भगवान् फिर नीचे लिखे अनुसार ध्यान करे। जो शिवके नामोंसे बताबी गयी है। वह पूजा कैलास पर्वतपर एक सन्दर सिहासनके सप्पूर्ण अभीष्टोंको देनेवाली है। यै उसे मध्यधागमें विराजमान हैं, जिनके बनाता है, सुनो । हर, महेश्वर, झम्थु, वायमाग्यमें भगवती उमा उनसे सटकर बैठी शुरुपाणि, पिनाकथुक्, शिव, वशुपति और हुई हैं, सनक-सनन्दन आदि भक्तजन महादेव —ये कमञ्च: शिवके आठ नाम कहे जिनको एजा कर रहे हैं तथा जो भक्तोंके गये हैं। इनमेंसे प्रथम नामके द्वारा अर्थात् दु:खरूपी दावानलको जब कर देनेवाले '३% हराय नमः' का उचारण करके पार्श्विचलिङ्ग बनानेके लिये मिट्टी लाये। दूशरे नाम अर्थात् 'ॐ महेखराय नमः' का उद्यारण करके लिङ्ग-निर्भाण करे। फिर 'ॐ शमाये नमः' बोलकर उस पार्थित-सिङ्कती प्रतिष्ठा करे । तत्पश्चात 'ॐ शुरुपाणये नमः' सहसर उस पार्थिवलिङ्ग्ये भगवान शिक्का आबाहन करे । 'ॐ पिनाकध्ये नमः' कडकर उस हिवालकुको नहरूच्ये। 🕉 हिवाय उनके चार हाओंमें क्रमक्ष: परश्, मुगम्हा, नपः' बोलकर उसकी पूजा करे । फिर 'ॐ वर एवं अभयपुद्ध सुशोधित हैं। ये सदा पञ्चातये नमः' काइकर क्षमा-प्रार्थना करे प्रसन्न रहते हैं। कामरुके आसनपर बैठे है और अन्तमें 'ॐ पहादेवाय नमः' कहकर और देवतालोग चारौ और खड़े होकर

आराध्यदेवका विसर्जन कर है। प्रत्येक उनकी स्तृति कर रहे हैं। उन्होंने वस्त्रकी जगह नामके आदिमें ॐकार और अन्तमें चतुर्थी विभक्तिके साथ 'नम' पद लगाकर बड़े आदि हैं, बीज (कारण) रूप हैं। तथा आनन्द और मिक्रिपायसे प्रवासम्बन्धी सारे सबका समस्त भव हर केनेवाले हैं। उनके कार्य करने लाडिये'।

१, हरो महेश्ररः राम्भुः शुल्पाणिः पिनारमधुकः शिवः पशुपतिश्चेय पहादेव इति क्रमात्॥ च । स्वयं पूजने चैव अपसीति विसर्वनम् ॥ **न्दाहरणसंघ**डप्रतिष्ठाद्धानगेव ठ%कारादिचतुःर्व्यत्तैनेमोऽर्तनीर्माभः कथात्। कर्तव्याह क्रियाः सर्वा भक्त्या प्रशाया मुदा ॥

यहक्षर-मन्त्रसे अङ्ग्यास और तीन-तीन नेत्र हैं।

(元 學 日 天日 180-189) अङ्गन्यस और करन्यासका ध्योग इस प्रकार समझन चारिये। ॐ ॐअङ्ग्राध्या नमः १। ॐ व तर्वनीभ्यो नमः २ । वर्षे मं मध्यगाच्यो नमः ३ । ३३ क्रि अनामिकाच्यो नमः ४ । ३५ हा करिष्ठकाच्यो नमः ५ । ३५ में करतलकरपुष्टाच्यां नमः ६ । इति करन्यसः । ६० ३०ब्रह्स्याय नमः १ । ३५ वं हिएसे स्वाहः २ ।

इस प्रकार ध्यान तथा उत्तम हुआ है। यह जानकर मुझपर प्रसन्न होड़ये। पार्शियलिङ्गका पूजन करके गुरुके दिये हुए कृपा कीजिये। इंकर ! मैंने अनजानमें पञ्चाक्षर-मन्त्रका विधिपूर्वक जप करे। विप्रवरो ! विद्वान् पुरुषको चाहिये कि वह देवेश्वर जिवको प्रणाम करके नाना प्रकारकी सुतियोंद्वारा उनका स्तवन करे तथा शतरुद्रिय (यज् १६ वे अध्यायके पन्तों)का पाठ करे। तत्पश्चात् अञ्चलिये अक्षत और फूल लेकर उत्तम भक्तिभावसे निप्राञ्चित मन्त्रोंको पवते हुए प्रेम और प्रसन्नताके साथ भगवान् शंकरसे इस प्रकार प्रार्थना करे-

'सबको सुल देनेवाले कुपानिधान भूतनाथ शिष ! में आपका है। आपके गुणीमें ही मेरे प्राण बसते हैं अवता आपके गुण ही भेरे प्राण—भेरे जीवनसर्वस्व है। मेरा चित्त सदा आपके ही चिन्तनमें लगा

और आप सदासे ही परम महान् पतितपावन हैं। इस बातका विचार करके आप जैसा वाहे, वैसा करें। पहादेव ! सदाशिव ! क्टो, प्राणी, नाना प्रकारके शास्त्रीय सिद्धानों और विभिन्न महर्षियोंने भी अवतक आपको पूर्णरूपसे नहीं जाना है। किर में कैसे जान सकता है ? महेशर ! में जैसा हूँ, बैसा ही, उसी रूपमें सम्पूर्ण भावसे आपका है, आपके आश्रित है, इसलिये आपसे रक्षा पानेके योग्य है। परमेश्वर ! आप मुझपर प्रसन्न होइये।' मने ! इस

अथवा जानबुझकर यदि कभी आपका जप

और पूजन आदि किया हो तो आपकी कपासे वह सफल हो जाय। गौरीनाथ ! मैं

आधुनिक युगका महान् पापी हैं, पतित हैं

ठके में शिक्षाये नपट हूं । ठके शि कलवाय हुम् ४ । ठके वो नेत्रप्रयाय वीयद ५ । ठके ये आसाय फद हू । इति इदयादिगदङ्गासः। यहाँ करनास और इदयादिग्डङ्गासके कान्यः वाका दिये गये हैं। इनमें करन्यासके प्रथम जाकरको पशुकर दोनों तर्जनी अंगुलियोसे अंगुलोकर स्पर्ध करना प्रालिये। दोष पाक्योंको पद्कर अञ्जूशोंने तर्जनी भारि लेमुलियोक्त स्पर्ध करना चालिये। इसी प्रकार अञ्जनवासमें भी दाहिने प्राथसे हदपारि अञ्चलका स्पर्ध करनेको जिप्प है। केवस कवन-पासमें दाविने हाधसे बाधी भूजा और बाये हाभसे दायों भूजाका स्पर्त करना चाहिये। 'अत्याय कर' इस ऑन्डम वाकाको पहते हुए दाहिने हाथको सिरके कारसे छ आकर वार्यो हथेलीयर तहले बराली चाहिये। ध्यानसम्बन्धे इत्योक, जिनके साथ कपर दिये गये हैं, इस प्रकार है—

कैलसभीद्यसनमध्यसंस्थं भक्तैः सनन्दादिभिक्षम्मानम् । यक्तानंदानामसहप्रमेयं ध्यापेदुमासिङ्गितांत्रश्चभूषणम् ॥ ध्यापेतिस्यं महेशः रजनांगीर्यन्य चारुचन्द्रावतेसं स्ताकत्योः व्यवस्थि परशुप्यवरायीतिहस्यं प्रसन्नम्। पद्मासीने समनात्सातममरणगैर्व्याचकृति वसानं विश्वाद्यं विश्वयोवं निश्चितःपद्मारे पञ्चवकं विनेत्रम् ॥

(जिन पुर विर २० । ५१-५२)

(Per 10 19 20148-40)

तालकस्लद्गृणप्राणस्त्रवितोऽहे सटा मृद्र कृषानिचे इति शाला भृतन्त्रथ प्रसीद मे ॥ अञ्चानापदि या जानाव्यापुर्वादिकं मचा कृतं उद्दर्भ सदारं कृपया तब शंकर।। अहं पानी महानच पायनका भयानकान् इति विद्याप गीरीश यदिन्त्रस्थि तथा कुरु ॥ रिकान्तेकीवाभावीवधेर्माप। न जातं असि म्लाटेन कृतोऽहे लो सदाशिन ॥ यथ तथा लदीयोऽस्मि सर्वभावेमीतेष्यः। स्वागीयात्वयाहे

प्रकार प्रार्थना करके हाथमें लिये हुए अक्षत अञ्चका उचारण करके) पवित्र एवं विनीत उन राष्प्रदेवको भक्तिभावसे विधिपूर्वक किर आदापूर्वक विज्ञप्ति करे और उसके साष्ट्राङ्ग प्रशाम करे। तदनका शुद्ध बाद विसर्थन। मुनिवरो ! इस प्रकार बुद्धिवाला उपासक शास्त्रोक्त विधिसे विधिपूर्वक पार्धिवपूजा बतायी गयी। वह स्तुतियोद्वारा देवेश्वर शिष्यकी स्तुति करे। शिक्के प्रति पक्तिभावको बढ़ानेवाली है। इसके बाद गला बजाकर (गलेसे अव्यक्त

और पुष्पको भगवान् शिवके ऊपर बढ़ाकर वित्तवाला साधक भगवानको प्रणाम करे । इष्टरेवकी परिक्रमा करे। फिर श्रद्धापूर्वक भोग और मोक्ष हेनेवाली तथा भगवान् (अध्याय १९-२०)

# पार्थिवपूजाकी महिमा, शिवनैवेद्यभक्षणके विषयमें निर्णय तथा विख्वका माहात्स्य

(सदनन्तर ऋषियोंके पूछनेपर किस श्रेष्ठ हैं। ज्ञाह्मण, क्षत्रिय, चैत्र्य, शृह अथवा विषयका वर्णन करके)

सुतजी बोले-महर्षियो ! पार्थिय-रिक्रांकी पूजा कोटि-कोटि यज्ञांका फल देनेवाली है। कलियुगर्पे लोगोंके लिये ज़िवलिङ्ग-पूजन जैसा श्रेष्ट दिखायी देता है वैसा दूसरा कोई साधन नहीं है-यह समस्त शास्त्रीका विश्वित सिद्धान्त है। द्वावलिङ भोग और मोक्ष देनेवाला है। लिङ्क तीन प्रकारके कहे गये है—उत्तम, मध्यम और अधम । जो बार अंगुल कैंबा और देखनेमें

कामनाकी पूर्तिके लिये कितने विलोम संकर-कोई भी क्यों ने हो, बह पार्थिवलिक्कोंकी पूजा करनी चाहिये, इस अपने अधिकारके अनुसार वैदिक अधवा तान्त्रिक मन्त्रसे सदा आदरपूर्वक शिवलिङ्गको पुत्रा करे। धाहाणो ! महर्षियो । अधिक कहनेसे क्या लाभ ? शिवलिङ्गका पूजन करनेमें स्वियोका तथा अन्य सब लोगोंका भी अधिकार है । द्विजोंके लिये बेदिक पद्मतिसे ही शिवशिद्धकी पूजा करना क्षेष्ठ है; परंतु अन्य लोगोंके लिये वैदिक मार्गसे पूजा करनेकी सम्मति नहीं है। बेदन हिजोंको वैदिक मार्गमें ही पूजन करना चाहिये, अन्य मार्गमे मुन्दर हो तथा वेदीसे युक्त हो, उस नहीं—यह मगयान् शिवका कथन है। शिवलिङ्गको शास्त्रज्ञ महर्षियोने 'उत्तम' दधीचि और गौतम आदिके शापसे जिनका कहा है। उससे आधा 'मध्यम' और उससे चित्त दग्ध हो गया है, उन द्विजीकी बैदिक आधा 'अधम' माना गया है। इस तरह तीन कर्ममें ब्रद्धा नहीं होती। जो मनुष्य बेदों तथा प्रकारके शिवलिङ्ग कहे गये हैं, जो उत्तरोत्तर स्मृतियोंमें कहे हुए सत्कर्मीकी अवहेलना

(शिक्षक कि २१।३९-४०)

ब्राह्मणः शिव्यमे गैड्यः शुद्री वा प्रतिस्थेमतः । पुनयेत् सतते हिन्द्वं तत्त्वयन्त्रेण सादरम् ॥ कि बहुतेन मुनयः सौणामपि तथान्यतः। अधिकारोपीस सर्वेषां शिवरिरङ्गाची द्विजाः ॥

करके दूसरे कर्मको करने लगता है, उसका उससे पूर्व दिशाका आश्रय लेकर नहीं बैठना मनोरथ कभी सफल नहीं होता।\*

नामोकी भी अर्चना करे। तदनन्तर चन्दन, अक्षत और बिल्वपत्र लेकर वहाँ ईज्ञान आदिके क्रमसे भगवान् शिवके परिवारका उत्तम भक्तिभाषसे पुजन करे । ईशान, नन्दी, चण्ड, महाकाल, भृही, वृष, सन्त, कपर्रीधर, सोम तथा शुक्र —ये दस शिवके परिवार है, जो क्रमशः ईज्ञान आदि दसों दिशाओंमें पुजनीय हैं। तत्पश्चान् भगवान् विकास समक्ष वीरमदका और पीत्रे कीर्तिमुखका पुजन करके विधिपूर्वक ग्यारह स्ट्रॉकी पूजा करे। इसके बाट पञ्चाक्षर-मन्त्रका जप करके अतरुद्रिय स्तोत्रका, जाना प्रकारकी स्तृतियोका रूपा रिविधश्राङ्गका पाठ करे । तत्पश्चात् परिक्रमा और नमस्कार करके शिवलिङ्का विसर्जन करे । इस प्रकार मैंने शिवपजनकी सम्पूर्ण विधिका आदरपूर्वक वर्णन किया । राजिपे देवकार्यको सदा उत्तराभिम्स अकर ही करना चाहिये। इसी प्रकार शिवपूजन भी पवित्र भावसे सदा उत्तराधिम्ख होकर ही करना उचित है। जहाँ शिवलिङ्ग स्थापित हो, सावधान होकर सुने। जो भगवान् शिवका

या खड़ा होना चाहिये; क्योंकि वह दिशा प्रकार विधिपूर्वक भगवान् भगवान् शिवके आगे या सामने पहती है इंकरका नैवेद्यान्त पूजन करके उनकी (इष्टदेक्का सामना रोकना ठीक नहीं)। त्रिपुत्रनमयी आठ सूर्तियोंका भी वहीं पूजन दिश्वलिङ्गसे उत्तर दिशामें भी न बैठे; क्योंकि करे । पृथ्वी, जल, अत्रि, वायु, आकाश. उधर भगवान् शंकरका वामाङ्ग है, जिसमें सर्य, चन्द्रमा तथा यजमान—ये भगवान् इाकिस्बरूया देवी उमा विराजमान हैं। शंकरकी आठ पुर्तियाँ कही गयी हैं। इन पुत्रकको शिवलिङ्गसे पश्चिप दिशापें भी मृतियोके साथ-साथ शर्व, भव, छ, उप, नहीं बैठना बाहिये; क्योंकि वह भीम, ईश्वर, महादेव तथा पशुपति—इन आराध्यदेवका पृष्टभाग है (पीछेकी ओरसे पूजा करना उच्चित नहीं हैं) । अतः अवशिष्ट दक्षिण दिशा ही पाहा है। उसीका आश्रय लेना चाहिये। तात्पर्य यह कि शिवलिक्सी दक्षिण दिशामें उत्तरामिमुख होकर बैठे और पूजा करे । विद्वान पुरुषको वाहिये कि वह चलका त्रिपुण्ड लगाकर, रुद्राक्षकी माला लेकर तथा चिल्लपत्रका संप्रष्ठ करके ही भगवान शंकरकी पूजा करे, इनके बिना नहीं। पुनिवते ! जिल्लपुत्तन आरध्य करते समय यदि भाम न मिले तो पिड़ीसे भी न्द्रलाटमे प्रिपुण्ड अल्ड्य कर लेना चाहिये। अधि बोले -मुने ! हमने पहलेसे यह बाल सुन रसी है कि अगवान शिवका नैवेछ नहीं प्रहण करना चाहिये। इस विषयमें

> ह्यं जिल्लका माहारूय भी प्रकट क्रीजिये। सतजीने कहा-पुनियो ! आप शिव-सम्बन्धी व्रतका पालन करनेवाले हैं। अत: आच सबको ज्ञातदाः धन्यवादं है। में प्रसन्नतापूर्वक सब कुछ बताता है, आप

ज्ञास्त्रका निर्णय क्या है, यह बताइये । साथ

(Sp. 4. 18 188)

मो बैदिकमनाकृत्य कर्म त्मार्तमधापि कः। अन्यत् समाक्तेत्मली न संब्रह्मफर्ड टर्भेत्॥

भक्त है, बाहर-भीतरसे पवित्र और शुद्ध हैं, करनेवाला पुरुष भी यदि पवित्र होकर उत्तम व्रतका पालन करनेवाला तथा दृङ् शिव-निर्माल्यका भक्षण करके उसे निश्चयरे युक्त है, वह शिव-नैवेद्यका (सिरपर) धारण करे तो उसका सारा पाप अवस्य भक्षण करे। भगवान् शिवका शीव्र ही नष्ट हो जाता है। पर जहाँ चण्डका नैवेद्य अग्राह्य है, इस भावनाको मनसे अधिकार है, वहाँ जो शिव-निर्माल्य हो, उसे निकाल दे। शिवके नैवेद्यको देख लेनेमात्रसे साधारण मनुष्योंको नहीं खाना चाहिये। लिङ्गो, स्फटिकलिङ्गमे, स्विनिर्पित लिङ्गमें बताया गया।

भी सारे पाप दूर भाग जाते हैं, उसको जा जहाँ चण्डका अधिकार नहीं है, यहाँके लेनेपर तो करोड़ो पुण्य अपने भीतर आ शिव-निर्माल्यका सभीको भक्तिपूर्वक जाते हैं। आधे हुए जिल-नैवेद्यको सिर घोजन करना चाहिये। जाणरिज्य अुकाकर प्रसन्नताके साथ प्रहण करे और (नमदेश्वर), लोह-निर्मित (स्वर्णादि-प्रयक्ष करके दिव-स्मरणपूर्वक उसका धातुमय) लिङ्ग, सिङ्गलिङ्ग (जिन लिङ्गोकी भक्षण करे । आये हुए ज़िय-नैयेद्यको जो जपासनासे किसीने सिद्धि प्राप्त की है अथवा यह कहकर कि मैं इसे दूसरे समयमें प्रहण जो सिखोद्वारा स्थापित है वे लिङ्ग), करूँगा, रेनेमें विलम्ब कर देता है, वह खयम्मुलिङ्ग-इन सब लिङ्गोमें तथा मनुष्य निश्चय ही पापसे बेंच जाता है। जिसने दिवयकी प्रतिमाओं (मूर्तियों)में बण्डका शिवकी दीक्षा ली हो, उस शिवभक्तके लिये अधिकार नहीं है। जो मनुष्य शिवलिङ्गको यह शिव-नैवेदा अवस्य मक्षणीय है-ऐसा विविधूर्वक खान कराकर उस खानके कहा जाता है। ज़िलकी दीक्षासे युक्त जलका तीन बार आखमन करता है, उसके शिवभक्त पुरुषके लिये सभी शिवसिद्धांका कार्यिक, वाचिक और मानसिक—तीतो नैबेस शुभ एवं 'महाप्रसाद' हैं; अतः यह प्रकारके पाप यहाँ सीघ्र नष्ट हो जाते हैं। जो उसका अवस्य बक्षण करें। परंतु जो अन्य ज़िब-नैबेद्य, पत्र, पुष्प, फल और जल वेयताओंकी दीक्षासे युक्त हैं और अप्राह्म है, वह सब भी शालप्रामशिकाके शिवभक्तिमें भी मनको लगाये हुए हैं, उनके स्वर्शने पवित्र—पहणके योग्य हो जाता है। लिये शिव-नैवेश-मक्षणके विषयमें क्या मुनीश्वरो ! शिवलिङ्गके ऊपर चढ़ा हुआ जो निर्णय है— इसे आपलांग प्रेमपूर्वक सुने । इब्य है, वह अप्राद्य है । जो बस्तु लिङ्कस्पर्शसे ब्राहाणो ! जहाँसे शालप्रामशिलाकी रहित है अर्थात् जिस वस्तुको अलग रखकर उत्पत्ति होती है, वहाँके उत्पन्न लिड्से, जिवजीको निवंदित किया जाता है-रस-लिङ्ग (पारदेलिङ्ग) में, पाषाण, रजत लिङ्गके ऊपर चढ़ाया नहीं जाता, उसे अत्यन्त तथा सुवर्णसे निर्मित लिद्धमें, देवताओं तथा पवित्र जानना चाहिये। मुनिवरो ! इस सिद्धोद्वारा प्रतिष्ठित लिङ्ग्मे, केसर-निर्मित प्रकार नैवेशके विषयमे आसका निर्णय तथा समस्त ज्योतिलिंद्वोमे विराजमान अब तुमलोग सावधान हो आदरपूर्वक भगवान् शिवके नैबेद्यका भक्षण चान्द्रायण- बिल्वका माहात्य सुनो । यह बिल्व-वृक्ष व्रतके समान पुण्यजनक है। ब्रह्महत्वा महादेवका ही रूप है। देवताओंने भी इसकी

» संक्षित शिवप्राज » 

स्तृति की है। फिर जिस किसी तरहसे इसकी प्रहिमा कैसे जानी जा सकती है। तीनो लोकोंमें जितने पुण्य-तीर्थ प्रसिद्ध हैं, वे सम्पूर्ण तीर्थ विल्वके पुलभागमें निवास करते हैं। जो पृण्यात्मा मनुष्य बिल्वके मूलमें शिङ्खरूप अविनाशी महादेखनीका पूजन करता है, वह निश्चय ही द्विवयदको प्राप्त होता है। जो विल्वकी जड़के पास जलसे अपने मस्तकको सींचता है, वह सम्पूर्ण तीश्रीमें स्नानका फल पा लेता है और बही इस भूतलपर पावन माना जाता है। इस जिल्ह्यकी जड़के परम उत्तम धालेको जलसे धरा हुआ देशकर महादेवजो पूर्णतया संतुष्ट होते हैं। जो मन्छ्य गन्ध, पूष्प आदिसे जिल्लाके मूलभागका पूजन करता है, वह ज़िवलोकको पाता है और इस लोकमें भी उसकी सुख-संतति बढ़ती है। जो बिल्वकी किये हाबवर ही शियपूजनका विधान है।

अड़के समीप आदरपूर्वक रीपावर्टी उन्हें भिक्षा आदिसे प्राप्त हुए अपने भोजनको जलाकर रखता है, वह तत्त्वज्ञानसे सम्पन्न हो। हो नैबेद्यक्षपमें नियेदित कर देना खाहिये। धगवान् महेश्वरमें मिल जाता है। जो निवृत्त पुरुषोंके लिये सुक्ष्म लिक्न ही श्रेष्ठ जिल्लाकी प्राएम थापकर हाथमें उसके नये- बताया जाता है। वे विश्रतिसे पूजन करें नये पल्लब उतारता और उनसे उस किल्बकी और विज्ञृतिको ही नैबेद्यरूपसे निवेदिल भी पुजा करता है, यह सब पापोरी पुक्त हो जाता करें । पुजा करके उस रिज्जको सदा अपने है। जो बिल्वकी जडके समीप भगवान प्रस्तकपर धारण करें। शिवमें अनुराग रखनेवाले एक घक्तको भी

चक्तिपूर्वक भोजन कराता है, उसे कोटिगुना पुण्य प्राप्त होता है । जो किल्वकी जड़के पास शिवभक्तको स्तीर और घतसे यक्त अन्न देता है. वह कभी दरिद्र नहीं होता। ब्राह्मणो ! इस प्रकार मैंने साङ्गेपाङ्ग शिवलिङ्ग-पुत्रनका वर्णन किया । यह प्रतृतिपागी तथा निवृत्तिमार्गी पुजकोंके भेदसे दो प्रकारका होता है। प्रवृत्तिमागी लोगोंके लिये पीठ-पूजा इस भूतलपर सम्पूर्ण अधीष्ट वस्तुओको देनेवाली होती है। प्रवृत्त पुरुष सपात्र गृह आदिके द्वारा ही मारी पूजा सम्बन्न करे और अधिषेकके अन्तमें अगहनोके चावलसे बना हुआ नैपेश निवेदन करे। पूजाके अन्तमं शिवलिङ्गको शुन्ह

(अध्याय २१-२२)

सम्पुट्रमें विराजमान करके प्ररक्ते भीतर कारी

अलग रख दे। नियुक्तिमार्गी उपासकोंके

# शिवनाम-जप तथा भस्मधारणकी महिमा, त्रिपुण्डके

# देवता और स्थान आदिका प्रतिपादन

ऋषि बोले—महाभाग ज्यासशिष्य परम प्रसन्नतापूर्वक प्रतिपादन कीजिये और मुतजी ! आपको नपस्कार है। अब आप हमारे हृदयको आनन्द दीजिये।

उस परम उत्तम भएन-माहातराका ही वर्णन सुतजीने कहा-महर्षियो ! आपने कीजिये। भस्प-माहातय, स्टाक्ष-माहात्स्य बहुत उत्तम बात पूछी है। यह समस्त तथा उत्तम नाम-माहाल्य-इन तीनोका लोकोंके लिये हितकारक विषय है। जी

से ही नष्ट होनेवाले हैं। दूसरे साधनीसे

सम्पूर्ण यस करनेपर भी पूर्णतमा नष्ट नहीं होते हैं। जो मनुष्य इस भूतलपर सदा

भगवान ज़िलके नामोंके जपमें ही लगा हुआ

है, बह चेहांका जाता है, वह पुण्यात्मा है, वह

बन्यवादका पात्र है तथा वह विद्वान माना

गया है। मुने ! जिनका ज्ञिलनाम-जपमें

विश्वास है, उनके द्वारा आसरित नाना प्रकारके धर्म तत्काल फल हेनेके लिये

उत्सक हो जाते हैं। महवें ! भगवान् शिवके नामसे जितने पाप नष्ट होते हैं, उतने पाप

मनुष्य इस भूतलपर कर नहीं सकते।" जो

विवनापरूपी नौकापर आरूढ हो संसार-

लोग भगवान् शिवकी उपासना करते हैं, वे अनुसार संक्षेपसे भगवन्नामोंकी महिमाका धन्य हैं, कुतार्थ हैं; उनका देहधारण सफल हैं कुछ वर्णन करता हैं। तुम सब लोग तथा उनके समान कुलका उद्धार हो गवा। प्रेमपूर्वक भुनो। यह नाम-माहालय समस्त जिनके मुख्यें भगवान् शिवका नाम है, जो पापोंको हर लेनेवाला सर्वोत्तम साधन है। अपने मुखसे सदाशिव और शिव इत्यादि 'शिव' इस नामरूपी दावानलसे महान् नामोंका उद्यारण करते रहते हैं, पाप उनका पातकरूपी पर्वत अनापास ही भसा ही जाता उसी तरह स्पर्श नहीं करते, जैसे खदिर- है—यह सत्व है, सत्य है। इसमें संदाय नहीं वृक्षके अङ्गारको छूनेका साहस कोई भी है। शौनक ! पापमूलक जो नाना प्रकारक प्राणी नहीं कर सकते। 'हे ब्रीशिय ! दुःख है, वे एकमात्र शिवनाय (भगवज्ञाम) आपको नमस्कार है' (श्रीशिवाय नमस्तभ्यम्) ऐसी बात जब मुँहसे जिकलती है, तब वह मुख समस्त पापांका विनास करनेवाला पावन तीर्थ बन जाता है। जो पनुष्य प्रमाणनपूर्वक रस मुखका दर्शन करता है, उसे निश्चय ही तीर्धसेवनजनित फल प्राप्त होता है। ब्राह्मणो । ज्ञित्रका नाम, विभृति (भस्प) तथा खाश—ये तीनो त्रिवेणीके अमान परम पुण्यमय माने गये हैं। जहाँ ये तीनों शुचतर यसाएँ सर्वदा रहती है, उसके दर्शनपानमें मनुष्य विदेशी-कानका फल पा लेता है। पगवान दिवका नाम 'गङ्गा' है, विभृति 'यमुना' मानी गयी है तथा रुद्राक्षको सरस्वती कहा गवा है। इन रूपी समुद्रको पार करते हैं, उनके जना-तीनोंकी संयुक्त त्रिवेणी समस्त पायोंका नाश मरणस्य संसारके मूलभूत वे सारे पाय करनेवाली है। श्रेष्ठ ब्राह्मणो ! इन तीनोंकी निक्षय ही नष्ट हो जाते हैं। महामुने ! महिमाको सदसहिलक्षण भगवान् महेषस्के संसारके मुलभूत पातकरूपी पादपाँका बिना दूसरा कौन भलीवाँति जानता है। इस दिखनामरूपी कुठारसे निश्चय ही नाज हो ब्रह्माण्डमें जो कुछ है. वह सब तो केवल जाता है। जो पापरूपी दावानलसे पीड़ित हैं,

उन्हें शिष-जामरूपी अपूतका धान करना महेश्वर ही जानते हैं। वित्रगण ! मैं अपनी श्रद्धा-भक्तिके चाहिये। पार्थीके दावानलसे दन्छ होनेवाले भवांस विविधा धर्मालेकं स्त्राः प्रलोपुन्तः । क्वेंचं गर्वति विधासः शिवनामअपं मुने ॥

पातकानि विनरमन्ति वार्तास जिन्हमातः। मुख तार्वान पापानि क्रियनो भ अर्मनि॥ (शि॰ पु॰ वि॰ २३। २६-२७) । सं० शि० प० (मोटा उद्धप ) ४--

लोगोंको उस शिव-नामामृतके बिना शानि। सम्पूर्ण बेटोंका अवलोकन करके पूर्ववर्ती नहीं मिल सकती। जो शिवनामरूपी सुधाकी वृष्टिजनित धारामें गोते लगा रहे हैं, वे संसाररूपी द्वावानलके बीचमें खड़े होनेपर भी कदापि शोकके भागी नहीं होते। जिन महात्पाओंके मनमें ज्ञिवनामके प्रति वडी धारी भक्ति है, ऐसे लोगोंकी सहसा और सर्वथा मुक्ति होती है।" मुनीश्चर ! जिसने अनेक जन्मातक तपस्या की है, उसीकी ज़िलनामके प्रति भक्ति होती है, जो समस पापीका नाश करनेवाली है।

जिसके मनमें भगवान शिवके नामके प्रति कभी खण्डित न होनेवाली असाबारण भक्ति प्रकट हुई है, उसीके लिये मोक्ष सुलभ है—यह मेरा मत है। जो अनेक पाय करके भी भगवान् ज्ञिवके नाम-जपमें आदरपूर्वक लग गया है, वह समस्त पापोंसे मुक्त हो ही जाता है-इसमें संशय नहीं है। जैसे कनपे दावानलसे दम्ध हुए युक्ष चस्म हो जाते हैं, उसी प्रकार शिवनायरूपी दावानस्त्रमे दगः होकर उस समयतकके सारे पाय चाल हो जाते हैं। श्रीनक ! जिसके अङ्ग नित्य भाष लगानेसे पवित्र हो गये हैं तथा जो दिखनाम-जपका आदर करने लगा है, वह घोर संसार-सागरको भी पार कर ही लेता है।

करनेके लिये सर्वोत्तम उपाय है। मृतिवरो ! अधिक कहनेसे क्या लाध, में शिव-नामके सर्वपापापहारी पाहातयका एक ही श्लोकमें वर्णन करता है। भगवान शंकरके एक नाममें भी पापहरणकी जितनी शक्ति है, उतना पातक मनुष्य कथी कर ही नहीं सकता 🕩 पूर्व ! यूर्वकालमें महापापी राजा इन्द्रध्यने जिवनामके प्रभावसे ही उत्तम सद्गति प्राप्त की थी। इसी तरह कोई ब्राह्मभी युवती भी जो बहुत पाप कर चुकी थी, ज़िवनामके प्रभावसे ही उत्तम गतिको प्राप्त हुई । द्विजवरो ! इस प्रकार मैंने तुपसे भगवज्ञामके उत्तम माहात्यका वर्णन किया है। अब तम भ्रमका माहात्य सुनी, जो समस्त पावन वस्तुओंको भी पावन करनेवाला है।

महर्षियोंने यही निश्चित किया है कि भगवान

शिवके नामका जप संसार-सागरको पार

यहर्षियो । भस्य सम्पूर्ण महत्त्रीको देनेवाला तथा उत्तम है; उसके हो भेद बताये गये हैं, उन घेटोंका में वर्णन करता है, सावधान होकर सुनो । एकको 'महाभस्म' ज्ञानना चाहिये और दूसरेको 'खल्पभस'। यहामस्बद्ध भी अनेक भेट हैं। वह तीन

द्वीयनायलंगे वर्यचा ते। संसारम्लनापानि नद्रयत्त्यसंशयम् ॥ संसाराज्यि तानि संसारम्ळभूताना । हम्मे । शिवनामक्टारेण **विकास** आवते ध्रयम्॥ दिवनाभामतं पापदायानकार्दरीः । पान्दाशावितस्राना भान्तिस्तेन विना न हि॥ दिश्येत नामगीन्यवर्णावसम्बद्धाः । संस्थादवसध्येत्रपि शिवनामि महद्रतिकवीता केवां महाजनाम्। विदेशानां उ सहस्रा मीकर्पवित सर्वथा।। (कि पु॰ वि: २३।२९-३३)

<sup>†</sup> पापानो हरणे शम्भोनीयिः शक्तिर्वेटं वायतो । शक्तेति यातवे तावत् कर्त् नापि नरः क्रवित् ॥ (जिल्पा कि २३।४२)

इसके

पश्चात्

तथा त्रिपुण्डको महिमा एवं विधि बताकर

सृतवीने फिर कहा—महर्षियो ! इस प्रकार मैंने संक्षेपसे त्रिपुण्डका माहाल्य बताया है।

वह समझ प्राणियोंके लिये गोपनीय रहस्य

है। अतः तुम्हें भी इसे गुप्त ही रखना

प्रकारका कहा गया है—औत, स्पात और लोकिक। खल्पभरमके भी कहत-से भेदोंका वर्णन किया गया है। औत और स्मार्ते भस्मको केवल डिजोंके ही उपयोगमें आनेके योग्य कहा गया है। तीसरा जो लौकिक भस्म है, वह अन्य सब लोगोंक भी उपयोगमें आ सकता है। श्रेष्ठ महर्षियोंने यह बताया है कि द्विजोंको वैदिक मन्त्रके उश्चारणपूर्वक भस्म धारण करना चाहिये। दसरे लोगोंके लिये बिना मलके ही केवल धारण करनेका विधान है। जले हुए गोबरसे प्रकट होनेवाला पस्प आग्नेय कहलाता है। महामुने ! वह भी त्रिपुण्डुका प्रव्य है, ऐसा कहा गया है। अधिहोत्रसे उत्पन्न हुए भस्पका ची मनीची पुरुषोंको संग्रह करना जाहिये। अन्य यज्ञसे प्रकट हुआ भस्य भी त्रिपुण्डु काममें आ सकता है। धारणके जाबालोपनिषद्में आये हुए 'अमि ' इत्यादि सात पन्नोद्वारा जलमिशित घरमसे घुलन (विधिन्न अंगोमें मर्टन या लेपन) करना चाहिये। महर्षि जाबालिने सभी वर्णों और आश्रमोंके लिये मन्त्रसे या बिना मन्त्रके भी आदरपूर्वक भसासे त्रिपुण्ड लगानेकी आवश्यकता वतायी है। समस्त अङ्गोपे संजल भस्पको मलना अथवा विधिन्न अङ्गोपे तिरछा त्रिपुण्ड लगाना—इन कार्योंको मोक्षार्थी पुरुष प्रपादसे भी न छोड़े, ऐसा श्रुतिका आदेश है। भगवान् शिव और विष्णुने भी तिर्यक त्रिपुण्ड धारण किया है। अन्य देवियोंसहित भगवती उमा और लक्ष्मी देवीने भी वाणीद्वारा इसकी प्रशंसा की है। ब्राह्मणों, अत्रियों, बैड्यों, सुद्री, वर्णसंकरों तथा जातिश्रष्ट पुरुषोने भी उद्धलन एवं त्रिपण्डके रूपमें भस्म धारण किया है।

बाहिये। मुनियरो ! त्रुलाट आदि सभी निर्दिष्ट स्थानोंमें जो भस्तसे तीन तिरछी रेखाएँ बनायी जाती है, उन्होंको विद्वानोंने जिपुण्ड कहा है। मीहोंके मध्य भागसे लेकर जहाँतक घोडोंका अन्त है, उतना लड़ा त्रिपुण्ड स्टलाटमें धारण करना चाहिये। पञ्चया और अनाभिका अंगुलीसे दो रेखाएँ करके बीचमें अङ्गष्टद्वारा प्रतिलोमभावसे की गर्वी रेखा त्रिपुण्ड कहलाती है। अधवा बांचकी तीन अंगुलियोंसे भस्म लेकर वनपूर्वक भक्तिभावसे ललाटमें निपुण्ड धारण करे । विष्णु अत्यन्त उत्तम तथा भोग और मोक्षको देनेवाला है। त्रिपुण्डकी सीनों रेखाओंमेरी प्रत्येकके नी-नी देवता हैं, जो भभी अङ्गोमें स्थित हैं; मैं उनका परिचय देता है। सावधान होकर सुनो। पुनिवरो ! प्रणवका प्रथम अक्षर अकार, गाईपत्य अग्नि, पृथ्वी, धर्म, रजोगुण, ऋग्वेद, कियाशक्ति, प्रातःसवन तथा महादेव-ये त्रिपण्डकी प्रथम रेखाके नौ देवता हैं, यह बात शिव-दीक्षापरायण पुरुषोंको अच्छी तरह समझ क्षेत्री चाहिये। प्रणवका दूसरा अक्षर उकार, दक्षिणात्रि, आकाश, यज्वेद. मध्यंदिनसवन, सत्त्वगुण. इच्छाशक्ति, अन्तरात्मा तथा महेश्वर—ये दूसरी रेखाके नी देवता हैं। प्रणवका तीसरा अक्षर मकार, आहवनीय अग्नि, परमात्मा, तमोगुण, द्युलोक, ज्ञानशक्ति, सामवेट,

आदिसे शुद्ध हुआ पुरुष वदि त्रिपुण्डु धारण करे तो भोग और मोक्षको भी प्राप्त कर लेता है। मुनीश्चर ! ये सम्पूर्ण अङ्गोमे स्थान-देवता बताये गये हैं; अब उनके सप्बन्धी स्थान बताता हैं, भक्तिपूर्वक सुनो । बर्तास, सोलह, आठ अथवा पाँच स्थानोमें त्रिपुण्डका न्यास करे। यसक, ललाट, दोनों कान, दोनों नेत्र, दोनो नासिका, मुख, कण्ठ, दोनो हाचों, दोनों कोहनी, दोनों कलाई, हदय, दोनी पार्श्वभाग, नाभि, दीनो अण्हकोष, दोनों कह, दोनों गुल्क, बोनों युटने, होनों पिडली और दोनो देर-बे बतीस उत्तप स्थान हैं, इनमें क्रमदा: अप्ति, जल, पृथ्वी, वाय, दस दिक्यदेश, इस दिक्याल तथा आठ वसुओंका निवास है। वर, धुव, सोम, आप, अनिल, अनल, प्रत्युच और प्रभास --थे आठ वसु कड़े गये हैं। इन सबका नाधयात्र लेकर इनके स्थानोंमें विद्वान पुरुष त्रिपुण्ड धारण करे।

अथवा एकाप्रचित्र हो सोल्ड स्थानपे ही त्रिपुण्ड् धारण करे । भातक, ललाट, कण्ट, दोनों कंधों, दोनों भुजाओं, दोनों कोइनियों तथा दोनों कलाइयोंपे, हदपमें, नाभिमें, दोनों पसलियोमें तथा पृष्ठभागमें त्रिपुण्ड लगाकर वहाँ येनी अधिनी-कुपारोंका ज्ञित, ज्ञक्ति, रुद्द, ईश तथा नारदका और वामा आदि नी शक्तियोंका पूजन करे। ये सब पिलकर सोलह देवता है। अश्विनीकमार दो कहे गये हैं। नासत्य और दस्र अथवा पसक, केश, दोनों कान, मुख, दोनों भूजा, इदय, नाभि, दोनों करु, दोनों जानु, दोनों पेर और पृष्ठभाग- इन

तृतीयसका तथा शिव-ये तीसर् रेखाके नी सोलह स्वानोंचे सोलह बिपुण्डका न्यास करे। देखता हैं। इस प्रकार स्थान-देवताओंको उत्तम पातकमें शिव, केशमें चन्द्रमा, दोनों कानोंमें भक्तिभावसे नित्य नमस्कार करके खान रुद्र और ब्रह्मा, मुखमें विव्रराज गणेश, दोनों भूजाओंमें विष्णु और लक्ष्मी, इंद्रवमें शम्भू, नाधिमें प्रजायति, दोनों ऊरुओंमें नाग और नागकन्याएँ, दोनो घटनोमें ऋषिकन्याएँ, दोनों पैरोमें सभूद्र तथा विशाल पृष्ठभागमें सम्पूर्ण तीर्च देवतारूपसे विराजधान है। इस प्रकार स्रोत्व्ह स्वानोका परिचय दिया गया। अब आठ स्वान बताये जाते हैं। गुह्य स्थान, ललाट, परम उत्तव कर्णाचुगल, दोनों कंधे, हदय और नाभि-वे आठ स्थान है। इनमें ब्रह्मा तथा सप्तर्षि—ये आठ देवता बताये गये हैं। मुनीहरो ! भागके स्थानको जाननेथाले विद्वानीने इस तरह आठ स्थानीका परिचय दिया है अधवा मसक, दोनों भुजाएँ, इदय और नाधि—इन पीच स्थानोंको धस्पवेता पुरुषोने भाग धारणके योग्य बताया है। वशसम्बद्ध देत्रा, काल आदिकी अपेक्षा रखते हए उद्धादन (धाम) को अभिपन्तित करना और जलमें मिलाना आदि कार्य करे। यदि डब्रुल्नमें भी असमर्थ हो तो त्रिपुण्डु आदि लगाये। विनेत्रधारी, तीनी गुणीके आधार तबा तीनो देवताओंके जनक भगवान शिवका स्मरण करते हुए 'नमः शिवाय' कहकर रुखारमें त्रिपुण्ड रहनाये । 'ईशान्या नमः' ऐसा कहकर दोनों पार्श्वभागोंमें त्रिपण्ड धारण करे। 'बीबाध्यां नमः' यह बोलकर दोनों कलाइयोपें धस्म लगावे। 'पितुभ्यां नमः' कहकर नीबेके अडुमें, उमेशाध्यां नमः कहकर ऊपरके अहमें तथा 'मीमाय नमः' कहकर पीठमें और सिरके पिछले भागमें त्रिपण्ड लगाना चाहिये। (अध्याव ३३-२४)

#### स्ट्राक्षधारणकी महिमा तथा उसके विविध भेदोंका वर्णन

सुतजी कहते हैं--महाप्राज्ञ ! महामते ! ब्राह्मण, क्षत्रिय, बैदय और द्राह्म जातिके उसपर जप करनेसे वह समस्त पापांका अपहरण करनेवाला याना गया है। यूने ! पूर्वकालमें परमात्मा दिखने समस्त लोकोका व्यकार करनेके लिये देवी पार्वतीके सामने रुद्राक्षकी महिमाका वर्णन किया था। भगवान शिव बोले — महेचरि शिवे ! मैं

तुष्टारे प्रेमवझ भक्तीके डितकी कामनासे

रुद्राक्षकी महिमाका वर्णन करता है, सुनो । पहेशानि ! पूर्वकालको बात है, मै मनको संवममें रखकर हजारों दिव्य वर्षीतक घोर तपस्यामें लगा रहा । एक दिन सहसा येग यन क्षका हो उठा। परपेश्वरि ! मैं सम्पूर्ण लोकोंका उपकार करनेवाला जनन परमेश्वर हैं। अतः उस समय मैंने लीलावक ही अपने क्षेत्रों नेत्र खोले, खोलते ही भेरे मनोहर नेत्रपुटोसे कुछ जलकी बुँदें गिर्से । ऑसुकी उन बुंदोंसे वहाँ च्हाक्ष नामक वृक्ष पैदा हो गया । भक्तोंपर अनुग्रह करनेके लिये वे अश्रविन्द्र स्थावरभावको प्राप्त हो गये। बे रुब्राक्ष मैंने विष्णुभक्तको तथा चारो वर्णाकि लोगोंको बाँट दिये। भूतलपर अपने प्रिच स्द्राक्षोंको मैंने गाँड देशमें उत्पन्न किया। अयोध्या, लङ्का, मलवाचल, सहागिरि, काशी तथा अन्य देशोंमें भी उनके अङ्कर उगाये। वे उत्तम म्हाक्ष असहा

पापसमुहोंका भेदन करनेवाले तथा

शिवरूप शौनक 🛘 अब मैं संक्षेपसे रहाक्षका 🏻 भेदसे इस भूतलपर प्रकट हुए । स्टाक्षोंकी ही माहात्म्य बता रहा हूँ, सुनो । ऋदाक्ष शिवको जातिके शुभाक्ष भी है। उन ब्राह्मणादि बहत ही प्रिय है। इसे पाम पावन सम्झना जातिवाले रुद्राक्षोंके वर्ण क्षेत्र, रक्त, पीत चाहिये। रुद्राक्षके दर्शनसे, स्पर्शसे तथा तथा कृष्ण जानने चाहिये। मनुष्योको चाडिये कि वे क्रमञ्जः वर्णके अनुसार अपनी जातिका ही रुद्धाक्ष धारण करें। धोग और मोक्षकी इच्छा रखनेवाले चारो वर्णीके लोगों और विशेषतः शिवभक्तोंको शिव-पार्वतीकी प्रसन्नताके लिये रुद्राक्षके कलोको अवदय धारण करना चाहिये। आवलेके फलके बराबर जो स्टाश हो, वह श्रेष्ठ बताया गया है। जो बेरके फलके बराबर हो, उसे मध्यम श्रेणीका कहा गया है और जो चनेके बराबर हो, उसकी गणना निग्नकोटिमें की गयी है। अब इसकी उत्तमताको परसनेकी यह दूसरी उत्तम प्रक्रिया बतायी जाती है। इसे बतानेका उद्देश्य है भक्तोंकी हितकायना । पार्वती ! तुम भलीभाति प्रेमपूर्वक इस विषयको सुनो ।

महेश्वरि । जो रहाक्ष बेरके फलके बराबर होता है, वह उतना छोटा होनेपर भी लोकमें उत्तम फल देनेवाला तथा सुख-सीभाग्यकी बृद्धि करनेवाला होता है। जो स्द्राक्ष आँवलेके फलके बराबर होता है, वह समस्त अरिष्टोंका विनाश करनेवाला होता है तथा जो गुजाफलके समान बहत छोटा होता है, वह सम्पूर्ण मनोरश्रों और फलोंकी सिद्धि करनेवाला है। स्ट्राक्ष जैसे-जैसे छोटा होता है, वैसे-ही-वैसे अधिक फल देनेवाला श्रुतियोंके भी प्रेरक हैं। मेरी आजासे ये होता है। एक-एक बड़े स्ट्राक्षसे एक-एक

 संक्षित्र जिववसाग + 

छोटे रुद्राक्षको विद्वानीने दसगुना अधिक फल देनेबाला बताया है। पापोंका नाश करनेके लिये रुद्धाक्ष-धारण आवश्यक बताया गया है। वह निश्चय ही सम्पूर्ण अभीष्ट मनोरशोंका साधक है। अतः अयहरप ही उसे धारण करना चाडिये। परमेश्वरि ! लोकमें बङ्गलमय रुट्राक्ष जैसा फल देनेवाला देखा जाता है, वैसी फलदायिनी दूसरी कोई माला नहीं दिखायी देती। देखि । समान आकार-प्रकारवाले, चिकते, मजबूत, स्थूल, कण्टकयुक्त (उचरे हए छोटे-होदे दानोवाले) और मुन्दर रुदाक्ष अभिल्लित पहार्थीके दाता तथा सदैव चोग और मोक्ष देनेवाले हैं। जिसे कीहोंने दुवित कर दिया हो, जो टूटा-फुटा हो, जिसमें डपरे हुए दाने न हों, जो बणयुक्त हो तबा जो रुहाक्षोंको त्याग देना चाहिये । जिस रुहाक्षमें अपने-आप ही डोग पिरोनेके योख छिट्ट हो गया हो, वही यहाँ उत्तम माना गया है। जिसमें मनुष्यके प्रचलमें छेद किया गया हो, वह मध्यम श्रेणीका होता है। रुद्राह्म-धारण बड़े-बड़े पातकोंका नाश करनेवाला है। इस जगत्मे स्थारह सी ठ्यास आरण करके मनुष्य जिस फलको पाता है उसका वर्णन सेंकड़ों वर्षोंमें भी नहीं किया जा सकता। धक्तिमान् पुरुष साढे पाँच सी स्टाक्षके दानोंका मुन्दर मुक्ट बना ले और उसे सिरपर धारण करे। तीन सौ साठ दानोंको लंबे सूत्रमें विरोकर एक हार बना ले। वैसे-वैसे तीन हार बनाकर भक्तिपरायण पुरुष उनका खन्नोपबीत तैयार करे और उसे यथास्थान भारण किये रहे। इसके बाद किस अञ्जूषे कितने स्टाक्ष

अचोर-भन्त्रसे रुद्राक्ष धारण करना चाहिये। विद्वान् पुरुष दोनों हाथोंमें अधोर-बीजमन्त्रसे स्डाक्ष धारण करे । उदरपर वामदेव-मन्त्रसे पेवह स्दाक्षोद्वारा गुँखी हुई बाला धारण करे अथवा अङ्गोसहित प्रणवका पाँच बार जप करके न्द्राक्षकी तीन, पौच या सात मालाएँ वारण करे अथवा मृह्यम्ब ('नमः शिवाय') से ही समस्त रुद्धाशोको धारण करें। स्टाक्षधारी पुरुष अपने खान-पानमें पदिश, मांस, लहसुन, प्याज, सहिजन, लिसोडा आदिको त्याग दे। गिरिराज-नन्दिनी उमें ! क्षेत रहाक्ष केवल ब्राह्मणोंको ही धारण करना चाहिये । गहरे लाल रेगका पुरा-पूरा गील न हो, इन पाँच प्रकारके रुद्राक्ष श्रवियोके लिये हितकर बताया गया है। वैद्योंके लिये प्रतिदिन बारंबार पीले रुद्धाक्षको धारण करना आवश्यक है और शहीको काले रंगका रहाक्ष धारण करना चाहिये - यह वेदोक्त मार्ग है। ब्रह्मचारी, वानप्रस्त, गृहस्त और सैव्यासी—सबको नियमपूर्वक रहाक्ष धारण करना उचित है। इसे धारण करनेका सीमान्य बडे पुण्यसे प्राप्त होता है। उमे ! पहले आवलेके बराबर और फिर उससे भी छोटे रुद्राक्ष धारण करे। जो रोगो हो, जिनमें दाने न हो, जिन्हें कीड़ोंने खा लिया हो. जिनमें पिरोनेयोग्य छेद न हों. ऐसे स्टाटा मङ्गराकाङ्की पुरुषोंको नहीं धारण करने चाहिये। स्त्राक्ष मेरा मङ्गरूमय लिङ्ग-विप्रह है। वह अन्ततोगत्वा चनेके बराबर लखतर होता है। सूक्ष्म स्ट्राक्षको ही सदा प्रश्नस्त माना गया है। सभी आश्रमों, समस्त वर्णों, स्त्रियों और शुद्रोंकों भी

धारण करने चाहिये, यह बताकर सूतजी

वोले—महर्वियो ! सिरपर ईज्ञान-मन्त्रसे,

कानमें तत्पुरुष-मञ्जसे तथा गले और हदयमें

भगवान् शिवकी आज्ञाके अनुसार सदैव प्रदान करनेवास्त्र है। पञ्चमुख रुद्राक्ष समस्त रुद्राक्ष धारण करना चाहिये। \* अतिवाँके लिये प्रणवके उत्तारणपूर्वक स्वास-घारणका विधान है। जिसके रुखाटमें त्रिपुण्ड लगा हो और सभी अङ स्टाक्षरो विभूषित हो तथा जो यृत्युक्रय-पत्रका जप कर रहा हो, उसका दर्शन करनेसे साक्षात रहके दर्शनका फल प्राप्त होता है।

पार्वती । रहाक्ष अनेक प्रकारके बताये गये हैं। मैं उनके भेदोंका वर्णन करता है। वे भेद भोग और मीक्सप फल देनेवाले हैं। तुम वत्तम भक्तिभावसे उनका परिचम सुनो । एक मुखवाला स्टाक्ष साक्षात निायका स्वरूप है। यह भीग और मोशक्षण फल प्रदान करता है। जहाँ रहाक्षको पूजा होती है, बहाँसे लक्ष्मी दूर नहीं जाती। उस स्थानके सारे उपद्रव नष्ट हो जाते हैं तथा वहाँ रहनेवाले खोगोकी सम्पूर्ण काबनाएँ पूर्ण होती हैं। हो प्रवासा न्हास देवदेवेशर कहा गया है। वह सम्पूर्ण कामनाओं और फलोंको देनेवाला है। तीन मुख्याला रुडाझ सदा साक्षात साधनका फल देनेवाका है. उसके प्रभावसे सारी विद्याएँ प्रतिद्वित होती हैं, चार पुखवाला स्टाक्ष साक्षात् प्रज्ञाका रूप है। वह दर्शन और स्पर्शसे शीध ही धर्म, अर्थ, काप और मोक्ष-इत चारो पुरुषार्थीको देनेवाला है। पाँच पुरुवाला महाक्ष साक्षात् कालाग्रिस्टरूप है। वह सब कुछ करनेपें समर्थ है। सबको मुक्ति देनेवाला तथा सम्पूर्ण मनोवाञ्चित फल

पापोंको दूर कर देता है। छः मुखाँवाला रुद्राक्ष कार्तिकेयका स्वरूप है। यदि दाहिनी बाँहमें उसे धारण कियां जाय तो धारण करनेवासा पनुष्य ब्रह्महरूम आदि पापीसे मुक्त हो जाता है, इसमें संशय नहीं है। सात मुखवाला स्ट्राक्ष अनङ्ग्रारूप और अनङ्ग नामसे ही प्रसिद्ध है। देवेशि ! उसको धारण करनेसे दरिद्र भी ऐश्वर्यञ्चाली हो जाता है। आठ मुखबाला रुद्राक्ष अष्टपूर्ति भैरवरूप है, उसको धारण करनेसे मनुष्य पूर्णायु होता है और मृत्युके पश्चात शुरुवारी शंकर हो जाता है। जी मुखबाले रहाक्षको धैरव तथा कपिल-मुनिका प्रतीक माना गया है अथवा नी रूप धारण करनेवाली महेश्वरी दुर्गा उसकी अधिप्रात्री देवी मानी गयी हैं। जो मनुष्य भक्तिपरायण हो अपने बाये हाधमें नवमुख स्ट्राक्षको धारण करता है, वह निश्चय ही मेरे समान सर्वेश्वर हो जाता है-इसमें संशय यही है। महेश्वरि ! दस मुखवाला स्टाक्ष माक्षात् भगवान् विष्णुका रूप है। देवेशि ! उसको धारण करनेसे मनुष्यकी सम्पूर्ण कामनाएँ पूर्ण हो जाती हैं। परपेश्वरि ! न्यारह भुरतजाला जो सद्राक्ष है, वह स्त्रस्त्य है। उसको धारण करनेसे मनुष्य सर्वत्र किजपी होता है। बारह भूखवाले स्ट्राक्षको केराप्रदेशमें धारण करे। उसके धारण करनेसे मानो पालकपर बारही आदित विराजमान हो जाते हैं। तेरह मुखबाला रुद्राक्ष विश्वेदेवोंका खरूप है। उसको धारण

सर्वाक्रमाणां वर्णानां क्रीशृद्धणां शिवाक्रयाः धर्माः सदैव स्टाक्षा × × × × ॥

करके मनुष्य सम्पूर्ण अभीष्टोंको पाता तथा पुरुषको देखकर भूत, प्रेत, पिशाच, सीभाग्य और मङ्गल लाच करता है। बौदह मुखयाला जो रहाक्ष है, वह परम शिवस्त्य हैं। उसे भक्तिपूर्वक मस्तकपर धारण करे। इससे समस्त पापाँका नाश हो जाता है।

गिरिराजकुमारी ! इस प्रकार मुखाँके भेदसे रुद्राक्षके चौदह भेद बताये गये। अब तुम क्रमशः उन स्टाक्षीके धारण करनेके मन्त्रोंको प्रसन्नतापूर्वक सुनो । १. ३३ हीं नमः । २. ३% नमः । ३. ३% श्री नमः । ४. ३% हीं नमः। ५. ॐ हीं नमः। ६. ॐ हीं ह नमः। ७. ॐ हं नमः। ८. ॐ हं नमः। ९. को ही हे नयः। १०. को ही बनः। ११. को हीं है नमः। १२. अम् औ शो है नमः। १३. 🕉 ही नमः। १४. ॐ नमः। इन चाँदह पार्यतीके सामने जो कुछ कहा था, वह सब मन्त्रोहारा क्रमणः एकसे लेकर बौदह तुन्हारे प्रश्नके अनुसार मैंने कह सुनाया। मुखबाले स्डाक्षको धारण करनेका विधान मुनीधरो ! मैंने सुन्हारे समक्ष इस है। साधकको चाहिये कि वह निज्ञ और विज्ञेश्वरसंहिताका वर्णन किया है। यह आलस्यका त्याग करके अद्धा-धक्तिसे संदिता सम्पूर्ण सिद्धियोको देनेवाली तथा सम्पन्न हो सम्पूर्ण मनोरशोंकी सिद्धिके लिये भगवान् जिल्की आज्ञासे नित्य मोक्ष प्रदान उक्त मन्त्रोद्वारा उन-उन स्डाओको च्यापा करनेवासी है।

करे। रुद्राक्षकी पाला धारण करनेवाले

डाकिनी, शाकिनी तथा जो अन्य ब्रोहकारी राक्षस आदि है, वे सब-के-सब दूर भाग जाते हैं। जो कृष्ट्रिम अभिचार आदि प्रयुक्त होते हैं, वे सब स्द्राक्षधारीको देखकर सशङ्ख हो दूर खिसक जाने हैं। पार्वती ! रुद्राक्ष-मालाधारी पुरुपको देखकर मैं शिव, भगवान् विष्णु, देवी दुर्गा, गणेश, सूर्यं तथा अन्य देवता भी प्रसन्न हो जाते हैं। महेश्वरि ! इस प्रकार स्द्राक्षको पहिपाको जानकर प्रमंकी वृद्धिके लिये चिक्तपूर्वक पूर्वोक्त पन्तोद्वारा विधिवत उसे धारण करना बाहिये (

मुनीग्रर! भगवान् शिवने देवी

(अध्याय २५)

।। ब्रिहोस्टरमंहिता सम्पूर्ण ॥

# रुद्रसंहिता, प्रथम (सृष्टि) खण्ड

ऋषियोंके प्रश्नके उत्तरमें नारद-ब्रह्म-संवादकी अवतारणा करते हुए सूतजीका उन्हें नारदमोहका प्रसङ्ग सुनाना; कामविजयके गर्वसे युक्त हुए नारदका

शिव, ब्रह्मा तथा विष्णुके पास जाकर अपने तपका प्रभाव बताना

विश्वोद्धवस्थितिलयादिष् हेतुमेन्ह मायाक्षयं विगतभाषम्बिन्यक्षयं

जो विश्वकी उत्पन्ति, स्थिति और रूप आदिके एकमात्र कारण है. गीरी गिरिराजकुमारी उपाके पति है, तत्त्वज्ञ है, जिनकी कीर्तिका कहीं अन्त नहीं है, जो मायाके आश्रय होकर भी उससे अत्यन्त दर हैं तथा जिनका स्वरूप अचिन्य है, उन विमल बोधखलप चगवान दिवको में प्रणाम करता है।

वन्दे क्रिये र्ग प्रकृतेरनादि

स्त्रभायया कुत्कामिर्द हि सष्ट्रका

शान्तस्वरूप, एकमात्र पुरुवोत्तम ज्ञिवकी नामवाली शुभ एवं उत्तम कथा है, उसे बन्दना करता है, जो अपनी मायासे इस हमलोगोंने सुन लिया। उसका आदिभाग सम्पूर्ण विश्वकी सृष्टि करके आकाशकी बहुत ही रमणीय है तथा वह शिव-भक्तोंपर भाँति इसके भीतर और बाहर भी स्थित हैं। भगवान् शिवका वात्सल्य-स्रेह प्रकट तन्देऽनारस्थं निजगृहरूपं

चे सारे जगत सदा सब ओर जिसके गौरीपति विदित्तत्वमनन्त्रजीतिम् । आसपास ही भ्रमण करते हैं, जिन्होंने अपनेसे ही इस प्रपद्यको रचनेकी विधि बोधसकरायामं हि जिले नमानि । बतायी थी, जो सबके भीतर अन्तर्यापी-रूपसे विराजमान हैं तथा जिनका अपना खक्रप अत्यन्त गृह है, उन भगवान शिवकी में सादर बन्दना करता है।

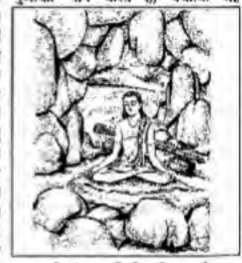
व्यासणी कहते हैं—जगतुके पिता चगवान् दिख, जगन्याता कल्याणमधी पार्वती तथा उनके पुत्र गणेशशीको नमस्कार करके हम इस पुराणका वर्णन करने हैं। एक समयकी बात है, नैविपारण्यमें निवास करनेवाले शीनक प्रशासनेक पुरुषोत्तरी हि। आदि सभी मुनियोने उत्तम भक्तिभावके साध संतजीसे पुछा-

नगोवदन्तवीहरुस्थितो यः॥ ऋषि बोले-महाभाग सुतजी ! में स्वभावसे ही उन अनादि, विद्येश्वरमंहिताकी जो साध्य-साधन-सण्ड करनेवाली है। विद्वत् ! अव आप भगवान् शियं धतस्त्रष्टमिदं विचरे। जिबके परम उत्तम खरूपका वर्णन जर्गान्त नित्यं परितो प्रमन्ति कीजिये। साथ ही शिव और पार्वतीके यसंनिधी चुम्बक्तोहक्तम्॥ दिव्य चरित्रोंका पूर्णरूपसे अवण कराइये। जैसे लोहा चुन्ककसे आकृष्ट होकर हम पूछते हैं, निर्गुण महेश्वर लोकमें उसके पास ही लड़का रहता है, उसी प्रकार सगुणक्रप कैसे धारण करते हैं ? हम सब

नहीं समझ पाते। सृष्टिके पहले भगवान् आनन्द प्रदान करनेवाला है। पशुओंकी शिव किस प्रकार अपने खरूपसे स्थित होते हिंसा करनेवाले निष्ठर कसाईके सिवा दूसरा हैं ? फिर सृष्टिके मध्यकालमें ये भगवान, कौन पुरुष उस गुणानुवादको सुननेसे ऊव किस तरह क्रीड़ा करते हुए सम्बक् व्यवहार-वर्ताव करते हैं और सृष्टिकल्पका अन्त होनेपर वे महेश्वरदेव किस रूपमें स्थित रहते हैं ? लोककल्याणकारी शंकर कैसे प्रसन्न होते हैं ? और प्रसन्न हुए महेश्वर अपने चक्ती तथा दूसरोंको कीन-सा उत्तम फल प्रदान करते हैं ? यह सब हमसे कहिये ? हमने सना है कि भगवान ज़िव जींघ्र प्रसन्न हो जाते हैं। वे महान दवालु हैं, इसलिये अपने भक्तोंका कष्ट नहीं देख सकते । ब्रह्मा, विष्णु और पहेंश-ये तीन देवता शिवके दी अङ्गुसे उत्पन्न हुए हैं । उनके प्राकटपकी कथा तथा उनके विद्येष चरित्रोका वर्णन कीजिये। प्रभो ! आप उमाके आविशांच और विवाहकी भी कथा कहिये। विदोध्तः गार्कस्थाधर्मका और उनके लीलाओंका भी वर्णन कीविये। निष्पाप गुणावली संसारकर्षी रोगकी दया है, मन सूतजी ! (हमारे प्रश्नके उत्तरमें) आपको ये तथा कानोंको प्रिय लगनेवाली और संस्पूर्ण सब तथा दूसरी बातें भी अवस्य कहनी मनोरक्षोंको देनेवाली है \*। ब्राह्मणी ! चाहिये।

लोगोने बडी उत्तम बात पूछी है। आप आदरपूर्वक सुने। जैसे आपलोग पूछ भगवान् सदाशिवकी कथामें आपलोगोंकी रहे हैं. उसी प्रकार देवर्षि नारदजीने शिवरूपी जो आन्तरिक निष्ठा हुई है, इसके लिये आप भगवान विष्णुसे प्रेरित होकर अपने पितासे धन्यवादके पात्र हैं। ब्राह्मणो ! भगवान् पूछा बा। अपने पूत्र नारदका प्रश्न सुनकर शंकरका गुणानुबाद सात्त्विक, राजस और शिवधक्त ब्रह्माजीका चित्त प्रसन्न हो गया

लोग विचार करनेपर भी शिवके तत्वको तामस तीनों ही प्रकृतिके मनुष्योंको सदा सकता है। जिनके मनमें कोई तथ्या नहीं है, ऐसे महाला पुरुष भगवान शिवके उन गणोका गान करते हैं: क्योंकि



आपलोगोंके प्रश्नके अनुसार में यथाबुद्धि सुतजोने कहा-मुनीश्वरो ! आप- प्रयक्षपूर्वक शिव-स्त्रीलाका वर्णन करता है,

प्रम्भोर्गुणानुवादात् को विस्त्र्येत पुमान् द्विचाः । विना पङ्गारं विविधवनान-दक्षरात् सदा ॥ गीयमानो चितृष्णीश्च भवरोगीप्रघोऽपि हि। मनःश्रीप्रदिरामक यतः सर्वार्थदः स वै।। (शि: प: सद: स: १ : २३-२४)

और वे उन मुनिद्दारोमणिको हर्ष प्रदान उन्होंने वहाँ शीघ्र ही अपनी सारी कलाएँ स्थ करते हुए प्रेमपूर्वक भगवान शिवके यशका | डाली । वसन्तरे भी महमन होकर अपना गान करने लगे।

विनीतविन हो तपसामें मन लगाया। हिमालय पर्वतमें कोई एक गुफा थी, जो बड़ी शोभासे सम्यन्न दिलायी देती थी। उसके निकट देवनदी गङ्गा निरन्तर वेगपूर्वक बहुती थीं। वहाँ एक महान् दिव्य आक्रम था. जो नाना प्रकारकी शोधास सुझाधित था । दिलादर्शी नारद्वी तपस्था करनेके लिये उसी आश्रमचे गये। उस गुफाको देखकर साक्षात्कार करानेवाला 'अहं ब्रह्मास्मि' (मे वहा हैं) —यह बिज़ान प्रकट होता है। मनियर नारदेशी जल इस प्रकार तपस्वा करने लगे, उस समग्रे यह समाचार गंकर देवराज इन्द्र कांच रहे । ने पानसिक संतापसे विद्वल हो गये। 'ये नारदम्नि मेरा राज्य लेना चाहते हैं'--मन-ही-मन ऐसा सोचकर इन्द्रने उनकी तपमामें विभ बालनेके लिये देवराजने अपने मनक्षे कामदेवका स्परण किया। स्मरण करते ही कामदेव आ गये। महेन्द्रने उन्हें नारद्रजीकी नपस्थायें विश्व डालनेका आदेश दिया। यह आजा पाकर कापदेव यसन्तको साथ ले बडे गर्वसे उस प्रचाद कह सुनावा, तत्वश्चात् इन्द्रकी स्थानपर गये और अपना उपाय करने रूगे। आजासे वे वसलके साथ अपने स्थानको

प्रमाव अनेक प्रकारसे प्रकट किया। एक समयकी बात है, मुनिशिरोर्मीण मुनिवरो ! कापदेव और यसनके अधक विश्रवर नारदजीने, जो ब्रह्माजीके पुत्र हैं, प्रयत्न करनेपर भी नारद मुनिके चित्तमें विकार नहीं उत्पन्न हुआ। महादेखनीके अनुबहुसे दन दोनोंका गर्ब खूर्ण हो गया। शौनक आदि महर्षियो ! ऐसा होनेमें जो कारण था, उसे आदरपूर्वक सुनो। महादेवजीकी कृपासे ही नारदस्तिपर कामदेवका कोई प्रभाव नहीं पढ़ा। पहले उसी आधाममें काचराज भगवान शिवने उत्तय तपाया की थी और वहीं उन्होंने मुनियर नारदंजी बड़े प्रसन्न हुए और मुनियोंकी तपस्याका नाहा करनेवाले सुदीर्घकालतक वर्डो तपस्या करते रहे। कापदेवको सीच ही पूस कर बाला था। उनका अन्तःकरण शुद्ध था। वे दुइतापूर्वक उस समय रतिने कामदेवको पुनः जीवित आसन याँधकर मौन हो प्राणायापपूर्वक करनेके लिये देवताओंसे प्रार्थना की। तस सपाधिमें स्थित हो गये। ब्राह्मणो ! उन्होंने देवताओंने सपस्त लोकोंका कल्याण वह समाधि लगावी, जिसमें ब्रह्मका करनेवाले भगवान शंकासे याचना की। उनके याचना करनेपर वे बोले-'देवताओं ! कुछ समय त्यतीत होनेके बाद कामदेव जीवित तो हो जायेंगे, पांत यहाँ उनका कोई उपाय नहीं चल सकेगा। अवस्थाल ! यहाँ सदे होका सोग जारे ओर जितनी हरनककी धूमिको नेप्रसे देख पाते है, यहाँतक कामदेवके बाणींका प्रभाव नहीं वल सकेगा, इसमें संज्ञय नहीं है।' भगवान प्रयह करनेकी इन्हा की। उस समय शंकरको इस उक्तिके अनुसार उस समय वहाँ नारदजीके प्रति कामदेवका निजी प्रभाव मिथ्या सिद्ध हुआ। वे शीध ही खगंत्रोकमें इन्द्रके पास लीट गये। वहाँ

कामदेवने अपना सारा बुनान्त और मुनिका

64 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

लौट गये। उस समय देवराज इन्द्रको बडा विस्मय हुआ। उन्होंने नारदजीकी चुरि-चुरि प्रशंसा की। परंतु शिवकी मापासे मोहित होनेके कारण वे उस पूर्ववृत्तानको सारण न कर सके । वास्तवमें इस संसारके मीतर सभी प्राणियोंके लिये शम्पकी मायाको जानना अत्यन्त कठिन है। जिसने भगवान् शिवके जरणोंमें अपने-आपको समर्पित कर दिया है, उस भक्तको छोड़कर दोष सारा जगत् उनकी **पायासे मोहित हो जाता है। \* नास्ट्रजी भी** धगवान् शंकरकी कृपासे वहाँ विस्कालतक तपस्यामे रूगे रहे। जब उन्होंने अपनी तपस्याको पूर्ण हुई समझा, तब वे मूनि उससे विरत हो गये। 'कामदेवपर पेरी विजय हुई' ऐसा मानकर उन पुनीश्वरके मनमें व्यर्ध ही गर्व हो गया। घगवान् शिवकी घायासे मोहित होनेके कारण उन्हें यथार्थ बातका ज्ञान नहीं रहा। (वे यह नहीं समझ सके कि

कामदेवके पराजित होनेमें भगवान् शंकरका प्रभाव ही कारण है।) उस मायासे अत्यन मोहित हो मुनिशिरोमणि नारद अपना काम-विजय-सम्बन्धी वृतान्त वहानेके लिये तुत्त ही कैलास पर्यतपर गये। उस समय वे विजयके मदसे उत्पत्त हो रहे थे। वहाँ रुद्धवेको नमस्कार करके गर्वसे भरे हुए मुनिने अपने-आपको पहात्मा मानकर तथा अपने ही प्रभावसे कामदेवपर अपनी किनय हुई समझकर उनसे सारा वृत्तान कह सनाया ।

वह सब सुनकर भक्तवत्सल भगवान् शंकरने नारदजीसे, जो अपनी (शिक्की) ही

मावासे मोहित होनेके कारण कामविजयके यथार्थ कारणको नहीं जानते थे और अपने विवेकको भी सो बैठे थे, कहा-

रुद्र बोले-तात नारह ! तुम बडे विद्वान् हो, धन्यवादके पात्र हो। परंतु मेरी यह बात ध्यान देकर सुनो । अबसे फिर कभी ऐसी बात कहीं भी न कहना । विशेषतः भगवान् विद्या-के सामने इसकी चर्चा कदापि न करना। तुमने मुझसे अपना जो वृत्तान्त बताया है, उसे पुछनेपर भी दूसरोके सामने न कहना। यह सिद्धि-सम्बन्धी चुत्तान्त सर्वश्रा गुप्त रखने योग्य है, इसे कभी किसीपर प्रकट नहीं करना बाहिये । तुप पुढ़ो विदोष प्रिय हो, इसीलिये अधिक जोर देकर में तुन्हें यह शिक्षा देता है और इसे न कहनेकी आज़ा देता हैं; क्योंकि नुम भगवान विष्णुके भक्त हो और उनके भक्त होते हुए ही मेरे अत्यन्त अनुगामी हो।



दुर्जेया शम्भवी म्वया सर्वेषां प्राणिनामितः । घत्तंः विनार्पतान्यनं तपा सम्मोद्धानं जगत् ॥

संसारकी सृष्टि करनेवाले भगवान् स्द्रने भगवान् विष्णुका यह तवन सुनकर मुनिशिरोमणि नास्य ब्रह्मलोकमें गये। वहाँ चयार्थं कारणको पूर्णरूपसे जान लिया। त्रह्माजीको नमस्कार करके उन्होंने कहा— उत्पक्षात् श्रीविष्णु वोले-मुनिश्रेष्ठ ! सारा वृत्तान भगवान् विष्णुके सामने बुद्धिवाले हो। कहनेके लिये वहाँसे शीध ही विष्णुत्लेकमें ऑहरिकी कही हुई ऐसी बहुत-सी बातें गये। नारदमुनिको आते देख भगवान् विष्णु सुनकर मुनिक्रिरोमणि नारद जोर-जोरसे बड़े आदरसे उठे और शीघ ही आगे बढ़कर हैसने लगे और मन-ही-मन भगवानुको उन्होंने भुनिको इदयसे लगा लिया। भुनिके प्रणाम करके इस प्रकार बोले-आगमनका बचा हेत् है, इसका उन्हें पहलेसे नारदजीने कहा स्वामिन ! जब ही पता था। जारदजीको अपने आसनपर मुझपर आपको कृपा है, तब बेबारा कामदेव बिठाकर भगवान् शिवके चरणारचिन्दोंका अपना क्या प्रभाव दिखा सकता है। चित्तन करके शीहरिने उनसे पूछा-

आते हो ? यहाँ किसलिये तुन्हारा आगमन नारदमुनि वहाँसे चले गये। हुआ है ? मुनिशेष्ठ ! तुम धन्य हो । तुन्हारे

इस प्रकार बहुत कुछ कहका शुभागमनसे मैं पवित्र हो गया।

नारदजीको दिक्षा दी-अपने वृत्तात्तको गर्वसे भरे हुए नारदपुनिने भदसे पोहित गुप्त रखनेके लिये उन्हें समझाया-बुझाया । होकर अपना सारा वृत्तान्त बड़े अभिमानके परंतु वे तो शिवकी मायासे मोहित थे। साथ कह सुनाया। नारदपुनिका वह इसलिये उन्होंने उनको दी हुई शिक्षाको अहंकारयुक्त वचन सुनकर मन-ही-मन अपने लिये हितकर नहीं माना। तदननार घगवान् विष्णुने उनकी कामविजयके

'पिताजी ! मैंने अपने तयोखलारे तुम धन्य हो, तपस्याके तो भंडार ही हो। कामदेवको जीत लिया है।' उनको यह बात तुम्हारा इदय भी बड़ा उदार है। सुने ! जिसके सुनकर ब्रह्माजीने भगवान शिवके भीतर पक्ति, ज्ञान और वैराध्य नहीं होते, चरणारचिन्दोंका चिन्तन किया और सारा उसीके मनमें समस्त बु:खोंको देनेवाले काम, कारण जानकर अपने पुत्रको यह सब पोड़ आदि विकार शीध उत्पन्न होते हैं। तुम कहनेसे पना किया । यांतु नारदजी जियको तो नैष्ठिक जहाबारी हो और सदा माबासे मोहित थे। अताएव उनके चित्तमें ज्ञान-वैरान्यसे युक्त रहते हो; फिर भदका अङ्कर जम गया था। उनकी बुद्धि तुममें कामविकार कैसे आ सकता है। मारी गयी थी। इसलिये नारदजी अपना तुम तो जन्मसे ही निर्विकार तथा शुद्ध

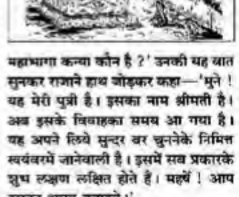
ऐसा कहकर धगवानुके चरणोंमें भगवान् विष्णु बोले तात ! कहाँसे मस्तक झुकाकर इच्छानुसार विचरनेवाले

(अध्याय १-२)

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मायानिर्मित नगरमें ज्ञीलनिधिकी कन्यापर मोहित हुए नारदजीका भगवान् विष्णुसे उनका रूप माँगना, भगवान्का अपने रूपके साथ उन्हें वानरका-सा मुँह देना, कन्याका भगवान्को वरण करना और कुपित हुए नारदका शिवगणोंको शाप देना

सुतजी कहते हैं महर्षियो ! जब प्रणाम करवाया । उस कत्याको देखकर नारद्मुनि इच्छानुसार वहाँसे बले गये, तब नारद्मुनि चिकत हो गये और बोले-भगवान् शिवकी इन्छासे मायाविशास्य 'राजन् ! यह देवकन्याके समान सन्दरी श्रीहरिने तत्काल अपनी माया प्रकट की। उन्होंने मुनिके मार्गमें एक विशाल नगरकी रचना की, जिसका विस्तार सौ योजन था। वह अद्भुत नगर बड़ा ही मनोहर था। भगवानने उसे अपने वैक्उटलोकसे भी अधिक रमणीय बनाया था। नाना प्रकार-की चातुएँ उस नगरकी शोधा बढ़ाती थीं। वहाँ कियों और पुरुषोंके लिये बहुत-से विहार-स्थल थे । वह श्रेष्ट नगर चारो वर्णीके लोगोंसे भरा था। यहाँ झीलनिधि नामक ऐश्वर्यंत्रास्त्री राजा राज्य करने शे । वे अपनी पुत्रीका स्वयंत्रर करनेके लिये उद्यत थे। अतः उन्होंने महान् उत्सवका आयोजन किया था। उनकी कन्याका वरण करनेके लिये उत्सक हो चारों विशाओंसे बहुत-से राजकुमार प्रधारे थे, जो नाना प्रकारकी वेदाभूषा तथा सन्दर द्योभासे प्रकाशित हो रहे थे। उन राजकुपारोंसे वह नगर धरा-पूरा दिखायी देता था। ऐसे सुन्दर राजनगरको देख नारदजी मोहित हो गये। वे राजा शीलनिधिके द्वारपर गये। मुनिशिरोमणि स्वयंवरमें जानेवाली है। इसमें सब प्रकारके नारदको आया देख महाराज जीलनिधिने ञुध लक्षण लक्षित होते हैं। महर्षे ! आप श्रेष्ठ रत्नमय सिंहासनपर विठाकर उनका इसका भाग्य वताइये।' पूजन किया। तत्पश्चात् अपनी सुन्दरी कन्याको, जिसका नाम श्रीमती था, विद्वल हुए मुनिश्रेष्ट नारद उस कन्याको प्राप्त



राजाके इस प्रकार पूछनेपर कामसे बुलवाया और उससे नारदजीके चरणोंमें करनेकी इच्छा पनमें लिये राजाको सम्बोधित करके इस प्रकार बोले— धर्म-पालनमें तत्पर रहते हैं। उनकी एक

'भूपारु ! आपकी यह पुत्री समस्त शुभ लक्षणोंसे सम्पन्न है, परम सौभाग्यवती है। अपने महान् भाग्यके कारण यह बन्ध है

और साक्षात् लक्ष्मीको भाँति समस्त गुणां-की आगार है। इसका भावी पति निश्चय ही भगवान् इक्तरके समान वैभवजाली, सर्वेश्वर, किसीसे पराजित न होनेवाला,

बीर, कामविजवी तथा सम्पूर्ण देवताओंमें श्रेष्ठ होगा।'

ऐसा कहकर राजासे विदा है इन्छानुसार विचरनेवाले नारवपृति वहाँसे चल दिये। वे कामके बद्दीभूत हो गये थे। शिवकी मायाने उन्हें विशेष मोहभे डाल दिया था। वे मुनि मन-शी-मन सोचने लगे कि 'मैं इस राजकुमारीको कैसे प्राप्त करें।? स्वयंवरमें आये हुए नरेद्दीयेंसे सबको छोडकर यह एकमात्र मेरा ही बरण करे, यह

कैसे सामय हो सकता है? समस्त

नारियोंको सौन्दर्य सर्वबा त्रिय होता है।

सीन्दर्यको देखकर ही वह प्रसन्नतापूर्वक येरे

अधीन हो सकती है, इसमें संदाय नहीं है।'
ऐसा विचारकर कामसे विद्वल हुए
मुनिवर नारद घरावान् विष्णुका रूप प्रहण
करनेके लिये तत्काल उनके लोकमें जा
पहुँचे। वहाँ भगतान् विष्णुको प्रणाप करके

वे इस प्रकार ओले—'भगवन्! में एकान्तमें आपसे अपना सारा वृत्तान्त कहुँगा।' तब 'बहुत अच्छा' कहकर लक्ष्मीपति ब्रीहरि नारदजीके साथ एकान्तमें जा बैठे और ओले—'मुने! अब आप अपनी बात कहिये।'

तब नारटजीने कहा—भगवन् ! शीलनिधिने राजकुमारीसे भरी हुई खयंवर-आपके भक्त जो राजा शीलनिधि हैं, वे सदा सभाका आयोजन किया था। विप्रवरो !

विशास्त्रलेखना कन्या है, जो बहुत ही सुन्दरी है। उसका नाम औपती है। यह विश्व-मोहिनीके रूपमें विख्यात है और तीनों

लेकोमें सबसे अधिक सुन्दरी है। प्रभी ! आज में शीव ही उस कन्यासे बिबाह करना बाहता हूँ। राजा शीलनिधिने अपनी पुत्रीकी इन्छासे खबंबर रखाया है। इसलिये चारों

दिशाओं से वहाँ सहस्तों राजकुमार पधारे हैं। नाव ! में आपका प्रिय सेवक हूँ। अतः आप मुझे अपना स्वरूप दे दीजिये, जिससे

राजकुमारी श्रीमती निश्चय हो मुझे वर ले। सुठजी कहते हैं—महर्षियो ! नारद-मुनिकी ऐसी बात सुनकर भगवान् मशुसूदन हस यहे और भगवान् शंकरके प्रभावका अनुभव करके इन दयालु प्रभुने उन्हें इस प्रकार उत्तर दिया—

भगवान् विष्णु जेले— मुते ! तुम अपने अभीष्ट स्थानको जाओ। में उसी तरह तुन्हारा हित-साधन कसँगा, जैसे श्रेष्ट वैद्य अस्यन्त पीडित रोगीका करता है; क्योंकि तुम मुझे विशेष प्रिय हो।

ऐसा कहकर घगवान् विष्णुने नारदम्निको पुस्त तो वानरका दे दिया और शेष अङ्गाँमे अपने-जैसा स्वरूप देकर वे वहाँसे अन्तर्धान हो गये। घगवान्की पूर्वोक्त बात सुनकर और उनका मनोहर रूप प्राप्त हो गया समझकर नारदम्निको वड़ा हर्ष हुआ। वे अपनेको कृतकृत्य मानने लगे। घगवान्ने क्या प्रयत्न किया है, इसको वे समझ न सके। तदनन्तर भुनिश्रेष्ठ नारद शीक्र ही उस स्वानपर जा पहुँचे, जहाँ राजा शीलनिधिने राजकुमारोसे भरी हुई स्वयंवर-

राजपुत्रोंसे चिरी हुई वह दिव्य सर्ववर-सभा जान में दोनों पार्वद उनके निकट गये और दूसरी इन्द्रसभाके रामात अत्यन्त शोभा या रही थी। नमदजी उस राजसभामें जा बैठे और वहाँ बैठकर प्रसन्न मनसे बार-बार यही सोचने लगे कि 'मैं भगवान विष्णुके समान



स्त्य धारण किये हुए हैं। अतः वह राजकुमारी अवस्थ मेरा ही वरण करेगी. दूसरेका नहीं।' मुनिश्रेष्ट नारदको यह जात नहीं था कि पेरा पुँह कितना कुरूब है। उस सभामें बैठे हुए सब मनुष्याने मुनिको उनके जानते थे। मुनिको कामायेशसे भूद हुआ लेकर तुरंत अदृश्य हो गये और अपने

आपसमें बातचीत करते हुए उनकी हैंसी उड़ाने लगे। पांतु मृनि तो कामसे विद्वल हो रहे थे। अतः उन्होंने उनकी यथार्थ बात भी अनसुनी कर दी। वे मोहित हो श्रीमतीको प्राप्त करनेकी इच्छासे उसके आगमनकी प्रतीक्षा करने लगे। इसी बीचमें वह सुन्दरी राजकन्या

क्षियोशे विरी हुई अन्तःपुरसे यहाँ आवी। उसने अपने हाथमें सोनेकी एक सुन्दर माला ले रखी थी। वह शुधलक्षणा राजकुमारी लवंतरके मध्यभागमें लक्ष्मीके समान खड़ी हुई अपूर्व शोधा या रही थी। उत्तम व्रतका पालन करनेवाली का भूपकन्या माला हाश्रमें सेकर अपने पत्रके अनुसम करका अञ्चेषण करती हुई सारी संधामे भ्रमण करने लगी । नाग्दमुनिका भगवान् विष्णुके समान झरीर और वाना-जैसा मुँह देखकर वह कृपित हो गयी और उनकी ओरसे दृष्टि हटाकर असन्न मनसे दूसरी और चली गयी। खयंबर-सभामे अपने प्रतीयान्त्रित वरको न देशकर वह धयधीत हो गयी। राजकुपारी उस सभाके भीतर चुपचाप खड़ी रह गयी। उसने किसीके गलेमें जनमाला नहीं हाली। इतनेमें ही राजाके सवान वेशभूषा धारण किये भगवान् विष्णु वहाँ आ पहेंचे । किन्हीं दूसरे लोगोने उनको वहाँ नहीं देखा। केवल पूर्वरूपमें ही देखा। राजकमार आदि कोई उस कन्याकी ही दृष्टि उनपर पड़ी। भी उनके रूप-परिवर्तनके ग्रह्मको न जान धगवानको देखते ही उस परमसून्दरी सके । वहाँ नारदजीकी रक्षाके लिये भगवान् राजकमारीका मुख प्रसन्नतासे खिल उठा । स्द्रके दो पार्चंद आये थे, जो ब्राह्मणका रूप उसने तत्काल ही उनके कण्ठमें वह माला धारण करके गुढ़भावसे वहाँ बैठे हो। वे ही पहना दी। राजाका रूप धारण करनेवाले नारदर्जीके रूप-परिवर्तनके उत्तम भेदको भगवान विष्णु उस राजकुमारीको साथ

देख को।

धाममें जा पहुँचे। इधर सब राजकुमार सौन्दर्यके बलसे राजकुमारीको पाना जारते श्रीमतीकी ओरसे निराश हो गये। नारदपनि तो कामवंदनासे आतुर हो रहे थे। इसरिंग्ये वे अत्यन विद्वल हो उठे। तब ये दोनों विप्ररूपधारी ज्ञानविशास्य रुद्रगण काम-विञ्चल नगदकीसे उसी क्षण बोले-

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

रुद्रगणीने कहा —हे नारद ! हे मुने ! तुम व्यर्थ ही कामसे पोहित हो रहे हो और

भुतजो कहते हैं—महर्षियो । देन रुद्रगणोका यह वचन सुनकर नारदर्जीको बढ़ा बिस्पय हुआ। वे शिवकी पायासे मोहित थे । उन्होंने दर्चणमें अपना मुँह देखी । वानरके समान अपना मुँह देख वे तुरंत ही क्रोधसे बल उठे और मायासे मोहित होनेके कारण उन दोनो शिवगणोंको वहाँ शाप येते हुए बोलि-'अरे! तुम होनीने मुझ ब्राह्मणका उपहास किया है। अतः तुम ब्राह्मणके जीवीसे उत्पन्न राक्षस हो जाओ ( ब्राह्मणकी संतान होनेपर भी तुम्हारे आकार राक्ष्यके समान ही होंगे।' इस प्रकार अपने स्टिये जाप सुनकर वे दोनों ज्ञानिशिरोमींग शिवगण मुनिको मोहित जानकर कुछ नहीं बोले । ब्राह्मणो । चे सदा सब घटनाओचे भगवान् शिवकी ही इन्हा मानते थे। अतः उदासीन भावसे अपने स्थानको चले गर्ध और धगवान जिल्ला स्तृति करने लगे। (अध्याय ह)

हो । अपना वानरके समान घुणित मुँह श्रो

नारदजीका भगवान् विष्णुको क्रोधपूर्वक फटकारना और शाप देना: फिर मायाके दूर हो जानेपर पश्चात्तापपूर्वक भगवानके चरणोंमें गिरना और शुद्धिका उपाय पूछना तथा भगवान् विष्णुका उन्हें समझा-बुझाकर शिवका माहात्य जाननेके लिये ब्रह्माजीके पास जानेका आदेश और शिवक भजनका उपदेश देना स्तजी कहते हैं—यहर्षियो ! पाया- भगवान् विष्णुके किये हुए कपटको याद

मोहित नारदभुनि उन दोनों ज्ञिवगणोंको करके मनमें दुस्सह यथोसित शाप देकर भी भगवान् दिखके विष्णुत्येकको गये और समिधा पाकर इन्छावरा मोहनिद्रासे जाग न सके। वे प्रन्यलित हुए अग्रिट्वकी भौति क्रोक्स

 संक्रिप्त दिख्युराम • \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

जलते हुए बोले—उनका ज्ञान नष्ट हो गया सबको मोहमें डालते रहते हो। यह कपटपूर्ण था। इसलिये ये दर्वजनपूर्ण व्यङ्ग सुनाने कार्य करते हए तुमने जिस स्वरूपसे पुड़ो लगे।

नारदजीने कहा-हरे ! तुम बड़े दुछ हो, कपटी हो और समस्त विश्वको मोहमें डाले

रहते हो । इसरोंका उत्साह या उत्कर्ष तुमसे सहा नहीं जाता। तुप मायाची हो, तुन्हारा अन्त:करण मलिन है। पूर्वकालमें तुम्हीने

मोहिनीरूप धारण करके कपट किया, असतेको वारुणी मदिरा पिलायी, उन्हें अमृत नहीं पीने दिया। छल-कष्टमें ही अनुराग रखनेवाले हरे । यदि महेश्वर स्ट

दया करके विष न पी लेते हो तुन्हारी सारी पायर उसी दिन समाप्त हो जाती। विष्णुदेव ! कपटपूर्ण बाल तुम्बे अधिक प्रिय है। तुम्हारा स्वधान अच्छा नहीं है, तो

भी भगवान् इंकरने तुन्हें स्वतन्त्र बना दिया है। तुम्हारी इस चाल-बालको समझकर अब वे (भगवान शिव) भी पशासाप करते

होंगे । अपनी वाणीरूप वेदकी प्रामाणिकता स्थापित करनेवाले महादेवजीने ब्राह्मणको

सर्वोधरि बताया है। हरे । इस बातको जानकर आज में बलपूर्वक तुन्हें ऐसी सीख दूँगा, जिससे तुम फिर कभी कहीं भी ऐसा कर्म नहीं कर सकोगे। अवतक तुन्हें किसी शक्तिशाली या तेजस्वी पुरुषसे पाला नहीं

पड़ा था। इसलिये आजतक तुम निडर बने हुए हो । परंतु विष्णो ! अब तुम्हें अपनी

करनीका पुरा-पुरा फल मिलेगा !

प्रदर्शन करते हुए क्रोधसे खित्र हो उठे और नारदमुनि भी मोहित हो गये थे, खींच शाप देते हुए बोले— 'विष्णो ! तुमने स्रोके लिया। उस मायाके तिरोहित होते ही लिये मुझे ब्याकुल किया है। तुम इसी तरह - नास्दर्जी पूर्ववत् शुद्धबुद्धिसे युक्त हो गये।

संयुक्त किया था, उसी स्वरूपसे तुप मनुष्य हो जाओ और स्त्रीके वियोगका दुःख

थोगो । तुमने जिन चानरोंके समान पेरा पुँह

बनाया था, वे ही वस समय तुम्हारे सहायक हो । तुम दूसरोंको (स्त्री-विरहका) दु:स्त देनेवाले हो, अतः स्वयं भी तुम्हें स्त्रीके वियोगका दुःख प्राप्त हो । अज्ञानसे मोहित मनुष्योके समान तुम्हारी स्थिति हो।'

अज्ञानसे मोहित हुए नारदजीने मोहबदा ओहरिको जब इस तरह शाप दिया, तब उन्होंने शब्दुकी मायाकी प्रशंसा करते हुए उस शापको स्वीकार कर लिया। तदनन्तर भगवान् विष्णुसे ऐसा कहकर महालीला करनेवाले शम्भुने अपनी उस माथामोहित नारदमुनि अपने ब्रह्मतेजका विश्वमोहिनी मायाको, जिसके कारण ज्ञानी **क्रमान्ता** क

94

उन्हें पूर्ववत् ज्ञान प्राप्त हो गया और उनकी होकर जो भगवान् शिवकी बात नहीं मानी सारी व्याकुलता जाती रही। इससे वनके बी-इसकी अवहेलना कर दी थी, उसी मनमें बड़ा विस्मय हुआ। वे अधिकाधिक अपराधका चनवान् शिवने तुन्हें ऐसा फल पश्चाताप करते हुए बार्रबार अपनी निन्दा दिया है; क्योंकि वे ही कर्मफलके दाता है। करने लगे। उस समय उन्होंने ज्ञानीको भी तुम अपने मध्में यह दुई निश्चय कर लो कि मोहमें उपल्नेवाली धगवान् इम्मुकी भगवान् शिवकी इच्छासे ही यह सब कुछ माखाकी सराहना की। तदनन्तर यह जानकर हुआ है। सक्के खामी परमेश्वर शंकर ही कि पायाके कारण ही में भ्रममें पड़ गवा गर्वको दूर करनेवाले हैं। वे ही परप्रहा श्रा—यह सब कुछ पेरा माथा-जनित भ्रम परमात्मा है। उन्हींका माहिदानन्दरूपसे बोध ही था, वैष्पावित्रारोमणि नारद्वी भगवान् होता है। वे निर्मुण और निर्विकार हैं। सस्व, विष्णुके चरणमें गिर पड़े । चगकान् श्रीहरिने उज और तम—इन तीनों गुणोंसे परे हैं । ये उन्हें उठाकर शहा कर दिया। उस समय अपनी दुर्वदि नष्ट हो जानेके कारण वे यो बोले 'नाच । मायासे मोहित होनेके कारण मेरी बुद्धि क्षिगड़ गयी थी। इसलिये मैंने आएके प्रति बहुत दुर्वजन को है, आएको शावतक दे हाला है। प्रमो ! उस शायको आप पिथ्या कर दीनिये। हाथ । मैंने बहुत लक्षा पाप किया है। अस मैं निश्चम ही नरकारे पहेला। हरे ! मैं आपका शास हैं। बताइयें, मैं बचा उपाय —कीन सा प्रावधित करूं, जिससे मेरा पाप-समृह नष्ट हो जाव और मुझे नरक्रमें न गिरना पड़े।' ऐसा काकर शुद्ध युद्धिवाले युनिशिरोपणि नारहजी पुन: प्रक्तिभावसे भगवान् विष्णुके

उठाकर मधुर वाणीमें कहा-

ही अपनी माचाको लेकर ब्रह्मा, विष्णु और महेल-इन तीन रूपोपे प्रकट होते हैं। निर्मुण और समुण भी वे ही हैं। निर्मुण आब्रस्थामें बन्हीका नाम शिव है। वे ही परधान्या, सोहंबर, परब्रहा, अविनासी, अनन्त और बहादेव आदि नामोंसे कहे जाते हैं। उन्हींकी सेवासे ब्रह्माजी जगतके रुप्ता हुए हैं और मैं तीनों लोकोंका पालन करता है। से स्वयं ही स्डल्पसे सदा सबका सीहार करते हैं। वे जिवस्परूपसे मनके साक्षी है. मायामे चित्र और निर्मुण हैं। खतन्त्र होनेके कारण वे अपनी इच्छोके अनुसार चलते हैं। उनका विहार-आचार-व्यवहार उत्तम है और वे चक्तोपर दया करनेवाले हैं। बर्गोंमें गिर पहें। उस समय उन्हें बड़ा नारद्वपूने ! ये तुन्हें एक सुन्दा उपाय बताता पक्षाताप हो रहा था। तब शीविकाने उन्हें हैं, जो सुरुद, समल पापोंका नाशक और सदा थोग एवं मोक्ष देनेवाला है। तुम उसे भगवान् विष्णु बोले-तात ! खेर न सुनो । अपने सारे संदायोको त्यागकर तुम कते। तुम मेरे श्रेष्ठ भक्त हो, इसमें संशय भगवान् शंकरके सुवशका गान करो और नहीं है। में तुम्हें एक बात बताता है, सुनो। सदा अनन्य भावसे शिवके शतनामसोत्रका उससे निश्चय ही तुम्हारा परम हित होगा. तुम्हे पाठ करो । मुने ! तुम निरन्तर उन्हींकी नरकमें नहीं जाना पहेगा। भगवान् शिव उपासना और उन्होंका भजन करो। उन्होंके तुम्हारा कल्याण करेंगे। तुमने मदसे मोहित असको सुनो और गाओ तथा प्रतिदिन

उन्होंकी पूजा-अर्खा करते रहो । नारद ! जो भक्तोंका पूजन किया करो । मुनिश्रेष्ठ ! अनायास भस्म हो जाते हैं—यह सत्य है, सत्य है। इसमें संज्ञय नहीं है। को भगवान दिवके नामरूपी नौकाका आश्रय लेते हैं, वे संसार-सागरसे पार हो जाते हैं। संसारके मूलभूत उनके सारे पाप निसंदेह नप्र हो जाते हैं। महामूने ! संसारके मूलभूत जो पातकरूपी बुक्ष हैं, उनका शिवनामस्रपी

कठारसे निश्चय ही नाड़ा हो जाता है। ह

जो लोग पापरूपी दावानलसे पीड़ित हैं, उन्हें शिवनामरूपी अमृतका पान करना चाहिये। पापदावाधिसे द्रम्य होनेवाले प्राणियोंको उस (शिवनामापुत) के विना ञ्चान्ति नहीं मिल सकती। सम्पूर्ण चेदोंका अवलोकन करके पूर्ववर्ती विद्वानोंने यही निश्चय किया है कि भगवान् ज्ञिक्की पूजा ही उल्कृष्ट साधन तथा जन्म-मरणहाणी संसारबन्धनके नाशका उपाय है। आजसे यसपूर्वक सावधान रहकर विधि-विधानके माध्र भक्तिभावसे नित्य-निरन्तर जगदम्बा पार्धतीसहित महेश्वर सदाशिवका भजन करो, नित्य शिवकी ही कथा सुनो और कही तथा अत्यन्त यत्र करके बारंबार शिय-

इारीर, मन और वाणीद्वारा भगवान अपने हृदयमें भगवान जिथके करूबल शंकरकी उपासना करता है, उसे पण्डित या चरणारविन्दोंकी स्थापना करके पहले ज्ञानी जानना चाहिये। वह जीवन्युक्त ज्ञिषके तीशोंमें क्लिरो। मुने ! इस प्रकार कहलाता है। 'त्राव' इस नामरूपी परमात्मा शंकरके अनुपम माहात्म्यका दर्शन दावानलसे बड़े-बड़े पातकोंके असंख्य पर्वत करते हुए अन्तमें आनन्दवन (काशी) को जाओ, वह स्थान भगवान शिवको बहुत ही प्रिय है। वहाँ भक्तिपूर्वक विश्वनाधजीका दर्शन-पूजन करो । विशेषतः उनकी स्तुति-वन्द्रना करके तुम निर्विकल्प (संशयरहित) हो जाओंगे, नारदजी ! इसके बाद तुप्हें मेरी आज्ञासे मिलपूर्वक अपने मनोरथकी सिद्धिके लिये निश्चय ही ब्रह्मलोकमें जाना बाहिये। वहाँ अपने पिता ब्रह्माजीकी विशेषरूपसे स्तृति-वन्दना करके तुन्हें प्रसन्नतापूर्ण इदयसे बारेबार शिव-महिमाके विषयमें प्रश्न करना चाहिये। ब्रह्माजी शिष-भक्तोंमें ओह है। ये तुन्हें नड़ी प्रसन्नताके साथ भगवान शंकरका माहात्व्य और शतनामस्तोत्र सुनावेंगे । पुने ! आजसे तुम जियाराध्यमें तत्पर रहनेवाले शिवधक्त हो जाओ और विशेषरूपसे मोक्षके भागी बनो । घगवान् ज्ञिय तुम्हारा कल्याण करेंगे । इस प्रकार प्रसन्नचित्त हुए भगवान् विष्णु नारदमुनिको प्रेमपूर्वक उपदेश देकर ब्रोशिवका स्परण, वचन और स्तवन करके

वहाँसे अन्तर्धान हो गये।

<sup>(</sup>अध्याय ४)

धम्मोधकरन्नप्रसान् साथ सत्ये र सञयः ॥(तिः पुः कः सुः ४ ।४५) विश्वेतिनाकः (भाग्रेमेशणाज्यपर्वताः

<sup>ः</sup> द्विप्रभागत्मी प्राप्य संसाराच्यि ततित है। संसारमुख्यावनि तेवी गङ्बन्बसंङावम्। संसारमुक्तभूतानां पाकासन्ते महामुने।शिवजनकुळोण विवासं काक्टे कुलन्।(शिकपुर्क स्वार १५१-५६)

नारदजीका शिवतीर्थोंमें भ्रमण, शिवगणोंको शापोद्धारकी बात बताना तथा ब्रह्मलोकमें जाकर ब्रह्माजीसे शिवतत्त्वके विषयमें प्रश्न करना

सुतजी कहते हैं--- महर्षियो ! धगवान् गया था । इसीलिये आप दोनोंको मैंने शाप उनका खित्त शुद्ध है—यह जानकर वे दोनो शापसे उद्धारकी इच्छा रसकर वर्डी गये थे। उन्होंने आदरपूर्वक मुनिके दोनों पैर पकड लिये और मस्तक झुकाकर घलीचाँत प्रणाम करके शीघ्र ही इस प्रकार कहा-

शिवगण बोले-ब्रह्मन् ! हम दोनी शिवके गण है। मूने ! हमने ही आपका अपराध किया है। राजकुमारी श्रीपतीके खयंबरमें आपका चित्त मायासे मोहित हो रहा था। उस समय परमेश्वरकी प्रेरणामे आपने हम दोनोंको शाप दे दिया। बहाँ कुसमय जानकर हमने चुप रह जाना ही अपनी जीवन-रक्षाका उपाय समझा । इसमें किसीका दोष नहीं है। हमें अपने कर्मका ही फल प्राप्त हुआ है। प्रभो ! अब आप प्रसन्न होइये और हम दोनोंपर अनुग्रह कीजिये।

नारदजीने कहा आप महादेवजीके गण हैं और सत्पुरुवोंके लिये परम सम्माननीय हैं। अतः पेरे मोहरहित एथं सुखदायक यथार्थ वचनको सुनिये। पहले निश्चय ही मेरी बुद्धि भ्रष्ट हो गयी थी, विगड गयी थी और मैं सर्वथा मोहके वशीभत हो

श्रीहरिके अन्तर्धान हो जानेपर मुनिश्रेष्ट नारद दे दिया । शिवगणो ! मैंने जो कुछ कहा है, शिवरिष्ट्रोंका भक्तिपूर्वक दर्शन करते हुए वह वैसा ही होगा, तथापि मेरी बात सनिये। पृथ्वीपर विचरने लगे। ब्राह्मणो ! मैं आपके लिये शापोद्धारकी बात बता रहा भूमण्डलपर घूम-फिरकर उन्होंने भोग और है। आपलोग आज मेरे अपराधको क्षमा मोक्ष देनेवाले बहुत-से शिवलिङ्गोंका कर दें। पुनिवर विश्ववाके वीर्यसे जन्म ग्रहण प्रेमपूर्वक दर्शन किया । दिव्यदर्शी नारदजी करके आप सम्पूर्ण दिशाओंमें प्रसिद्ध भूतलके तीश्रोमें विचर रहे हैं और इस समय (कुम्मकर्ण-रावण) राश्वसराजका पद प्राप्त करेंगे और बलवान, वैभवसे युक्त तथा शिवराण उनके पास गये । वे उनके दिये हुए परम प्रतापी होंगे । समल ब्रह्माण्डके राजा होकर ज़िवनक एवं जितेन्द्रिय होंगे और शिवके ही दूसरे खरूप श्रीविष्णुके हाथी मृत्यु पाकर फिर अपने पदपर प्रतिष्ठित हो जायंगे।

स्तजो कहते हैं-महर्षियो ! महत्त्वा नारद्रपनिकी यह बात सनकर वे दोनों



शिवगण प्रसन्न हो सानन्द अपने स्थानको जगन्त्रभो ! आपके कृपाप्रसादसे मैंने लौट गये । श्रीनारहजी भी अत्यन्त आनन्दित भगवान् विष्णुके उत्तम माहात्य्यका पूर्णतया तथा शिवतीथोंका दर्शन करते हुए बार्खार भूमण्डलमें विचरने लगे । अत्तमें ये सबके ऊपर विराजमान शिवप्रिया काशीपुरीमें गये, जो शिवस्वरूपिणी एवं शिवको सुख देनेवाली है। काशीपुरीका दर्शन करके नारदजी कतार्थ हो गये। उन्होंने भगवान् काशीनाधका दर्शन किया और परम प्रेम एवं परमानन्दरो युक्त हो उनको एजा की। काजीका सानन्द सेवन करके वे मृतिशेष्ट कृतार्थताका अनुभव करने लगे और प्रेमसे बिह्नल हो उसका नधन, वर्णन तथा स्वरण करते हुए ब्रह्मलीकको गर्य। निरन्तर दिवका स्परण करनेसे उनकी बुद्धि खुद्ध हो गयी थी। वहाँ प्रहेनकर दिखात्वका विशेषरूपसे जान प्राप्त करनेकी इच्छासे नारद्वजीने ब्रह्माजीको भक्तिपूर्वक नगस्कार किया और नाना प्रकारके लोबोद्वारा उनकी स्तृति करके उनसे दिवतत्त्वके विषयमे पुछा । उस समय नारदजीका हृदय भगवान्

शंकरके प्रति भक्तिभावनासे परिपूर्ण वा ।

शस्त्रजी बोले नहान ! परब्रहा

परमात्पाके स्वरूपको जाननेवाले पितामह !

हो अनन्यभावसे भगवान् शिवका ध्यान ज्ञान प्राप्त किया है। भक्तिमार्ग, ज्ञानमार्ग, अत्यत्त दुस्तर तथोमार्ग, दानपार्ग तथा तीर्द्यमार्गका भी अर्णन सना है। परंतु शिवतत्त्वका ज्ञान मुझे अभीतक नहीं हुआ है। में भगवान् इंकरकी पूजा-विधिको थी नहीं ज्ञानता । अतः प्रभो ! आप क्रमशः इन विष्योको तथा भगवान् शिवके विविध चरित्रोको तथा उनके खरूप-तत्त्व, प्रांकट्य, विवाह, गाईसम वर्ष — सब मुझे सताइये। निचाप पितामह ! ये सब जाते तथा और भी जो आक्षरपक बातें हों, उन सकका आपको वर्णन करना चाहिये। प्रजानाथ !

चित्र और जिल्ले आविभाव

विवाहका प्रसङ्घ विद्रीयरूपसे कहिये —तथा

कार्तिकेयके जन्मकी कथा भी पुड़ो

सुनाहये । प्राप्ते ! पहले बहुत लोगोसे पैने ये

बाते सुनी हैं. किंतु तुस नहीं हो सका है।

इसीलिये आपक्री इरणमें आबा हैं। आप

मुझपर कृपा कीजिये। अपने पुत्र नारदकी यह बात सुनकर लोक-पितामह ब्रह्मा व्हर्ण इस प्रकार कोले --

महाप्रलयकालमें केवल सद्ब्रह्मकी सत्ताका प्रतिपादन, उस निर्गुण-निराकार ब्रह्मसे ईश्वरमूर्ति (सदाशिव) का प्राकट्य, सदाशिवद्वारा स्वरूपभूता शक्ति (अम्बिका) का प्रकटीकरण, उन दोनोंके द्वारा उत्तम क्षेत्र (काशी या आनन्दवन) का त्रादुर्भाव, शिवके वामाङ्गसे परम पुरुष (विष्णु) का आविर्भाव तथा उनके सकाशसे प्राकृत तत्त्वोंकी क्रमशः उत्पत्तिका वर्णन

कहा-महान् ! 'यह', 'यह', 'ऐसा', 'ओ' इत्यादि रूपसे बद्याजीने देवजिरोमणे ! तुम सदा समझ जगत्के उपकारमें ही लगे रहते हो। तुमने लोगोंक हितकी कामनासे यह बहुत उत्तम बात पूछी है। जिसके सुननेसे सापूर्ण लोकोंके सपस्त पापोका क्षय हो जाता है, उस अनामय डिावतत्त्वका मैं तुमसे वर्णन करता है। शिवतत्त्वका स्वरूप बद्दा ही उत्कृष्ट और अदभूत है। जिस समय समहा चराचर जगत, नष्ट हो गया था, सर्वत्र केवल अन्धकार-ही-अन्धकार था। न सूर्व दिखायी देते श्रे न सन्द्रमा । अल्यान्य प्रहो और नक्षत्रींका भी पता नहीं था। न दिन होता था न रात; अग्नि, पृथ्वी, वायु और ग्रलकी भी सता नहीं थी। प्रधान तत्त्व (अल्याकृत प्रकृति) से रहित सुना आकाशमात्र शेष था, दूसरे किसी तेजकी उपलब्धि नहीं होती थी। अद्ध्र आदिका भी अस्तिस्य नहीं था । इस्ट्र और स्पर्श भी साम छोड जुके थे। गन्ध और रूपकी भी अधिकाक्ति नहीं होती थी। उसका भी अभाव हो गया था। दिशाओंका भी भान नहीं होता था। इस प्रकार सब ओर निरन्तर सुबीभेद्य घोर अन्धकार फैला हुआ था।



निर्दिष्ट होनेवाला भावाभावात्मक जगत नहीं

वा, उस समय एकपात्र वह 'सत्' ही शेष

उस समय 'तत्सद्ब्रह्म' इस श्रुतिमें जो 'सत्' भीतर निरन्तर देखते हैं। वह सत्तत्व मनका सुना जाता है, एकमात्र वहीं शेष था। जब विषय नहीं है। वाणीकी भी वहाँतक कभी

पहुँच नहीं होती। वह नाम तथा रूप-रंगसे (चिन्तय आकार) भगवान सदाशिव है। भी शून्य है। वह न स्थूल है न कुश, न हुस्त अर्वाचीन और प्राचीन विद्वान उन्होंको ईश्वर

है न दीर्घ तथा न लघु है न गुरु। उसमें न कहते हैं। उस समय एकाकी रहकर

देनेमें असमर्थ हो जाती है। यह सत्य, उस पराञ्चतिको प्रधान, प्रकृति, गुणवती, ज्ञानस्वरूप, अनन्त, परमार-द्मय, परम माया, बुद्धितन्त्वकी जननी तथा विकाररहित ज्योतिःस्वरूप, अप्रमेष, आधाराहित, बताया गया है। वह शक्ति अस्विका कही

सर्वव्यापी, सबका एकमात्र कारण, त्रिदेवजननी, निाया और मुलकारण भी निर्श्विकल्प, निरारम्भ, माथाञ्च्य, उपद्रव- कहते हैं। सदादिखहारा प्रकट की गयी उस रहित, अद्वितीय, अनादि, अनन्त, संकोच- इतिकके आठ मुजाएँ हैं। उस शुभलक्षणा

बताये अनुसार) विकल्प किये जाते हैं: नाना प्रकारके आधूषण उसके श्रीअङ्गोंकी उसने कुछ कालके बाद (सृष्टिका समय जोशा बदाते हैं। वह देवी नाना प्रकारकी आनेपर) द्वितीयकी इच्छा प्रकट की— गतियोंसे सम्पन्न है और अनेक प्रकारके उसके भीतर एकसे अनेक होनेका संकल्प अख-जल धारण करती है। उसके खुले हुए

अपनी लीलाशक्तिसे अपने लियं मूर्ति वह अविच्य तेवसे जगवगाती है। वह (आकार)की कल्पना की। यह मूर्ति सबकी बोनि है और मदा उद्यमशील रहती सम्पूर्ण ऐश्वर्स-गुणोंसे सम्पन्न, सर्वज्ञानमयी, है। एकाकिनी होनेपर भी वह माथा शुभस्यरूपा, सर्वेव्यापिनी, सर्वेरूपा, संयोगवशान अनेक हो जाती है। सर्वदक्षिनी, सर्वकारिणी, सबकी एकमात्र वे जो सदाशिव हैं, उन्हें परमपुरुष, वन्दनीया, सर्वांधा, सब कुछ देनेवाली और ईंछर, जिया, प्राप्तु और महेश्वर कहते हैं। वे सम्पूर्ण संस्कृतियोका केन्द्र थी। उस अपने महाकपर आकाश-गङ्गाको धारण शुद्धरूपिणी ईश्वर-मूर्तिकी कल्पना करके करते हैं। उनके भारतदेशमें चन्द्रमा शोभा

कभी वृद्धि होती है न हास । श्रुति भी उसके स्वेच्छानुसार विहार करनेवाले उन सदाशिवने विषयमें चकितभावसे 'हैं' इतना ही कहती अपने विप्रहसे स्वयं ही एक स्वरूपभूता है, अर्थात् उसकी सत्तामात्रका ही निरूपण शक्तिकी सृष्टि की, जो उनके अपने कर पाती है, उसका कोई विशेष विवरण श्रीअङ्गसे कभी अलग होनेवाली नहीं थीं।

निर्विकार, निराकार, निर्गुण, योगिगम्य, गर्धी है। उसीको प्रकृति, सर्वेश्वरी, विकाससे शून्य तथा लिनाय है। देवीके पुराकी सोभा विचित्र है। वह जिस परब्रह्मके विषयमें ज्ञान और अकेटी ही अपने मुखमण्डलमें सदा एक अज्ञानसे पूर्ण उक्तियोद्धारा इस प्रकार (ऊपर) सहस्र बन्द्रमाओंकी कान्ति धारण करती है।

उदित हुआ । तब उस निराकार परमात्याने नेत्र खिले हुए कमलके समान जान पहते हैं ।

अद्वितीय, अनादि, अनन्त, पाते हैं। उनके पाँच मुख हैं और प्रत्येक सर्वप्रकाशकः, चिन्मय, सर्वव्यापी और पुरुषे तीन-तीन नेत्र हैं। उनका चित्त सदा अविनाशी परत्रहा अन्तर्हित हो गया। जो प्रसन्न रहता है। वे दस भुजाओंसे युक्त और मूर्तिरहित चरम ब्रह्म है, उसीकी मूर्ति ब्रिशुलघारी हैं। उनके श्रीअङ्गोकी प्रभा

अङ्गोमें धस्म रमाये रहते हैं। उन कालकायी संकृत्तित करके हम दोनो उस पुरुषके ब्रहाने एक ही समय शक्तिके नाथ प्रसादते आनन्द-कानन (काशी)में

कर्पूरके समान क्षेत-गाँर है। वे अपने सारे मुँगे घरे हुए हैं। इस विशाल बित-समुद्रको

'शिवलोक' नामक क्षेत्रका निर्माण किया सुस्तपूर्वक निवास करें । यह आनन्दवन वह था। उस उत्तम क्षेत्रको ही काशी कहते हैं।

वह परम निर्दाण या मोक्षका स्वान है, जो सबके ऊपर विराजमान है। वे ज़िया-प्रियतमस्त्रप शक्ति और शिव, जो परमाजन्द-

खरूप है, उस मनोरम क्षेत्रमें नित्व निवास करते हैं। काशीपुरी परमानन्दरूपिणी है।

कभी उस क्षेत्रको अपने सांनिष्यसे मुक्त नहीं किया है। इसलिये विद्वान पुरुष उसे 'अधिपुत्तः क्षेत्र'के नायसे भी जानते हैं। यह

क्षेत्र आनन्दका हेत् है । इसलिये पिनाकशारी शिवने पहले उसका नाम 'आनन्दवन' हसा या । उसके बाद वह 'अधिमुक्त'के नामसे

प्रसिद्ध हुआ। देवर्षे ! एक समय उस आनन्दवनमे

रमण करते हुए शिवा और शिवके मनमें यह स्थान है. जहाँ हमारी मनोवृत्ति सब ओरसे इच्छा हुई कि किसी दूसरे पुरुषकी भी सृष्टि सिविटकर इसीवें लगी हुई है तथा जिसके करनी चाहिये, जिसपर यह सृष्टि- बाहरका जगत् चिनासे आतुर प्रतीत होता

क्षेत्ररू काशीर्थे रहकर इच्छानुसार विचरें सर्वव्यापी परमेश्वर शिवने अपने वामभागके और निर्वाण धारण करें। वही पुरुष हमारे दसवें अङ्गपर अमृत मल दिया। फिर तो

और वहीं अन्तमें सबका संहार भी करे। यह लोकोंने सबसे अधिक सुन्दर था। वह ज्ञान्त विन एक समुद्रके समान है। इसमें द्या। उसमें सन्तगुणकी अधिकता थी तथा

भुने ! शिव और द्वावाने प्रलवकालमें भी

संचालनका महान् भार रखकर हम दोनों है। ऐसा निश्चय करके इक्तिसहित

अनुप्रहसे सदा सबकी सृष्टि करे, पालन करे वहाँसे एक पुरुष प्रकट हुआ, जो तीनों

विन्ताकी उत्ताल तरङ्गे उठ-उठकर इसे वह गळ्नीरताका अश्राह सागर था। मुने ! ब्राञ्चल बनाये रहती है। इसमें सत्त्वगुणरूपी क्षमा नामक गुणसे युक्त उस पुरुषके लिये रहा, तमोगुणरूपी पाह और रजोगुणरूपी दूँढ़नेपर भी कहीं कोई उपमा नहीं मिलती थी । उसकी कान्ति उन्हर्नील मणिके समान निकलने लगीं । यह सब भगवान् शियकी इयाम थी। उसके अद्भ-अद्भमें दिव्य शोधा यायासे ही सम्भव हुआ। महामुने ! उस छिटक रही थी और नेत्र प्रफुल्ड कपलके जलसे सारा सूना आकाश व्याप्त हो गया। समान शोभा पा रहे थे। श्रीअङ्गोपर वह ब्रह्मरूप जल अपने स्पर्शमात्रसे सब सवर्णकी-सी कान्तिवाले दो सुन्दर रेशमी पापोका नाश करनेवाला सिद्ध हुआ। उस पीताम्बर शोधा दे रहे थे। किसीसे भी समय बके हुए परम पुरुष विष्णुने खर्थ उस पराजित न होनेवाला वह श्रीर पुरुष अपने जलमें इामन किया। वे दीर्घकालतक बड़ी प्रचण्ड पुजदण्डीसे सुशोधित हो रहा था। प्रसन्नताके साथ उसमें रहे। नार अर्थात् तदनन्तर उस पुरुषने परपेश्वर शिवको प्रणाम जलमें शयन करनेके कारण ही उनका करके कहा—'खापिन् । मेरे नाम निक्षित 'नारावण' यह श्रुनिसम्पत नाम प्रसिद्ध क्रीजिये और काम बताइये। उस पुरुषकी हुआ। उस समय उन परम पुरुष नारायणके यह बात सुनकर पहेंशर भगवान शंकर सिवा इसरी कोई प्राकृत वस्तु नहीं थी। हैंसते हुए मेथके समान गम्भीर वाणीमें उसके बाद ही उन पहात्मा नारायणदेवसे उससे बोले-

कारण तुम्हारा विष्णु नाम विख्यात हुआ। बता रहा हूँ। सुनो, प्रकृतिसे महत्तस्व प्रकट इसके सिवा और भी बहत-से नाम होंगे, जो हुआ और महत्तक्तसे तीनों गुण । इन गुणोंके धक्तीको सुख देनेवाले होंगे। तुम सुन्धिर भेटसे ही त्रिविध अहंकारकी उत्पत्ति हुई। उत्तम तम करी; क्योंकि वही समस्त अहंकारसे पाँच तन्मात्राएँ हुई और उन कार्योका साधन है।

मार्गसे श्रीविष्णुको बेदोंका ज्ञान प्रदान प्रादुर्भाव हुआ। पुनिश्रेष्ठ । इस प्रकार मैने किया। तदननार अपनी पहिमासे कभी ब्युत नुग्हें तत्त्वोंकी संख्या बतायी है। इनमेंसे न होनेवाले श्रीहरि भगवान् शिवको प्रणाम पुरुषको छोड़कर शेष सारे तत्त्व प्रकृतिसे करके बड़ी बारी तपत्था करने लगे और प्रकट हुए हैं, इसलिये सब-के-सब जब हैं। इक्तिसहित परमेश्वर शिव भी पार्षदगणोंके तत्वोंकी संख्या चौबीस है। उस समय साथ यहाँसे अदृद्य हो गये। भगवान् एकाकार हुए चौबीस तत्त्वोंको प्रहण करके विष्णुने सुदीर्घ कालतक बड़ी कठोर तपस्या वे परम पुरुष नारायण भगवान् शिवकी की। तपस्याके परिश्रमसे युक्त भगवान् इन्छासे ब्रह्मरूप जलमें सो गये। बिष्णुके अङ्गोसे नाना प्रकारकी जलधाराएँ

यशासमय सभी तत्त्व प्रकट तुए। महामते ! शिवने कहा-चला ! व्यापक होनेके चिद्धन ! मैं उन तत्त्वोंकी उत्पत्तिका प्रकार तन्यात्राओं से पाँच भूत प्रकट हुए। उसी ऐसा कहकर भगवान् शिवने श्वास- समय ज्ञानेन्त्रियों और कमेंन्द्रियोंका भी (अध्याय ६) भगवान् विष्णुकी नाभिसे कमलका प्रादुर्भाव, शिवेच्छावश ब्रह्माजीका उससे प्रकट होना, कमलनालके उद्गमका पता लगानेमें असमर्थ ब्रह्माका तप करना, श्रीहरिका उन्हें दर्शन देना, विवादग्रस्त ब्रह्मा-विष्णुके बीचमें अग्रि-स्तम्भका प्रकट होना तथा उसके ओर-छोरका पता न पाकर उन दोनोंका उसे प्रणाम करना

ब्रह्माजी कहते हैं—देवर्षे ! जब मेरा कार्य क्या है, मैं किसका पुत्र होकर नारायणदेव जलमें शयन करने लगे, उस उत्पन्न हुआ हूँ और किसने इस समय मेरा तस्त्रोंसे युक्त था और अत्यन्त अद्भुत, परम संज्ञाय नहीं है।' था । तत्पश्चात् कल्पाणकारी परमेखर साम्य कमरूसे नीखे उतारा । मुने ! मैं उस सदाशिवने पूर्ववत् प्रयत्न करके मुझे अपने कमलकी एक-एक नालमें गया और दाहिने अङ्गसे अपन्न किया। मुने ! डन सैकड़ों वर्षीतक वहाँ प्रमण करता रहा, महेश्वरने मुझे तुरंत ही अपनी मापासे पोहित किंतु कहीं भी उस कमलके उद्गमका उत्तम करके नारायणदेखके नाधिकमलमें डाल स्वान मुझे नहीं मिला। तब पुनः संशयमें दिया और लीलापूर्वक मुझे बहाँसे प्रकट पड़कर मैं उस कमलपुष्पपर जानेकी उत्सुक किया। इस प्रकार उस कमलसे पुत्रके हुआ और नालके मार्गसे उस कमलपर रूपमें मुझ हिरणयगर्भका जन्म हुआ। मेरे चड़ने लगा। इस तरह बहुत ऊपर जानेपर भी चार मुख हुए और शरीरकी कान्ति लाल भैं उस कमलके कोशको न पा सका। उस हुई। मेरे मस्तक त्रिपुण्डुकी रेखासे अड्डिन दलामें मैं और भी मोहित हो उठा। मुने ! थे। तात ! भगवान् दि।वकी माथासे मोहित उस समय भगवान् दिखकी इच्छासे परम होनेके कारण मेरी ज्ञानशक्ति इतनी दुर्बल हो सङ्गलमयी उत्तम आकाशवाणी प्रकट हुई, रही थी कि मैंने उस कमलके सिवा दूसरे जो मेरे मोहका विश्वंस करनेवाली थी। उस किसीको अपने शरीरका जनक या पिता वाणीने कहा—'तप' (तपस्या करो)। उस

समय उनकी नाचिसे भगवान् शंकरके निर्माण किया है—इस प्रकार संशयमें पड़े इच्छावश सहसा एक उत्तम कमल प्रकट हुए मेरे मनमें यह विचार उत्पन्न हुआ — 'मैं हुआ, जो बहुत बढ़ा था। उसमें असंख्य किस्तित्वे मोहमें यहा हुआ हूँ ? जिसने सुझे नालदण्ड थे । उसकी कान्ति कनेरके फुलके उत्पन्न किया है, उसका पता लगाना तो बहुत समान पीले रंगकी थी तथा उसको लबाई सरल है। इस कपलपुणका जो पत्रपुक्त और उँजाई भी अनन्त योजन थी। वह नाल है, उसका उद्गमस्थान इस जलके कमल करोड़ो सुपंकि समान प्रकाशित हो। भीतर नीचेकी ओर है। जिसने मुझे उत्पन्न रहा था, सुन्दर होनेके साथ ही सम्पूर्ण किया है, वह पुरुष भी वहीं होगा—इसमें रमणीय, दर्जनके योग्य तवा सबसे उत्तय ऐसा निश्चय करके मैंने अपनेको

नहीं जाना। मैं कौन हैं, कहाँसे आया है, आकाशवाणीको सुनकर मैंने अपने

संविद्ध तिवर्गण ०

808 जन्मदाता पिताका दर्शन करनेके लिये उस और नीचे जाकर उसके आदि-अन्तका पता समय पुनः प्रयक्षपूर्वक बारह वर्षोतक घोर लगानेके लिसे बड़ा प्रयत्न किया, परंतु हमें लिये ही बार भूजाओं और सुन्दर नैत्रोसे सुत्रोभित भगवान् विष्णु वहाँ सहसा प्रकट हो गये। उन परम पुरुषने अपने हाथोंने शङ्क, बक्त, गदा और पद्म धारण का रखे थे। उनके सारे अङ्ग सजल जलवरके सपान एथामकान्तिसे सुशोभित थे । उन परम प्रमुने सन्दर पीताम्बर पहन रहा था। उनके रूगे—'यह क्या करा है?' इसके मस्तक आदि अहामें मुक्ट आदि महामृश्यवान् आभूषण श्रीभा पाते से। उनका मुखारबिन्द प्रसदक्तमे विकास हुआ था । मैं उनकी छविपर मोहित हो रहा वा । वे मुझे करोड़ों कामदेवांके समान प्रनोहर दिखाती दिये । उनका बड अत्यन्त सुन्दा सव देखकर पुढ़ो बहा आश्चर्य हुआ। वे साविली और सुनहरी आभासे उद्धासित हो रहे थे। इस समय उन सर्वसत्त्वक्य, सर्वाच्या, चार

मुझे बड़ा हर्ष हुआ। तदनन्तर उन नागयणदेवके साध मेरी यद्यार्थ रूपका दर्शन कराइये। वातचीत आरम्भ हुई। भगवान् शिवकी

भुजा धारण करनेवाले, यहाबाह नाराधण-

महान् अग्रिस्तम्भ (ज्योतिर्मयसिङ्) प्रकट जीत गर्वे । हुआ। मैंने और श्रीविष्णुने क्रमशः ऊपर

तपस्या की। तब मुझपर अनुपह करनेके कहीं भी उसका ओर-छोर नहीं मिला। मैं बक्रकर ऊपरसे नीचे लौट आया और

> बगवान् विका भी उसी तरह नीवेसे ऊपर आकर मुझरो पिले। हप दोनों शिवकी याबासे पोहित थे। श्रीहरिने मेरे साथ आगे-पीछे और अगल-बगलसे परमेश्वर शिवको प्रणाम किया। फिर वे सोचने

खशपका निर्देश नहीं किया जा सकता; क्योंकि न तो इसका कोई नाम है और न कर्म हो है। विक्रमहित तत्त्व ही यहाँ लिङ्कभावको प्राप्त हो गया है। ध्यानमार्गमें भी उसके स्वरूपका कुछ पता नहीं बलता। इसके बाद में और श्रीहरि दोनोने अपने वितको स्वस्त्र करके उस अग्रिस्तम्पको

प्रणाम करना आरम्ब किया ।

हम दोनी बोले—महाप्रको । हम आपके खरूपको नहीं जानते। आप जो देवको वहाँ उस अपने अपने साथ देशका कोई भी क्यों न हों, आपको हमारा नमस्कार है। महेजान ! आप द्वीघ ही हमें अपने

मुनिश्रेष्ठ ! इस प्रकार आह्यारसे लोलासे वहाँ हम दोनोंमें कुछ विवाद छिड़ आविष्ट हुए हम दोनों ही वहाँ नमस्कार गया । इसी समय हमलोगोंके बीचमे एक करने लगे । ऐसा करते हुए हमारे सौ वर्ष (अध्याय ७)

ब्रह्मा और विष्णुको भगवान् ज्ञिवके ज्ञब्दमय ज्ञरीरका दर्जन

व्रक्षाओं कहते हैं— मुनिश्रेष्ठ नारद ! एक ही अधिलाया श्री कि इस प्योतिर्लिङ्गके इस प्रकार हम दोनों देवता गर्वरहित हो कपमें प्रकट हुए परमेश्वर प्रत्यक्ष दर्शन दे। निरन्तर प्रणाम करते रहे। हम दोनोंके मनमें भगवान शंकर दीनोंके प्रतिपालक,

204

उस समय श्रीहरि यह सोचने लगे कि समावेश है।) बीजी अपनी इच्छासे ही 'यह अग्निस्तम्भ यहाँ कहाँसे प्रकट हुआ है ? अपने बीजको अनेक रूपोमें विभक्त करके

अहंकारियोंका गर्स चूर्ण करनेवाले तथा हम दोनों फिर इसकी परीक्षा करें। मैं इस

सबके अविनाशी प्रभु है। ये हम दोनोंपर अनुपम अनलस्तव्यके नीचे जाऊँगा।' ऐसा दयालु हो गये। उस समय वहाँ उन विचार करते हुए श्रीहरिने वेद और शब्द सुरश्रेष्ठसं, 'ओ३म्' 'ओ३म्' ऐसा शब्दरूप दोनोंके आवेशसे युक्त विश्वासा शिवका नाद प्रकट हुआ, जो स्पष्टरूपसे सुनावी देता विन्तन किया। तब वहाँ एक ऋषि प्रकट था। वह नाद प्रुत स्वरमें अभिव्यक्त हुआ हुए, जो ऋषि समूहके परम साररूप माने था। जोरसे प्रकट होनेवाले उस शब्दके जाते हैं। उन्हीं ऋषिके द्वारा परमेश्वर विषयमें 'यह क्या है' ऐसा सोचते हुए समल श्रीविष्णुने जाना कि इस शब्दश्रहामध शरीरवाले परम लिहुके रूपमें साक्षात देवताओंके आराध्य भगवान् विष्णु मेरे परब्रह्मकरूप महादेवजी ही यहाँ प्रकट हुए साथ संतुष्टवित्तसे सड़े रहे। वे सर्वधा वैरभावसे रहित थे। उन्होंने स्टिङ्गके हैं। ये जिनारहित (अथवा अधिन्य) रहर दक्षिणभागमें सनातन आदिवर्ण अकारका है। जहाँ जाकर मनसहित वाणी उसे प्राप्त दर्शन किया। उत्तरभागमें उकारका, किये बिना ही लौट आती है, उस परब्रह्म पद्धभागमें सकारका और अन्तमें 'ओइम्' परमात्मा शिवका वाचक एकाक्षर (प्रणव) हीं है, वे इसके वाज्यार्थरूप हैं। वह परम इस नादका साक्षात् दर्शन एवं अनुभव हारण, ब्रात, सत्य, आनन्द एवं अपृतस्वरूप किया । दक्षिणभागमें प्रकट हुए आदिवर्ण अकारको सूर्वमण्डलके समान तेजोपय देखकर जब उन्होंने उत्तरभागमें दृष्टिपात किया, तब वहाँ उकार वर्ण अधिके समान दीप्तिशाली विस्तायी दिया । मुनिश्रेष्ठ ! इसी तरह उन्होंने मध्यजागर्गे मकारको चन्द्रसण्डलके समान क्ल्बल कान्तिस प्रकाशमान देखा । तदनन्तर जब उसके कपर दृष्टि डाली, तब शुद्ध स्फटिकमणिके समान निर्मल प्रभासे युक्त, तुरीयातीत. अमल, निष्कल, निरुपद्रय, निर्द्धन्द्व, अद्वितीय, शून्यमय, बाह्य और आध्यन्तरके भेदसे (बीजमात्रके खामी) है और 'अकार' रहित, बाह्यान्तरभेदसे युक्त, जगतुके चीतर संज्ञक मुझ ब्रह्माको 'वीज' कहते हैं। और बाहर स्वयं ही स्थित, आदि, मध्य और 'ठकार' नामधारी श्रीहरि योनि हैं। प्रधान अन्तमे रहित, आनन्दके आदि कारण तथा और पुरुषके भी ईश्वर जो महेश्वर हैं, वे सबके परम आश्रय, सत्य, आनन्द एवं बीजी, बीज और योनि भी हैं। उन्हींको अमृतस्वरूप परब्रहाका साक्षात्कार किया । 'नाद' कहा गया है । (उनके भीतर सबका

परात्पः परब्रह्म एकाञ्चरका वाच्य है। प्रणवके एक अक्षर अकारसे जगत्के वीजपुत अण्डजन्मा भगवान् ब्रह्माका बोध होता है। उसके दूसरे एक अक्षर उकारसे परम कारणरूप श्रीहरिका बोध होता है और तीसरे एक अक्षर मकारसे भगवान् नील-लोहित शिषका ज्ञान होता है। अकार मुष्टिकर्ता है, उकार मोहमें डालनेवाला है और मकार नित्य अनुप्रह करनेवाला है। पकार-बोध्य सर्वेष्ट्याची शिव बीजी संक्षित्र शिवपराष्ट्र क.

दोनों कृतार्थ हो गये।

स्थित हैं। इन बीजी भगवान् महेश्वरके अलंकृत था। उसकी कान्ति कर्पूरके समान लिइसे अकाररूप बीज प्रकट हुआ, जो गौर थी। वह नाना प्रकारकी छटाओंसे उकाररूप योनिमें स्थापित होकर सब ओर छिवमान् और भौति-भौतिके आभूषणीसे बढ़ने लगा। वह सुवर्णमब अञ्चके रूपमें ही। विभूषित था। उस परम उदार महापराक्रमी बताने योग्य था । उसका और कोई विदोष और महापुरुवके लक्षणोंसे सम्पन्न अत्यन्त लक्षण नहीं लक्षित होता था। वह दिव्य उत्कृष्ट रूपका दर्शन करके मैं और श्रीहरि अण्ड अनेक वर्षोतक जरुमें ही स्थित रहा। तदनन्तर एक हजार वर्धके बाद उस अण्डके दो टुकहे हो गये। ज़रूमें स्थित हुआ वह हो अपने दिव्य शब्दमय रूपको प्रकट करके मेरे साथ विश्वपालक भगवान् विष्णुने एक

FOR

अण्ड अजन्या ब्रह्माजीकी उत्पत्तिका स्थान हैंसते हुए खड़े हो गर्व। अकार उनका था और साक्षार महेब्रके आपातसे ही पस्तक और आकार ललाट है। इकार फुटकर दो भागोंमें बैट गया था। इस दाहिना और ईकार वायों नेत्र है। उकारको अवस्थामें उसका ऊपर स्थित हुआ उनका द्वाहिना और ऊकारको बार्यो कान सुवर्णमय कपाल बड़ी शोभा याने लगा। बताया जाता है। ऋकार उन परमेश्वरका वहीं ग्रुलोकके रूपमें प्रकट हुआ तथा जो दायाँ कपोल है और सुकार बायाँ। लु और उसका दूसरा मीचेबाला कपाल था. वहीं लू—ये उनकी नासिकाके दोनों छिद्र हैं। यह पाँच लक्षणोंसे युक्त पृथियों है। उस एकार उन सर्वव्यापी प्रभुका ऊपरी ओष्ट अण्डसे चतुर्मुल ब्रह्मा उत्पन्न हुए, जिनकी है और ऐकार अधर। ओकार तथा 'क' संज्ञा है। ये समस्त होकोंके लष्टा है। औकार—ये दोनों कमशः उनकी उपर और इस प्रकार वे भगवान् महेश्वर हो 'अ', 'ब' नीचेकी हो दनांपेक्तियों हैं। 'अं' और 'अः' और 'म्' इन त्रिविध रूपोंमें वर्णित हुए हैं। उन देवाधिदेव शुरूधारी शिवके दोनों तालु इसी अभिप्रायसे उन ज्योतिर्लिङ्गस्य है। क आदि पाँच अक्षर उनके दाहिने पाँच सदाशिवने 'ओइम्' 'ओइम्' ऐसा कहा— हाच है और इं आदि पाँच अक्षर बावें पाँच यह बात यज्ञबंदके श्रेष्ट पन्त्र कहते हैं। हाब: ट आदि और त आदि पाँच-पाँच यज्ञवेंद्रके श्रेष्ठ मन्त्रोका यह कथन सुनकर अक्षर उनके पैर हैं। प्रकार पेट है। फकारको ऋचाओं और साममनोने भी हमसे दाहिना पार्ध बताया जाता है और बकारको आदरपूर्वक कहा- 'हे हरे ! हे ब्रह्मन् ! यह बावाँ पार्श्व । भकारको कंधा कहते हैं । बात ऐसी ही है।' इस तरह देवेधर शिवको अकार उन योगी महादेव शम्भुका हृदय है। जानकर औहरिने शक्तिसम्भूत मन्तोंद्वारा 'य' से लेकर 'स' तक सात अक्षर उत्तम एवं महान् अध्यद्वयसे शोधित होनेवाले सर्वव्यापी शिवके शब्दमय शरीरकी सात उन महेश्वरदेवका स्तवन किया । इसी बीचमें बातुएँ हैं । हकार उनकी नाभि है और श्वकारको मेड (मूत्रेन्द्रिय) कहा गया है। और भी अद्भुत एवं सुन्दर रूप देखा । मुने ! इस प्रकार निर्मुण एवं गुणस्वरूप वह रूप पाँच पुत्रों और दस भूजाओंसे परमात्माके शब्दमय रूपको भगवती उमाके

तत्पश्चान् परमेश्वर भगवान् महेश प्रसन्न

साथ देखकर मैं और श्रीहरि दोनों कृतार्थ हो। प्रकार पाँच मन्त्रोकी उपलब्धि करके गये। इस तरह शब्द-ब्रह्ममय-शरीरधारी भगवान् श्रीहरि उनका जप करने लगे। महेश्वर शिवका दर्शन पाकर मेरे साथ तदनत्तर त्रहक्, वजुः और साम—ये ओर देखा। उस समय उन्हें पाँच कलाओंसे युक्त ॐकारजनित मन्त्रका साक्षात्कार हुआ । तत्पश्चात् महादेवजीका 'ॐ तत्त्वमसि' यह महावाक्य दृष्टिगोचर हुआ, जो परम उत्तम मन्त्ररूप है तथा शुद्ध स्फटिकके समान निर्मल है। फिर सम्पूर्ण धर्म और अर्धका साधक तथा बृद्धिखरूम गायत्री नामक दूसरा महान् मन्त लक्षित हुआ, जिसमें धीबीस अक्षर है तथा जो चारों पुरुषार्धकर्यी फल देनेवाला है। तत्पश्चात् मृत्युख्य-मन्त्र फिर पश्चाक्षर-मन्त्र तथा दक्षिणापृतिसंत्रक चिन्तामणि-मन्त्रका साक्षात्कार हुआ। इस

श्रीहरिने उन्हें प्रणाम किया और पुनः उत्परकों जिनके सप हैं, जो ईशोंके पुकुटमणि ईशान हैं, जो पुरातन पुरुष हैं, जिनका हृदय अधोर अर्थात् सौप्य है, जो हृदयको प्रिय रुगनेवाले सर्वगृह्य सदाशिव है, जिनके बरण वाम-परम सन्दर है, जो महान् देवता हैं और महान् सर्पराजको आधूषणके रूपमें बारण करते हैं, जिनके सभी ओर पैर और सभी ओर नेत्र हैं, जो मुझ ब्रह्मके भी अधिपति, कल्याणकारी तथा सृष्टि, पालन एवं संदार करनेवाले हैं, उन करदायक साम्बद्धिकका मेरे साथ भगवान विष्णुने धिय वचनोद्वारा संतृष्टचित्तसे स्तबन किया । (अध्याय ८)

# उमासहित भगवान् शिवका प्राकट्य, उनके द्वारा अपने खरूपका विवेचन तथा ब्रह्मा आदि तीनों देवताओंकी एकताका प्रतिपादन

शिवके मलक भस्माय त्रिपुण्ड्से अङ्कत थे। ऐसे विशेषणोंसे युक्त परमेश्वर

ब्रह्माजी कहते हैं— नास्द ! चगवान् महादेवजीको घगवती उपाके साथ उपस्थित विष्णुके द्वारा की हुई अपनी स्तृति सुनकर देख मैंने और भगवान विष्णुने पुनः प्रिय करुणानिधि पहेंचर अड़े प्रसन्न हुए और वचनोंद्वारा उनकी स्तुति की। तब पापहारी उमादेवीके साथ सहसा वहाँ प्रकट हो गये । कलगाकर भगवान् महेश्वरने प्रसन्नवित उस समय उनके पाँच पुरू और प्रत्येक होकर उन श्रीविष्णुदेवको शासरूपसे वेदका मुखर्म तीन-तीन नेत्र शोभा पाते थे। उपदेश दिया। मुने ! उनके बाद शियने भालदेशमें चन्द्रमाका मुक्ट मुशोधित था। परमात्मा श्रीवृरिको गुह्य ज्ञान प्रदान किया। सिरपर जटा धारण किये गौरवर्ण, विज्ञाल- फिर उन परमात्माने कृपा करके मुझे भी वह नेत्र शिखने अपने सम्पूर्ण अङ्गोमें विभृति ज्ञान दिया। वेदका ज्ञान प्राप्त करके कृतार्थ लगा रस्ती थी। उनके दस भुजाएँ थीं। हुए भगवान् विष्णुने घेरे साथ हाथ जोड़ कण्ठमें नील बिह्न था। उनके श्रीअङ्ग समस्त महेश्वरको नमस्कार करके पुनः उनसे आधूषणोंसे विचूषित थे। उन सर्वाङ्गसून्दर पूजनकी विधि बताने तथा सद्प्रदेश देनेके लिये प्रार्थना की।

बह्याजी कहते हैं-मुने ! श्रीहरिकी

 संक्षित्र शिवपुराण के 205 

यह बात सुनकर अत्यन्त प्रसन्न हुए झुकाकर प्रणाम करके हाब जोड़े खड़े हुए क्यानियान भगवान् ज्ञिवने प्रीतिपूर्वक यह उन नारायणदेवसे स्वयं कहा। श्रामहेश्वर बोले—मैं सृष्टि, पालन और बात कही। संहारका कर्ता हैं, सगुण और निर्गुण हैं तथा श्रीशिव बोले—सुरश्रेष्ट्रगण ! मैं तुम संबिदानन्दलरूप निर्विकार परब्रह्म परमात्मा

दोनोंकी भक्तिसे निश्चय ही बहुत प्रसन्न हैं। तुमलोग पुछ पहादेशकी ओर देखो । इस है। किष्णो ! सृष्टि, रक्षा और प्रलयस्प गुणों अञ्चला कार्योंक भेदसे मैं ही ब्रह्मा,

समय तुम्हें मेरा स्वरूप जैसा दिखायी देता है, वैसे ही रूपका प्रयत्नपूर्वक पूजन-चिन्तन

करना चाहिये । तुम दोनों महाबली हो और मेरी स्वरूपभूता प्रकृतिसे प्रकट हुए हो । मुझ

सर्वेश्वरके दाये-बावें अङ्गोसे तुन्हारा

आविर्धाव हुआ है। ये लोकपितामह ब्रह्मा मेरे दाहिने पार्श्वसे उत्पन्न हुए हैं और तुम विष्णु मुझ परनात्माके वाम पार्श्वसे प्रकट हुए हो । मैं तम दोनोंपर भलीभौति प्रसन्न है

और तुन्हें मनीवाञ्चित वर देता है। मेरी आज्ञासे तुम दोनोंकी मुझमें सुदृह भक्ति हो । ब्रह्मन् ! तुम मेरी आज्ञाका पालन करते हुए जगत्की सृष्टि करो और वत्स विष्णो ! तुम

इस चराचर जगत्तका पालन करते रही। हम दोनोंसे ऐसा कहकर भगवान शंकरने हमें पूजाकी उत्तम विधि प्रदान की. जिसके अनुसार पुजित होनेपर वे पुजकको

अनेक प्रकारके फल देते हैं। शब्धकी उपर्युक्त जात सुनकर पेरेसहित ओहरिने

महेश्वरको हाथ जोड प्रणाम करके कहा। भगवान विष्ण बोले-प्रभो ! यदि हमारे प्रति आपके हदचमें प्रीति उत्पन्न हुई है और यदि आए हमें वर देना आवड्यक समझते हैं तो हम यही वर माँगते हैं कि आपमें हम दोनोंकी सदा अनन्य एवं

सदा निष्कल हैं। विष्णों ! तुमने और ब्रह्माने मेरे अवतारके निमित्त जो स्तुति की है, तुन्हारो उस प्रार्थनाको मै अवस्य सची

विष्णु और रुद्र नाम धारण करके तीन

त्वरूपोपे विभक्त हुआ है। हरे ! वास्तवमें मैं

करूँगा; क्योंकि मैं भक्तवसात है। ब्रह्मन् ! मेरा ऐसा हो परम उत्कृष्ट रूप तुन्हारे शरीरसे इस लोकमें प्रकट होगा, जो नामसे 'स्त्र' कहलायेगा । मेरे अंडासे प्रकट हुए स्द्रकी सामर्थ्य सहरसे कम नहीं होगी। जो मैं है,

दृष्टिसं भी मुझमें और उसमें कोई अन्तर नहीं है। जैसे ज्योतिका जल आदिके साध सम्पर्क होनेपर भी उसमें स्पर्शदीष नहीं लगता, उसी प्रकार मुझ निर्गुण परमात्माको भी किसीके संयोगसे बन्धन नहीं प्राप्त होता । यह मेरा जिवस्त्य है । जब रुद्ध प्रकट होंगे, तब वे भी शिवके ही तुल्य होंगे। महामने ! उनमें और शिवमें परायेपनका

वही यह रुद्ध है। पूजाकी विधि-विधानकी

रूप सब जगत्में व्यवहार-निर्वाहके लिये दो रूपोमें विभक्त हो गया है। अतः शिव और स्द्रमें कभी भेदबुद्धि नहीं करनी चाहिये। वास्तवमें सारा दुश्य ही मेरे विचारसे शिवस्तप है।

भेद नहीं करना चाहिये। वास्तवमें एक ही

मैं, तुम, ब्रह्मा तथा जो ये रह प्रकट यह बात सुनकर भगवान् इसने पुन: मलक होंगे, वे सब-के-सब एकरूप हैं। इनमें भेद

अविचल भक्ति बनी रहे। ब्रह्माजी कहते हैं-मूने ! ब्रीहरिकी

नहीं है। भेद माननेपर अवदय ही बन्धन प्राप्त होगी। वे कार्यकी सिद्धिके लिये वहाँ होगा । तथापि मेरा शिवरूप ही सनातन है । ज्योतिरूपसे प्रकट होंगी । इस प्रकार मैंने यही सदा सब रूपोंका मूलभूत कहा गया है। यह सत्य, ज्ञान एवं अनन्त ब्रह्म है।\* ऐसा जानकर सदा मनसे मेरे पथार्थ- और संहारका सायादन ही है। सुरक्षेष्ठ । ये खरूपका दर्जन करना चाहिये। ब्रह्मन् ! सब-को-सब मेरी प्रिया प्रकृति देवीकी सुनो, मैं तुम्हें एक गोपनीय बात बता रहा अंशभूता हैं। हरे ! तुम लक्ष्मीका सहारा हैं। में स्वयं ब्रह्मात्रीकी भूकृटिसे प्रकट लेकर कार्य करो। ब्रह्मन् ! तुम्हें प्रकृतिकी होऊँगा। गुणोमें भी मेरा प्राकटा कहा गया अंशभूता वान्देवीको पाकर मेरी आज्ञाके है। जैसा कि लोगोंने कहा है 'हर तामस अनुसार मनसे सृष्टिकार्यका संवालन करना भेद केवल नामभावका है, वस्तुत: नहीं है। वास्तवमें 'हर'को नामस नहीं कहा जा सकता । ब्रह्मन् ! इस कारणासे तुन्हें ऐसा करना चाहिये । तुम तो इस सृष्टिक निर्माता बनो और ब्रीहरि इसका पालन करें तथा मेरे अंशसे प्रकट होनेवाले जो रुद्र हैं, से इसका प्ररूप करनेवाले होंगे। ये जो 'उमा' नामसे विख्यात परमेश्वरी प्रकृति देवी हैं, इन्हींकी

शक्तिभूता वान्देवी ब्रह्मजीका सेवन

प्रकृतिके हैं।' वास्तवमें उस रूपमें चाहिये और मैं अपनी प्रियाकी अंदाधृता अहंकारका वर्णन हुआ है। उस अहंकारको परात्यर कालीका आश्रय ले स्बरूपसे केवल तामस ही नहीं, वैकारिक प्रलय-सम्बन्धी उत्तम कार्य करूँगा। तुम (सालिक) भी समझना चाहिये (क्योंकि सब लोग अवश्य ही सम्पूर्ण आश्रपों तथा सार्त्विक देवगण वैकारिक आहंकारको हो। इनसे भिन्न अन्यान्य विविध कार्योद्वारा चारो सृष्टि हैं) । यह तामस और सान्त्रिक आदि वर्णोंसे और हुए खेककी सृष्टि एवं रक्षा आदि करके सुख पाओंगे। हरे ! तुम ज्ञान-विज्ञानसे सम्पन्न तथा सम्पूर्ण लोकोंक हितेषी हो। अतः अब मेरी आजा पाकर जगतुमें सब लोगोंके लिये मुक्तिदाता बनी । मेरा दर्जन होनेपर जो फल प्राप्न होता है, वही तुष्हारा दर्शन होनेपर भी होगा । मेरी यह बात सत्व है, सत्य है, इसमें संशयके लिये स्थान नहीं है। मेरे हदवमें किया है और विष्णुके इदयमें में हैं। जो इन दोनोंमें अनार नहीं करेंगी। फिर इन प्रकृति देवीसे वहाँ जो समझता, वहीं मुझे जिलेष प्रिय है।; श्रीहरि दूसरी शक्ति प्रकट होगी वे लक्ष्मीरूपसे मेरे बावें अङ्गसे प्रकट हुए हैं। ब्रह्माका भगवान् विष्णुका आश्रय लेगी। तदनत्तर दाहिने अद्भूसे प्राकट्य हुआ है और पुनः काली नामसे जो तीसरी शक्ति प्रकट महाप्रख्यकारी विश्वाच्या स्ट मेरे हदयसे होंगी, वे निश्चय ही मेरे अंडाभूत स्ट्रदेवको प्राद्भूत होंगे। विष्णो ! यें ही मुष्टि, पालन

देवीकी शुभस्वरूपा पराशक्तियोंका परिचय

दिया । उनका कार्य क्रमण: सृष्टि, पालन

मृत्त्रिभृतं सदोतः च सत्यज्ञानधनत्तकम् । (B) मः कः सः ९ (४०)

मधैय इदये विश्वविकाश श्रदये हाहम् ॥ उभयोरकारं यो वै न जनानं मतो मा। (शि॰ कु रू सु- १।५५-५६) संव क्षिव पुर ( मोटा दाउप ) ५---

और संहार करनेवाले रज आदि त्रिविध मुणों- सत्त्वगुण और बाहर तमोगुण धारण करते हैं द्वारा ब्रह्मा, विष्णु और रुब्रनायसे प्रसिद्ध हो तथा त्रिभुवनकी सृष्टि करनेवाले ब्रह्माजी तीन रूपोमें पृथक-पृथक प्रकट होता हैं। बाहर और भीतरसे भी रजोगुणी ही हैं। इस साक्षात् शिल गुणोंसे भिन्न हैं। वे प्रकृति और प्रकार ब्रह्मा, विष्णु तथा स्द्र-इन तीन पुरुषसे भी परे हैं—अद्वितीय, नित्य, अनन्त, देवताओं में गुण हैं, परंतु शिव गुणातीत माने पूर्ण एवं निरुक्षन परब्रह्म परमात्मा है। तीनों गये है। विष्णो ! तुम मेरी आजासे इन लोकोंका पालन करनेवाले श्रीहरि भीतर सृष्टिकर्ता पितामहका प्रसन्नतापूर्वक पालन तमोगुण और बाहर सन्वगुण धारण करते हैं, करो; ऐसा करनेसे तीनों लोकोमें पूजनीय त्रिलोकीका संहार करनेवाले क्ददेव भीतर होओगे।

(अध्याय १)

## श्रीहरिको सृष्टिकी रक्षाका भार एवं भोग-मोक्ष-दानका अधिकार दे भगवान् शिवका अन्तर्धान होना

परमेश्वर शिव बोले उत्तम प्रतका पालन करनेवाले हरे ! विच्छो ! अब तुम मेरी दूसरी आजा सुनो । उसका पालन करनेसे तम सदा समल लोकोंमें माननीय और पुजनीय क्रने रहींगे । ब्रह्माजीके हारा रचे गये लोकमें जब कोई द:स या संकट उत्पन्न हो, तब तुम उन सम्पूर्ण दुःखोंका नत्श करनेके रूपे सहा तत्पर रहना। तुम्हारे सम्पूर्ण दूसह कार्योमें में तुन्हारी सहापता करूंगा। तुम्हारे जो दुजेंच और आवना उत्कट शत्रु होंगे, उन सम्रको मैं मार गिराऊँगा । हरे । तुम नाना प्रकारके अवतार धारण करके लोकपे अपनी उत्तम कीर्तिका विस्तार करो और सबके उद्धारके लिये तत्पर रहो । तुम रुद्रके ध्येय हो और रह तुम्हारे ध्येय हैं। तुममें और रुद्रमें कुछ भी अन्तर नहीं है।\* जो मनुष्य रहका मक होकर तुम्हारी निन्दा करेगा, उसका सारा

पुण्य तत्काल भस्य हो जायगा। पुरुषोत्तम विष्णो ! तुमसे हेप करनेके कारण मेरी



स्ट्रध्येयो मयाक्षेत्र भवद्वयेयो हरस्तवा । युवर्णस्तरं नैय तव स्ट्रस्य किचना। (शिक प्रकार सक से १० । ६)

आजासे उसको नरकमें गिरना पहेगा। यह होकर आपकी निन्दा करे, उसे आप निश्चय और भक्तोंके ध्येय तथा पूज्य होकर नहीं है।± प्राणियोंका निषद्व और अनुबद्ध करो ।

ऐसा कहकर भगवान् शिवने पेरा हाथ पकड़ लिया और शीविष्णुको सौंपकर उनसे कहा-'तम संकटके समय सदा इनकी सहायता करते रहना । सबके अध्यक्ष होकर सभीको भोग और योश प्रदान करना तथा सर्वदा समस्त कागनाओंका साधक एवं सर्वश्रेष्ठ बने रहना। जो तुम्हारी धारणमें आ गया, वह निश्चय ही मेरी ऋरणमें आ गवा। जो मुझपें और तुमधें अन्तर संपञ्चता है, यह अवदय नरकमें गिरता है। †

ज्ञह्याजी कहते हैं-देवचें ! धगवान शिवका यह बचन सुनकर मेरे साथ भगवान विष्णुने सबको वशमें करनेवाले विश्वनाव-को प्रणाम करके मन्द्रस्थरमें कहा-

श्रीविष्णु बोले — करणासिन्धो ! आपकी आज्ञाके अधीन रहकर यह सब कुछ करूँगा। स्वामिन् ! जो मेरा भक

बात सत्य है, सत्य है। इसमें संशय नहीं ही नरकवास प्रदान करें। नाथ ! जो है। र् तुम इस लोकपे मनुष्योंके लिये आपका भक्त है, वह मुझे अत्यन्त प्रिय है। विशेषतः भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले जो ऐसा जानता है. उसके लिये मोक्ष दुर्लभ

श्रीहरिका यह कथन सनकर द:लहारी हरने उनकी बातका अनुमोदन किया और नाना प्रकारके धर्मीका उपदेश देकर हम दोनोंके हितकी इच्छासे हमें अनेक प्रकारके वर दिवे। इसके बाद फक्तवलाल भगवान् शम्भु कृपापूर्वक हमारी और देखकर हम दोनोंके देखते-देखते सहसा वहीं अन्तर्धान हो गये। तश्रीसे इस लोकमें लिक-पूजाका विधान बालू हुआ है। लिड्समें प्रतिष्ठित भगवान जिल भीग और मोक्ष देनेवाले हैं। शिवलिक्षकी जो येदी या अर्घा है, वह महादेवीका स्वरूप है और लिङ्ग साक्षात पहेंचरका । लयका अधिद्वान होनेके कारण भगवान् शिवको लिङ्ग कहा गया है; क्योंकि उन्हींमें निरिवल जगतका लय होता है। प्रमुप्ते ! जो शिवलिङ्गके समीप कोई कार्य जगजाध इंकर । मेरी यह बात सुनिये । मैं करता है, उसके पुण्यफलका वर्णन करनेकी शक्ति पड़ायें नहीं है।

(अध्याय ५०)

रहभक्तो गरो यस्तु तत्र निन्दां करिव्यति । तस्य पृष्यं च निश्चितं इतं प्रस्य पविष्यति॥ नरके पतन तस्य राष्ट्रोवात्स्योत्तम् । मदायाना क्वेदिप्यो रख्यं वस्यं व संज्ञ्यः॥ (शि-प-क सन् सं १०।८-१)

<sup>🕆</sup> त्यां यः समाश्रित्वे नृनं भाषेवस समाहितः। अन्तर यक्ष जानाति निरंबे पर्तात धुकर्॥ (शि: पु: हः सः सं: १०।१४)

<sup>🛊</sup> मम भतस्य यः स्वर्मित्तव किदा करिष्यति । तस्य यै निरदे वास प्रयच्छ नियत ध्रुवम् ॥ लब्दक्ती यो भवेलवाधिकाम प्रियतरो हि सः । एवं यै जो विज्ञानति तस्य मुक्तिर्न दुर्लश्व ॥

 संक्षित्र दिख्यपुराण ॥ 

555

शिवपुजनकी विधि तथा उसका फल

ऋषि बोले-व्यासशिष्य महाभाग शंकरका सुखमय, निर्मल एवं सनातन रूप सूतजी ! आपको नमस्कार है। आज आपने है, उसका उत्तम पत्तिभावसे पूजन करे, भगवान् शिवकी बड़ी अद्भुत एवं परम इससे समस्त पनोवाञ्चित फलोंकी प्राप्ति पावन कथा सुनायी है। दयानिधे । ब्रह्मा होगी। दरिद्वता, रोग, दुःस तथा प्राप्तुजनित और नारदर्जीके संवादके अनुसार आप हमें पीड़ा—वे बार प्रकारके पाप (कष्ट) शियपूजनकी वह विधि बताइये, जिससे तथीतक रहते हैं. जवतक मनुष्य भगवान यहाँ भगवान् त्रिाव संतुष्ट होते हैं। ब्राह्मण, ज्ञिकका एजन नहीं करता। भगवान् त्रिय-क्षत्रिय, वैदय और शुद्र—सभी शिवकी की पूजा होते ही सारे दु:ख विलीन हो जाते पूजा करते हैं। वह पूजन कैसे करना चाहिये ? आपने ज्यासजीके मुखसे इस विषयको जिस प्रकार सूना हो, वह वताहये।

प्रसन्नतापूर्वक वतायी।

ीसी मेरी बुद्धि है, उसके अनुसार आज कुछ कह रहा है। जैसे आपलोग पूछ रहे हैं, उसी तरह पूर्वकालमें व्यासजीने सनकुमारजीसे पूछा था। फिर उसे उपमन्युजीने भी सुना था। व्यासजीने शिवपूजन आदि जो भी विषय सना था. उसे सुनकर उन्होंने लोकहितकी कामनासे मुझे पढ़ा दिया था। इसी विषयको भगवान् श्रीकृष्णने महात्मा उपमन्युसे सुना था। पूर्वकालमें ब्रह्माजीने नारदजीसे इस विषयमें जो कुछ कहा था,

वही इस समय में कहुँगा।

और समात सुलोकी प्राप्ति हो जाती है। तत्पञ्चात् समय आनेपर उपासककी मुक्ति भी होती है। जो मानव-शरीरका आश्रय लेकर पुरुवतया मंतान-मुखकी कामना पहर्षियोका वह कल्याणप्रद एवं करता है उसे व्यक्तिये कि वह सम्पूर्ण कार्यों श्रुतिसम्मत वचन सुनकर सुनजीने उन और मनोरश्चोंक साथक महादेवजीकी पूजा मुनियोंके प्रश्नके अनुसार सब बाते करे। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शुद्र भी सम्पूर्ण कापनाओं तथा प्रयोजनोकी स्तजी नोले मुनीशरी ! आपने बहुत चिद्धिके लिपे क्रमसे विधिके अनुसार अच्छी बात पूछी है। परंतु वह रहस्यको बात भगवान डोकस्की पूजा करे। प्रात:काल है। मैंने इस विषयको जैशा सुना है और ब्राह्म पुहर्नमें उठकर गुरु तथा शिवका स्परण करके तीर्थोंका चिन्तन एवं भगवान विष्णुका ध्यान करे। फिर पेरा, देवताओंका

और मृनि आदिका भी स्परण-चिन्तन करके

स्तोत्रपाठपूर्वक शंकरजीका विधिपूर्वक नाम

ले। उसके बाद शब्यासे उठकर निवास-

स्वानसे दक्षिण दिशामें जाकर मलत्याग

करे। पुने ! एकान्तमें मलोत्सर्ग करना

चाहिये। उससे शुद्ध होनेके लिये जो विधि मेंने सुन रखी है, उसीको आज कहता है।

मनको एकाच करके सुनो। ब्राह्मण गुदाकी शुद्धिके लिये उसमें ब्रह्माजीने कहा—नारद ! मैं संक्षेपसे पाँच बार शुद्ध मिट्टीका रूप करे और बोये। लिङ्गपूजनकी विधि बता रहा हैं, सुनो । जैसा अबिय चार बार, बैश्य तीन बार और शुद्र दो पहले कहा गया है, बैसा जो भगवान बार विधिपर्वक गुदाकी शद्धिके लिये उसमें

मिट्टी लगाये। लिड्डमें भी एक बार दिक्यालोकी भी भलीभाँति पूजा करके पीछे प्रयत्नपूर्वक पिट्टी लगानी चाहिये। तत्पश्चात् देवताके लिये पीठस्थानकी कल्पना करे। बायें हाथमें दूस बार और दोनों हाशोंमें सात बार मिड्डी लगाकर योथे। तात ! प्रत्येक पैरमें तीन-तीन बार मिट्टी लगाये । फिर दोनों हाथोंमें भी मिट्टी लगाकर धोये। सियोंको शुद्रको ही भाँति अच्छी तरह भिन्नी लगानी चाहिये । हाथ-पैर धोकर पूर्ववत् सुद्ध पिट्टी ले और उसे लगाकर दाँत साफ करे। फिर अपने चर्णके अनुसार मनुष्य दतुअन करे। ब्राह्मणको बारह अंगुलकी व्युअन करनी व्यक्तिये। क्षत्रिय ग्यारह अंगुरु, वैश्व दस अंगुल और खुद्र नी अंगुलकी दनुअन करे। यह तनुअनका मान वतायां गया। मनुस्पृतिके अनुसार कालदोपका विचार करके ही दतअन करे या त्याग दे। तात ! प्रप्री, प्रतिपदा, अमावास्या, नवारी, व्रतका

दिन, सूर्यासका समय, रविवार तथा आद-दिवस—ये दलचायनके लिये वर्जित है— इनमें उत्तुअन जारी करनी चाहिये। दत्तुअनके करे। फिर सुन्दर एकान्त स्वरूमे बैठकर प्रकारके जी कलदा स्थापित करे। उन्हें संध्याविधिका अनुप्रान करे। यथायोग्य कञाओंसे डककर रखे और कुशाओंसे ही संध्याविधिका पालन करके पुजाका कार्य जल लेकर उन सबका प्रोक्षण करे। आरम्भ करे। पुजासे पहले गणेराजीकी, द्वारपालोकी और जह तथा तमाल—इन सबको यथोबित-

अचवा अष्टदलकपल बनाका पुनाइव्यके समीप बैठे और उस कमलपर ही भगवान शिक्को समासीन करे। तत्पश्चात् तीन आवमन करके पुनः दोनों हाथ धोकर तीन प्राणाचाम करके मध्यम प्राणासाम अर्थात्

कुष्पक करते समय त्रिनेत्रधारी भगवान् शिवका इस प्रकार ध्यान करे— उनके पाँच मुख है, दस भुजाएँ है, शुद्ध स्फटिकके समान उञ्चल कान्ति है, सब प्रकारके आभूषण इनके ओअड्डोंको विभूषित करते है तबा वे व्यायलयंकी चादर ओएे हुए हैं।

इस तरह ध्यान करके यह भावना करे कि

मुझे भी इनके समान ही रूप प्राप्त हो जाय।

ऐसी भावना करके मनुष्य संदाके रिज्ये अपने पापको भस्य कर डाले । इस प्रकार घावनाद्वारा शिवका ही शरीर धारण करके उन परवेश्वरकी पूजा करे । शरीरशुद्धि करके मुलपन्तका क्रमशः न्यास करे अथवा सर्वत्र पश्चात् तीर्थ (जलादाय) आदिये जाकर प्रणवसे ही पडडू न्यास करे। 'ॐ विधिपूर्वक स्नान करना चाहिये, विशेष अद्योगादिन रूपसे सेकल्प-बाक्सका प्रयोग देश-काल आनेपर मन्त्रोचारणपूर्वक द्यान करके किर पूजा आरम्भ करे। प्राप्त, अर्घ्य करना उचित है। स्नानके पश्चात पहले और आचमनके लिये पात्रोंको तैयार करके आचमन करके यह भूला हुआ वहां धारण रहो । बुद्धिमान् पुरुष विधिपूर्वक भिन्न-भिन्न

तत्पश्चात् उन-उन सभी पात्रोंमें शीतल जल मनको सुस्थिर करके पूजागृहर्मे प्रवेश हाले। फिर बुद्धिमान् पुरुष देख-भालकर करे। वहाँ पूजन-सामग्री लेकर सुन्दर प्रणवमन्त्रके द्वारा उनमें निप्राष्ट्रित इल्योंको आसनपर बैठे। पहले न्यास आदि करके डाले। खस और चन्द्रनको पाद्यपात्रमें रखे। क्रमञ: महादेवजीकी पूजा करे। विवकी चयेलीके फूल, शीतलचीनी, कपूर, बड़की

« मेसिस शिवपुराका » 898 

रूपसे कूट-पीसकर चुर्ण बना हे और पूजन करे। आचमनीयके पात्रमें डाले। इलायची और पाछ और आचमनीय अर्पित करके बन्दनको तो सभी पाओंमें डालना चाहिये। अर्ध्व है। तत्पश्चात् गन्ध और चन्द्रनमिश्रित महादेवजीके पार्श्वधागर्मे जरुसे विशिपूर्वक रुद्धदेवको स्नान कराये। नन्दीश्वरका पूजन करे। गन्ध, धूप तथा फिर पञ्चगुळ्यनिर्भाणकी विधिसे पाँधों भाँति-मातिके दीपोद्मरा शिवकी पूजा करे । फिर लिइन्ज्ये करके यन्त्य प्रसन्तापूर्यक मन्त्रसम्होके आदिषे प्रणव तथा अन्तर्पे 'नमः' पद जोड़कर उनके द्वारा इष्टदेवके लिये यधोचित आसनकी कल्पना करे। फिर प्रणवसे पद्मासनकी करपना करके वह और जिल्कारी पूजनीय पहादेवजीका भावना करे कि इस कपलका पूर्वदल प्रणवके उद्यारणपूर्वक पवित्र द्रव्योद्वार। साक्षात् अणिमा नामका ऐग्रर्यरूप तथा अधिषेक करे। पवित्र जलपात्रीमे अधिनाद्ती है। दक्षिणदल लिप्सा है। मन्त्रोचारणपूर्वक बल डाले। डालनेसे पहले पश्चिमदल महिमा है। उत्तरदल प्राप्ति है। साथक श्वेत वस्त्रसे उस जलको प्रश्चोवित अफिकोणका दल प्राकास्य है। नैक्स्य- रीतिसे छान ले। उस जलको तबतक दूर न कोणका दल ईशिल है। वायव्यकोणका दल पशित्व है। ईशानकोणका दल सर्वज्ञाय है और उस कमलको कर्णिकाको साम कहा जाता है। सोमके नीचे सुर्थ है, सुर्यके नीचे अप्रि हैं और अधिके भी नीचे धर्म आदिके स्थान है। क्रमञ्चः ऐसी कल्पना करनेके पशान जारी दिशाओं वे अध्यक्त, महनत्व, अहंकार मधा उनके विकारीकी कल्पना करे । सोमके अन्तमें सत्त्व, रज और तम— इन तीनों गुणोकी कल्पना करें । इसके बाद अहेदारको नहलाये । मन्त्रोद्यारणपूर्वक पूजा 'संबोजातं प्रपद्मामि' इत्यादि यन्त्रसे परमेश्वर करनी चाहिये। वह समस्त फलाँको शिवका आवाहन करके 'ॐ धामदेवाय देनेवास्त्र होती है।

नमः' इत्यादि सामदेख-पन्तसे उन्हें आसनपर

प्राप्त करके उन्हें 'अघोरेभ्योऽथ' इत्यादि

अघोरमन्त्रसे वहाँ निरुद्ध करे । फिर 'ईशानः

सर्वविद्यानाम्' इत्यादि मन्त्रसे आराध्य देवका

ब्रेत करेर, बेला, कमल और उत्पर्छ आदि भारत-भारतके अपूर्व पूष्प एवं चन्द्रन आदि चढ़ाकर युका करे। परमेश्वर शिवके कपर जलको धारा गिरती रहे, इसकी भी व्यवस्था करे। जलसे घरे भारत-भारतके पात्रोद्वारा तात । अब मैं तुम्हें समस्त मनोवाञ्छित विराजमान करे । फिर 'ॐ तत्पृरुणन विदाहे' काधनाओंकी सिद्धिके लिये उन पूजा-इत्यादि सहगायत्रीद्वारा इष्टदेवका सानिब्य सम्बन्धी मन्त्रोंको भी संक्षेपसे बता रहा है. सावधानीके साथ सनो । पावभानमन्त्रसे, वाहुमे॰' इत्यादि मन्त्रसे, स्द्रयन्त्र तथा नीलक्द्रमन्त्रसे, सुन्दर एवं शुभ पुरुषसुकसे,

द्रव्यांको एक पाइमें लेकर प्रणवसे ही

अधिपन्तित करके इन मिश्रित गव्यपदार्थी-

द्वारा भगवानुको नवलाये। तत्पश्चात्

पुथ्यक-पुथक् दुध, दही, मधु, गुलेके रस

तथा बीसे नहलाकर समस्त अभीष्ट्रीके दाता

करे, जबतक इष्टियको चन्द्रन न बढ़ा ले।

तव सुन्दर अक्षतोद्वारा प्रसन्नतापूर्वक

शंकरत्रीकी पूजा करे। उनके उत्पर कुश,

अपामार्ग, कपूर, बपेली, बम्पा, गुलाब,

श्रीसूक्तसे, सुन्दर अथर्वदीर्धके मन्त्रसे, 'आ ताम्बूल एवं सुरम्य आरतीद्वारा यथोक्त नो भद्रा॰' इत्यादि शान्तिमन्त्रसे, विधिसे पूजा करके स्तीत्रों तथा अन्य नाना शान्तिसम्बन्धी दूसरे भन्तोंसे, भारण्डमच प्रकारके मन्तोद्वारा उन्हें नमस्कार करे । फिर और अस्मामन्त्रीसे, अर्थाभीष्ट्रसाम तथा अर्ध्य देकर भगवान्के चरणोपे फुल विखेर देवव्रतसामसे, 'अभि ला॰' इत्यादि रथन्तरसामसे, पुरुषसुक्तसे, मृत्युञ्जयमन्त्रसे तथा पञ्चाक्षरमन्त्रसे पूजा करे । एक सहस अथवा एक सौ एक जलधाराएँ गिरानेकी व्यवस्था करे । यह सब वेदमार्गसे अववा नाममन्त्रोंसे करना चाहिये। तदननार भगवान् दांकरके ऊपर चन्दन और फुल आदि चढाये। प्रणवसे ही मुखवास (साम्बूल) आदि अर्पित करे। इसके बाद जो स्कटिकमणिके समान तिर्मल, निष्कल, सत्कर्म किये ही, थे आपकी कुपासे अधिनाशी, सर्वलोककारण, सर्वलोकमय सफल हो।' परमदेव हैं: जो ब्रह्मा, रह, इन्द्र और विष्णु इस प्रकार पड़कर भगवान शिवके मध्य और अन्तसे रहित तथा समल मार्जन करना आहिये। यार्जनके बाद

और साष्ट्राङ प्रणाम करके देवेश्वर शिवकी आराधना करे। फिर हाथमें फूल लेकर लड़ा हो जाय और दोनों हाथ जोड़कर निमाक्ति मन्तसे सर्वेश्वर इांकरकी पुनः अज्ञनाद्यदि वा जाराज्यपुजारिके मया।

कृतं तदस्तु सफलं कृपया तत्र शंकर॥ 'कल्याणकारी शिव ! मैंने अनजानमें अधवा जान-बड़ाकर जो जप-पूजा आदि

आदि देवताओंकी भी दृष्टिमें नहीं आते; ऊपर प्रसन्नतापूर्वक फूल चढ़ाये। वेंदवेता विद्वानीने जिन्हें वेंदानामें खिलवाचन' करके नाना प्रकारकी मन-वाणीके अगोजर बताया है; जो आदि, आशी: ' प्रार्थना करे । फिर शिवके ऊपर रोगियोंके लिये औषपहच हैं; जिनकी जमकार करके अपराधके लिये क्षमा -शिकालको नामसे स्थाति है तथा जो प्रार्थना करते हुए पुनरागमनके रिव्ये शियलिद्धके रूपमें प्रतिष्ठित हैं, उन भगवान् विसर्जन करना चाहिये। इसके बाद शिवका शिवलिङ्के महत्कपर प्रणवमन्त्रसे 'अद्या' से आरम्प होनेवाले मन्त्रका ही पूजन करे। थूप, दीप, नैयेख, सन्दर उद्यारण करके नमस्कार करे। फिर सम्पूर्ण

र. '७० खरित न इन्हों गुद्धश्रयाः स्थलित नः पूज विश्वाबेदाः । स्वरित नसाक्ष्यों अरिप्टनेपिः खरित नी बुहरपतिर्देशातु ॥' इत्यदि स्वस्तिवाचनसम्बन्धी यत्त हैं । २. 'कारे वर्षत् ५७-वः पूर्विची शस्पशास्त्रिनी । देशोऽवं धोभरहितो ब्राह्मणाः सन्तु निर्भयाः ॥ सर्वे च सुचिनः सन्तु सर्वे रान्तु निरामयाः । सर्वे पद्मणि पद्मयन् मा कक्षिद दुःसामारभवेत् ॥' इत्यादि आशीःप्रार्थनाएँ हैं । ३. 'ॐ अपने हि श्रमधोन्छः' (त्रकुः ११ । ५०—५२) प्रसादि तीन मार्जन-मन्त्र कहे गये हैं। इन्हें पढ़ते हुए इन्होंक्यर जल छिड़कना 'मार्जन' करावाता है। ४, 'अपग्रथसहस्राणि क्रियनोऽहर्भशं मण। तनि सर्वाति मे देव श्रामक परमेशा।' इत्यादि क्षमा-प्रार्थनासम्बन्धी इलोक है। ५, 'बान्तु देशगणाः सर्वे पूजानदाय गागकीम्। अभीष्टफलदानाय पुनरागमनाय ष ॥' हत्यादि विशानंतसम्बन्धी इस्त्रेक हैं । ६. 'ॐ अदा देवा उदिता सुर्यस्य निर्देशस निर्दा निरवधात् । तत्रो मित्री वरुको मामहत्तामदितिः सिन्धः पृथिवी उत वी ( (यन- ३३ ( ४२ )

 संक्रिप्त विक्युराण १ 

भावसे विभोर हो इस प्रकार प्रार्थना करे-शिवे भक्तिः शिवे भक्तिः शिवे भक्तिर्मवे सवे ।

अन्यथा शरणं नास्ति लमेव शरणं मम्॥

'प्रत्येक जन्ममें मेरी जिवमें भक्ति हो, शिवमें भक्ति हो, शिवमें भक्ति हो।

शिवके सिवा दूसरा कोई मुझे शरण

देनेवाला नहीं । महादेव । आप ही मेरे लिये श्वरणदाता है।'

इस प्रकार प्रार्थना करके सम्पूर्ण सिद्धियोंके दाता देवेशर शिवका पराधक्तिके द्वारा पूजन करे । विशेषतः गलेकी आवाजसे भगवानको संतष्ट करे। किर सपरिवार नमकार करके अनुपम प्रसन्नताका अनुभव करते हुए समझ लौकिक कार्य सुलपुर्वक

करता रहे। जो इस प्रकार जिल्लाकियरायण हो पग-पगपर सब प्रकारकी सिद्धि प्राप्त होती है। वह उत्तम वक्ता होता है तथा उसे मनोवाञ्चित फलकी निश्चय ही प्राप्ति होती

प्रतिदिन पूजन करता है, उसे अवश्य ही

है। रोग, दुःख, दूसरोके निमित्तसे होनेवाला उद्देग, कुटिलता तथा विष आदिके रूपमें जो-जो कह उपस्थित होता है, उसे

कल्याणकारी परम शिव अवश्य नष्ट कर देते हैं। उस उपासकका कल्याण होता है। भगवान शंकरकी पूजासे उसमें अवस्य सद्गुणोंकी वृद्धि होती है-डीक उसी तरह, जैसे शुद्धपक्षमें चन्द्रमा बढ़ते हैं। मुनिश्रेष्ठ

नारद ! इस प्रकार मैंने शिवकी पूजाका विधान बताया । अब तुम क्या सुनना चाहते हो ? कौन-सा प्रश्न पूछनेवाले हो ?

(अध्याय ११)

नारद्वी बोले-ब्रह्मन् ! प्रजायते ! आप धन्य हैं: क्योंकि आपकी बृद्धि

भगवान शिवमें लगी हुई है। विधे ! आप पुनः इसी विषयका सम्यक् प्रकारने विस्तारपूर्वक वर्णन कीजिये।

बात है, मैं सब ओरसे ऋषियों तथा देवताओंको बलाकर क्षीरसागरके तटपर ले गया, जहाँ सबका हित-साधन करनेवाले घगवान विष्णु निवास करते हैं। वहाँ देवताओंके पूछनेपर भगवान् विष्णुने सबके लिये शिवपूजनकी ही श्रेष्टता बतलाकर यह कहा कि एक महर्त या एक क्षण भी जो शिवका पूजन नहीं किया जाता, वही हानि है, वही महान्



छिद्र है, वहीं अंधायन है और वहीं मूर्खता आज मैं कर रहा हैं; उसे सुनो । इन्द्र पद्मराग-क्षियाँ, जितनेसे मनको संतोष हो उतना धन, पुत्र-पौत्र आदि संतति, आरोग्य, सुन्दर शरीर, अलौकिक प्रतिष्ठा, खगाँव सुख, अन्तमें मोक्षरूपी कल अववा परपेश्वर शियकी भक्ति चाहते हैं, वे पूर्वजन्योंके है, उसको सफल सिद्धि प्राप्त होती है तथा बह पापोंके चक्करमें नहीं पहला ।

भगवानके इस प्रकार उपदेश देनेपर देवताओंने उन श्रीहरिको प्रणाम किया और मनुष्यांकी समस्त कामनाओंकी पूर्तिक लिये उनसे शिवलिङ्ग देनेके लिये प्रार्थना बनाकर दिये ।

कौन-सा शिवलिङ्ग प्राप्त हुआ, इसका वर्णन चिनाकपाणि महादेवके पूजनकी विधि भी

है। जो भगवान् शिवकी भक्तिमें तत्पर हैं, मणिके बने हुए शिवलिबुकी और कुबेर जो मनसे उन्होंको प्रणाम और उन्होंका सुवर्णपय लिङ्गकी पूजा करते हैं। धर्म चिन्तन करते हैं, वे कभी दु:खके भागी नहीं भीतमणिमय (पुसराजके बने हुए) लिङ्गकी होते \* । जो महान् सोभागयशाली पुरुष तथा बरुण स्वामवर्णके शिवलिङ्गकी पूजा पनोहर भवन, सुन्दर आभूषणोसे विभूषित करते हैं। भगवान् विष्णु इन्द्रनीलमय तथा ब्रह्मा हेममय लिङ्गकी पूजा करते हैं। मुने ! विश्वेदेवगण चाँदीके शिवलिङ्गकी, वसुगण पीतलके बने हुए लिड्नकी तथा दोनों अधिनीकुमार पार्थिवरिटड्रकी पूजा करते है। लक्ष्मीदेवी स्फटिकमय लिङ्गकी, महान् पुण्यसे भगवान् सदाशिककी आदित्यगण ताग्रमय रिट्रूकी, राजा सोम पूजा-अर्थामें प्रवृत्त होते हैं। जो पुरुष निख- घोतीके बने हुए लिद्भकी तथा अग्निदेव कन्न भक्तिपरायण हो शिवलिङ्गकी पूजा करता (हीरे)के लिङ्गकी उपासना करते हैं। श्रेष्ठ ब्राह्मण और उनकी पत्रियाँ मिट्टीके बने हुए डिविलिङ्गका, मयासुर बन्दननिर्मित लिङ्गका और नागावा मुंगेके बने हुए जिवलिङ्गका आदरपूर्वक पूजन करते हैं। देशी मक्सनके बने हुए लिङ्गकी, योगीजन भस्ममय लिङ्गकी, यक्षमण दीपनिर्मित लिङ्गकी, की। मुनिश्रेष्ट उस प्रार्थनाको सुनकर छायादेवी आटेसे बनाये हुए लिहुकी और जीबोंके उद्धारमें तत्पर रहनेलाले भगवान् ब्रह्मपक्षी रत्नमय शिवलिङ्गकी निश्चितरूपसे विष्णुने विश्वकर्माको बुलाकर कहा— पूजा करती है। बाणासुर पारद या पार्थिव-'विश्वकर्मन् ! तुम मेरी आज्ञासे सम्पूर्ण लिहुकी पूजा करता है। दूसरे लोग भी ऐसा देवताओंको सुन्दर शिवलिङ्गका निर्माण ही करते हैं। ऐसे-ऐसे शिवलिङ्ग बनाकर करके दो।' तब विश्वकर्माने मेरी और विश्वकर्माने विभिन्न लोगोंको दिये तथा वे श्रीहरिकी आज्ञाके अनुसार उन देवताओंको सब देवता और ऋषि उन त्यिङ्गोंकी पूजा उनके अधिकारके अनुसार शिवलिङ्ग करते हैं। भगवान् विष्णुने इस तरह देवताओंको उनके हितकी कामनासे मुनिश्रेष्ठ नारद । कि.स देवलाको दिव्यलिङ्ग देकर उनसे तथा मुझ ब्रह्मासे

(दिन पुर रू सुर से से १२ । २१)

भवभक्तिपरा ये च भवप्रगतनेतसः । भवसंस्थरणा ये च न ते दुःसस्य भाजनाः ॥

पूजन-विधिसम्बन्धी उनके साक्षात्कार करता है। \* ध्यानयज्ञमें तत्पर वचनोंको सुनकर देवशिरोमणियोसहित मै ब्रह्मा हदयमें हवं लिये अपने धाममें आ गया। मुने ! वहाँ आकर मैंने समस देवताओं और ऋषियोंको शिव-पूजाकी उत्तम विधि बतायी, जो सम्पूर्ण अमीष्ट वसुओंको देनेवाली है।

उस समय मुझ ब्रह्माने कहा-देवताओसहित समात ऋषियो ! तुम प्रेमपरायण होकर सुनो; मैं प्रसन्नतापूर्वक तुमसे शिवपूजनकी उस विधिका वर्णन करता है, जो भोग और मोक्ष देनेवाली है। देवताओं और मुनीबरों ! समस्त जन्तुओंमें पनुष्य-जन्म प्राप्त करना प्रायः दुर्लम है। रहनेवाले उपासकके लिये भगवान् शिव सदा ही संनिष्टित हैं। जो विज्ञानसे सम्पन्न हैं. उन पुरुषोकी शुद्धिके लिये किसी प्रायश्रित आदिकी आवश्यकता नहीं है।

मनुष्यको जबतक ज्ञानकी प्राप्ति न हो, तबतक वह विश्वास दिलानेके लिये कर्मसे ही भगवान् शिवकी आराधना करे। जगतुके लोगोंको एक ही परमात्मा अनेक रूपोमें अधिव्यक्त हो रहा है। एकपात्र भगवान् सूर्व एक स्थानमें रहकर भी जलाहाय आदि विधिन्न वस्तुओंमें अनेक-से दीसते हैं। देवताओं ! संसारमें जो-जो सत् या असत् वस्त देखी या सुनी जाती है, यह उनमें भी उत्तम कुलमें जन्म तो और भी सब परब्रह्म जिवकप ही है—ऐसा समझो। दुर्लभ है। उत्तम कुलमें भी आखारवान् जबतक तत्त्वज्ञान न हो जाय, तबसक ब्राह्मणोंके यहाँ उत्पन्न होना उत्तम पुण्यसे ही प्रतिमाकी पूजा आवश्यक है। ज्ञानके सम्भव है । यदि वैसा जन्म सुरूप हो जाय तो अधावमें भी जो प्रतिमा-पूजाकी अवहेलना धगवान् शिवके संतोषके लिये उस उत्तम करता है, उसका पतन निश्चित है। इसलिये कर्मका अनुष्टान करे, जो अपने वर्ण और ब्राह्मणो । यह यदार्थ वात सुनो । अपनी आश्रमके लिये शास्त्रोद्धारा प्रतिपादित है। जातिके लिये जो कर्ष बताया गया है, जिस जातिके लिये जो कर्म बताया गया है. उसका प्रयत्नपूर्वक पालन करना चाहिये। उसका अल्लान न करे । जितनी सम्पत्ति हो, जहाँ-जहाँ यखावत् चिक्त हो, उस-उस उसके अनुसार ही दान करे । कर्मपय सहस्रों आराध्यदेवका पूजन आदि अवस्य करना यज्ञोंसे सपोयज्ञ बढ़कर है। सहस्रों चाहिये; क्योंकि पूजन और दान आदिके तपोयज्ञीसे जपयज्ञका महत्व अधिक है। विना पातक दूर नहीं होते। र जैसे मैले ध्यानयज्ञसे बढ़कर कोई वस्तु नहीं है। ध्यान कपड़ेमें रंग बहुत अच्छा नहीं चढ़ता है किंतु ज्ञानका साधन है; क्योंकि योगी ध्यानके जब उसको धोकर खच्छ कर लिया जाता है, ब्रारा अपने इष्टदेव समरस शिवका तब उसपर सब रंग अच्छी तरह चढ़ते हैं,

ध्यानयज्ञात्परं नारित ध्यानं शानस्य साधनस् । यतः समारसे स्वेष्टं योगी ध्यानेन पश्यति ॥ (हिर पुर क सुर १२ । ४६)

९ यत्र यत्र वधाभिक्षः कर्तव्यं पूजनादिकम्। विना पूजनदानादै पातवे न च दरतः ॥ (जिन्यु क सन् सं १३ (६९)

(अध्याय १२)

उसी प्रकार देवताओंकी अलीभाँति पूजासे भगवान् शंकरकी प्रतिमाका उत्तम प्रेमके जब त्रिविध इसीर पूर्णतया निर्मेल हो जाता साव पूजन करे । अथवा जो सबके एकपात्र है. तभी उसपर ज्ञानका रंग चढ़ता है और मूल है, उन भगवान शिवकी ही भूजा सबसे तभी विज्ञानका प्राकट्य होता है। बढ़कर है; क्योंकि मूलके सीवे जानेपर जब विज्ञान हो जाता है, तब भेदबावकी ज्ञालास्थानीय सम्पूर्ण देवता स्वतः तुप्त हो निवृत्ति हो जाती है। चेहकी सम्पूर्णतया जाते हैं। अतः जो सम्पूर्ण मनोवाञ्चित निवृत्ति हो जानेपर इन्द्र-द:स्न दूर हो जाते हैं और इन्द्र-द्:ससे रहित पुरुष दिवरूप हो जाता है।

मन्ध्य जबतक गृहस्थ-आसममें रहे, तवतक पाँचों देवताओंकी तथा उनमें होई फळोको पाना बाहता है, यह अपने अभीष्टकी सिद्धिके लिये समस्त प्राणियोंके हितमें तत्पा रहकर लोककल्याणकारी भगतान् शंकरका भूजन करे।

## शिवपूजनकी सर्वोत्तम विधिका वर्णन

सर्वोत्तम विभि बता रहा है, जो सचस्त योनेके द्वारा शरीरकी शुद्धि करके दोनों अभीष्ट तथा सुलोको सुलम करानेवाली है। देवताओं तथा ऋषियों । तुम ध्यान टेकर सुनो । उपासकको वाहिये कि वह हाहा मुहर्तमे शयनसे उठकर जगदम्बा पार्वती-सहित भगवान शिवका स्मरण करे तवा हाथ जोड़ मसक झुकाकर भक्तिपूर्वक उनसे प्रार्थना करे—'देवेचर ! डिवें, उठिये ! मेरे हृदय-मन्दिरमें शयन करनेवाले देवता ! उठिये ! उपाकान्त ! उठिये और ब्रह्माण्डमें सबका महुल कीजिये। मैं यमेको जानता है, किंतु मेरी उसमें प्रचृति वहीं होती। मैं अधर्मको जानता है. परंतु मैं उससे दर नहीं हो पाता । महादेव ! आप मेरे हटहामें कहकर और गुरुदेवकी चरणपादकाओंका तेल लगाना बाहे, उसे विहित एवं निषिद्ध सारण करके गाँवसे बाहर दक्षिण दिशामें दिनोंका विचार करके ही तैलाब्बड़ करना मल-मूत्रका त्याग करनेके लिये जास। चाहिये। जो प्रतिदिन नियमपूर्वक तेल

बहाओं कहते हैं—अब मैं पुत्राकी मलत्यारा करनेके बाद मिट्टी और जलसे हाबों और पैरोंको धोकर दत्तुअन करे. सुपोदय होनेसे पहले ही दतुअन करके मेहको सोलह बार जलको अञ्चलियोसे धोचे। देवताओं तथा ऋषियों । पष्टी, प्रतिपद्म, अमावस्था और नवमी तिथियों तथा रविवारके दिन शिवभक्तको यलपूर्वक दतअनको त्याग देना चाहिये। अवकाशके अनुसार नदी आदिये जाकर अधवा घरमें ही चलीचाति खान करे। मनुष्यको देश और कालके विरुद्ध साम नहीं करना चाहिये। रविवार, श्रान्ड, संक्रान्ति, प्रहण, महादान, तीर्च, उपवास-दिवस अथवा अशीच प्राप्त होनेपर मनुष्य गरम जलसे स्त्रान न करे। स्थित होकर मुझे जैसी प्रेरणा देते हैं, वैसा ही शिवधक्त मनुष्य तीर्थ आदिमें प्रवाहके भैं करता है। इस प्रकार अक्तिपूर्वक सम्मुख होकर ख्रान करे। जो नहानेके पहले संक्षित क्रिवयुग्ना ।

लगाता हो, उसके लिये किसी दिन भी आराधना करे। तत्पश्चात् तीन बार

650

तैलाध्यङ्ग दूषित नहीं है अथवा जो तेल इज आदिसे वासित हो, उसका लगाना किसी दिन भी दूषित नहीं है। सरसोंका तेल प्रहणको छोड़कर दूसरे किसी दिन भी दूषित

नहीं होता। इस तरह देश-कालका विचार करके ही विभिपूर्वक स्नान करे। स्नानके समय अपने मुखको उत्तर अथवा पूर्वकी ओर रखना चाहिये।

उच्छिष्ट यखका उपयोग कभी न करे।

शुद्ध वस्त्रसे इष्टरेवके सारणपूर्वक स्नान करे। जिस वस्त्रको दूसरेने धारण किया हो अथवा जो दूसरोके पहननेकी वस्तु हो तथा जिसे स्वयं रातमें धारण किया गया हो, वह वस्त्र उच्छिष्ट कहरूराता है। उससे तथी स्नान किया जा सकता है, जब उसे धो लिया गया हो। सानके पक्षात् देवताओं, ऋषियों तथा पितरोको तृप्ति देनेवाला स्नानाङ्ग तर्यण करना चाहिये। उसके बाद धुला हुआ बस्त्र पहने और आसमन करे। दिलोसमे। तदनन्तर गोबर आदिसे लीप-पोतका स्वच्छ

तिदनसर गांबर अग्रदस लाग-गांतका स्वक् किये हुए शुद्ध स्थानमें जांकर वहाँ सुन्दर आसनकी व्यवस्था करें। वह आसन विशुद्ध काष्ठका बना हुआ, पूरा फैला हुआ तथा विवित्र होना चाहिये। ऐसा आसन सम्पूर्ण अभीष्ट तथा फलोंको देनेवाला है। उसके ऊपर बिछानेके लिये यथायोग्य मुगचर्म आदि प्रहण करें। शुद्ध खुद्धियाला पुरुष उस आसनपर बैठकर भस्मसे त्रिपुण्ड लगाये।

त्रिपुण्ड्से अप-तप तथा दान सफल होता है। भसके अभावमें त्रिपुण्डका साधन जल

आदि बताया गया है। इस तरह त्रिपुण्ड

करके मनुष्य रुद्राक्ष धारण करे और अपने

नित्यकर्मका सम्पादन करके फिर शिवकी

यन्ध और अक्षतसे युक्त एक अर्ध्यात्र लेकर उसे द्राहिने भागमें रखे। उससे उपचारकी सिद्धि होती है। फिर गुरुका स्वरण करके उनकी आज्ञा लेकर विधिवत् लंकरण करके अपनी कामनाको अलग न रखते हुए पराभक्तिसे सपरिवार जिवका पूजन करे। एक मुद्रा दिखाकर सिन्दूर आदि उपचारोद्वारा सिद्धि-बुद्धिसहित विधहारी गणेशका पूजन करे। लक्ष और लाभसे युक्त गणेशजीका पूजन करके उनके नामके आदिये प्रणय तथा अन्तमें नमः जोड़कर नामके साथ चतुर्थी विभक्तिका प्रयोग करते

मन्त्रोद्यारणपूर्वक आध्यमन करे। फिर वहाँ

शिवकी पूजाके लिये अन्न और जल लाकर

रखे । दूसरी कोई भी जो वस्तु आवश्यक

हो, उसे यश्चाशक्ति जुटाकर अपने पास रखे।

इस प्रकार पूजनसामवीका संग्रह करके वहाँ

धैर्यपूर्वक स्थिर भावसे बैठे। फिर जल,

सिद्धिपुद्धिसदिताय गणपतये नमः) तदनन्तर इनसे क्षमा-प्रार्थना करके पुनः भाई कार्तिकेयसहित गणेद्धजीका पराभक्तिसे पूजन करके उन्हें वार्रवार नमस्कार करे। तत्पञ्चात् सदा द्वारपर खड़े रहनेवाले द्वारपाल महोदयका पूजन करके सती-साध्वी गिरिसजनन्दिनी उमाकी पूजा करे। चन्दन, कुडूम तथा थूप, दीप आदि अनेक उपचारों तथा नाना प्रकारके नैवेद्योसे द्विवाका पूजन करके नमस्कार करनेके पञ्चात् साधक द्विवजीके समीप जाय। यथासम्भव अपने

धरमें भिन्नी, सोना, वाँदी, धातु या अन्य पारे

आदिकी शिव-प्रतिमा बनाये और उसे

हुए नमस्कार करे। (यथा— ॐ गणपतये

3.0

रुबलोभयताय

अधवा

नमः

नमस्कार करके भक्तिपरायण हो उसकी पूजा करे। उसकी पूजा हो जानेपर सभी देवता पुजित हो जाते हैं।

मिट्टीका शिवलिङ्ग बनाकर विधि-

पूर्वक उसकी स्थापना करे। अपने घरमें

रहनेवाले लोगोंको स्वापना सम्बन्धी सभी

नियमोका सर्वथा पालन करना चाहिये। भूतशद्धि एवं मानकान्याम

प्राणप्रतिष्ठा करे। शिवालयमें दिक्पालीकी

भी स्थापना करके उनकी पूजा करे। घरघे सदा मूलमन्त्रका प्रयोग करके शिषकी पूजा करनी चाहिये। वहाँ द्वारपाठोंके पूजनका सर्वथा नियम नहीं है। भगवान शिवके

समीप ही अपने लिये आसनकी व्यवस्था करे । उस समय उत्तराधिमुख बैठकर फिर आसमन करे, उसके बाद दीनों हाथ जोड़कर गुणरूप हैं, जिनके पाँच मुख, दस भुजाएँ तब प्राणायाय करे । प्राणायायकालमें और प्रत्येक मुखमण्डलमें तीन-तीन नेत्र हैं, मनुष्यको मूलमन्तको दस आवृत्तियाँ करनी जिनकी व्यजापर वृष्यका विह्न अङ्कित है,

आहिये। हाधोंसे पाँच मुद्राएँ दिखाये। यह अहुकान्ति कर्पृत्के समान गाँर है, जो पूजाका आवश्यक अङ्ग है। इन मुद्राओंका दिव्यकृषधारी, चन्द्रमारूपी मुक्टसे प्रदर्शन करके ही मनुष्य पूजा-विधिका सुशोधित तथा सिरपर जटाजूट धारण अनुसरण करे । तदननार वहाँ दीप निवेदन करनेवाले हैं, जो हाथीकी खाल पहनते और भद्रासन बाँधकर बैठे अखद्या उत्तानासन या पर्यङ्कासनका आश्रय लेकर सुखपूर्वक बेटे

अर्घ्यपात्रसे उत्तम शिवलिङ्का प्रकालन करे। मनको धगवान् शिवसे अन्यत्र न ले जाकर पूजासामग्रीको अपने पास रखकर राहते हैं, दूसरह तेजके कारण जिनकी ओर निम्नाद्धित आबाहन करे।

और पुनः पुजनका प्रयोग करे। फिर

आवाहन कैलासदिक्तरस्थं च पार्वतोपतिनृत्तमम् ॥ ४७ ॥ यथोक्तरूपिण शस्भ निर्मणं गुजरूपिणम् ।

कर्पागीर दिल्याहं चन्द्रमीलि कपर्दिनम् । व्याक्रचर्मोतरीयं च गजचर्माम्बरं शुभम्॥४९॥ वासक्यादिगरोताकं पिनाकाद्यायुवान्वितम्। सिद्धयोऽही च चस्याप्रे नृत्यनीह निरन्तरम् ॥ ५० ॥

पञ्चवकां दश्तम्यं त्रिनेत्रं वृष्यभ्यवस् ॥ ४८ ॥

वयजमेति शब्देश सेवितं भक्तगुझकैः। तेजसा दुस्सहेनैय दुर्छक्ष्ये देवसेवितम्॥ ५१ ॥ अरम्पं सर्वसत्त्वानं असन्नम्खपङ्गम्। वंदैः आश्चैर्याणानेते विष्णुबद्धान्ते सदा॥ ५२॥

भक्तान्य सहसायद्व शिवमावाह्यास्यहम् । (अध्याय १३) 'जो केलासके जिलापर निवास करते हैं. पार्वती देवीके पति हैं, समस्त देवताओं से

उत्तम है, जिनके खरूपका शास्त्रोमे यथावत् वर्णन किया गवा है, जो निर्मुण होते हुए भी

करके गुरुको नमस्कार करे और पद्मासन या व्याप्तकर्म ओवते हैं, जिनका स्वरूप शुध है, जिनके अड्रॉमें बासुकि आदि नाग लिपटे रहते हैं, जो पिनाक आदि आयुध धारण करते हैं, जिनके आगे आठो सिद्धियाँ निरत्तर नृत्य करती रहती है, भक्तसमुदाय जब-जबकार करते हुए जिनकी सेवामें रूगे

> मन्त्रसमृहसे महादेवजीका देखना भी कठिन है, जो देवताओंसे सेवित तथा सम्पूर्ण प्राणियोको शरण देनेवाले हैं, जिनका मुखारबिन्द प्रसन्नतासे खिला हुआ है, बेदों और शास्त्रीने जिनकी महिमाका

> > यश्रावत् गान किया है, विष्णु और ब्रह्मा

 संक्षिप्त शिवपराण क्ष्र 

655

भी सदा जिनकी स्तृति करते हैं तथा जो जलवारा गिराकर अभिषेक करे। वेदमन्त्री, परमानन्दस्वरूप हैं, उन भक्तवत्सल शब्ध शिवका मैं आवाहन करता है।'

इस प्रकार साम्ब शिवका ध्यान करके उनके लिये आसन दे। चतुर्थ्यन पदसे ही

क्रमशः सब कुछ अर्पित करे (यथा-

साम्बाय सदाज्ञिवाय नमः आसनं समर्पवामि —इत्यादि)। आसनके पश्चात् भगवान् शंकरको पाद्य और अर्घ्य दे । फिर परमात्या शामुको आध्रमन कराकर पञ्चामृत-सम्बन्धी ब्रव्योद्वारा प्रसन्नतापूर्वक शंकरको स्नान



नामपदीका उद्यारण करके मक्तिपूर्वक यथायोग्य समस्त द्रव्य भगवानुको अर्पित करे । अभीष्ट द्रव्यको शंकरके ऊपर चडाये । फिर भगवान् शिवको वारुण-स्नान कराये। ह्यानके पश्चात् उनके श्रीअङ्कामें मुगस्थित चन्दन तथा अन्य द्रव्योंका यत्नपूर्वक लेप करे। फिर सुगन्धित जलसे ही उनके ऊपर वद्यावकाश जलधारा चढाकर वससे शिवलिज्ञको अच्छी तरह पोछे। फिर आन्यपनार्थ जल दे और वस्त्र समर्पित करे। नाना प्रकारके मन्त्रोद्धारा भगवान् शिवको

पहड़ों अथवा शिवके म्यारह नामोद्वारा

तिल, जो, गेहैं, भूँग और वड़द अर्पित करे। फिर पाँच मुस्तवाले परमात्मा शिवको पुष्प वढाये । प्रत्येक मुखपर ध्यानके अनुसार

यद्योचित अभिलाषा करके कमल, शतपत्र, शह्यपुष्प, कुशपुष्प, धनुर, सन्दार, होणपुष्प (गुपा), तुलसीदल तथा बिल्बपन्न चढाकर परामक्तिके साध भक्तवत्वल भगवान् शंकरकी विशेष पूजा करे। अन्य सब वस्तुओंका अभाव द्वीनेपर शिवको केवल बिल्वयत्र ही अर्पित करें । जिल्वपत्र समर्पित होनेसे ही जिसकी पूजा सफल होती है।

तत्प्रशात् सुगन्धित चूर्णं तथा सुवासित उत्तम तैल (इत्र आदि) विविध वस्तुएँ वहे हर्पके

साब भगवान् ज्ञिवको अर्पित करे। फिर प्रसन्नतापूर्वक गुप्पूल और अगुरु आदिकी ध्य निवेदन करे । तदनन्तर शंकरजीको धीसे बरा हुआ दीपक दे। इसके बाद निग्नाङ्कित मच्चसे चक्तिपूर्वक पुनः अर्ध्य दे और भाव-पक्तिसे वसद्वारा उनके मुलका पार्जन करे ।

अर्घ्यमन्त्र रूपं देहि बज़ो देहि भोगं देहि च जंकर। पुक्तिमुक्तिफले देहि गृहीत्वाच्यं नमोऽस्तु ते॥

'प्रमो ! शंकर ! आपको नमस्कार है। आप इस अर्घ्यको खीकार करके मुझे रूप दीजिये, यहा दीजिये, भोग दीजिये तथा

भोग और मोक्षरूपी फल प्रदान कीजिये। इसके बाद भगवान शिवको भाँति-भौतिके उत्तम नैवेद्य अर्पित करे । नैवेद्यके

पश्चात् प्रेमपूर्वक आद्यमन कराये । तदनन्तर है—ऐसा जानकर हे गीरीनाथ ! भूतनाथ ! साङ्गोपाङ्ग ताम्बूल बनाकर शिवको समर्पित आप मुझपर प्रसन्न होड्ये । प्रभो ! धरतीपर करे। फिर पाँच बलीकी आरती बनाकर जिनके पैर लहुखड़ा जाते हैं, उनके लिये भगवानुको दिखाये। उसकी संख्या इस भूपि हो सहारा है; उसी प्रकार जिन्होंने प्रकार है-पैरोमें चार बार, नामिमण्डलके आपके प्रति अपराध किये हैं उनके लिये भी सामने दो बार, मुखके समक्ष एक बार तथा आप ही द्वारणदाता है।" सम्पूर्ण अङ्गोपे सात बार आरती दिखाये। भगवान् वृषभध्यज्ञकी स्तृति करे । तदनन्तर धीरे-धीरे जिवकी परिक्रमा करे। परिक्रमाके बाद कता पुरुष साष्ट्राहु प्रणाप चाहिये। करे और निम्नाङ्कित मन्तरो धिकपूर्वक पुष्पाञ्चलि दे-

## पृथाञ्चलिमन्त

अञ्चानस्थिद ना ज्ञानाचचरपुजादिकं गया। कृतं तदस्त सफले कृपया तत्र शकरः।। सायकस्वद्गतप्रागसन्तवितीऽहं सदा मृह। इति विज्ञय गौरीय युतनाथ प्रसीद में ॥ भूमी स्वालितपादानां धृमिरेवायलन्यनम् । लिय जातापराधानां त्यांच असले प्रधी ॥ (अध्याव १३)

'शंकर ! भैने अज्ञानसे या जान-बुझकर जो पूजन आदि किया है, वह

विभिन्न पुष्पों, अन्नौ तथा जलादिकी धाराओंसे शिवजीकी गूजाका माहास्य

—इत्वादि रूपसे बहुत-बहुत प्रार्थना तत्पश्चात् नाना प्रकारके लोजोद्धारा प्रेमपूर्वक करके उत्तम विधिसे पुष्पाद्धलि अर्पित करनेके पश्चान् पुनः धगवान्को नमस्कार करे । फिर निप्राङ्कित मन्त्रसे विसर्जन करना

विसर्जन

स्वस्थानं राज्य देवेश परिवारयुतः प्रभी। वृज्यकाले पुनर्नाध ख्याऽऽगन्तव्यपादगत्॥ 'देवंबर प्रभो ! अब

परिवारसहित अपने स्थानको प्रधारे। नाव ! जब पुनाका समय हो, तब पुन: आप यहाँ साहर पदार्वण करें ।'

इस प्रकार धक्तवत्सल शंकरकी वारंबार प्रार्थना करके उनका विसर्जन करे और उस जलको अपने हृदयमें लगाये तथा मस्तकपर चढाये।

काषियो । इस तरह मैंने शिवपुजनकी आपको कुपासे सफल हो। पृढ ! मैं सारी विधि बता दी, जो भीग और मोक्ष आपका है, मेरे प्राण सदा आपमें लगे हुए हैं. देनेवाली है। अब और क्या सुनना चाहते पेरा चित्त सदा आपका ही चित्तन करता हो ? (अध्याय १३)

ब्रह्माजी बोले -- नारद ! जो लक्ष्मी- शिवकी पूजा सम्पन्न हो जाय तो सारे प्राप्तिकी इच्छा करता हो, वह कमल, पापोंका नाश होता है और लक्ष्मीकी भी बिल्बपन्न, शतपत्र और शहुपुष्पसे भगवान, प्राप्ति हो जाती है, इसमें संशय नहीं है। शियकी पूजा करे। अहान् ! यदि एक प्राचीन पुरुषोने बीस कमलोंका एक प्रस्थ लाखकी संख्यामें इन पुष्पोंद्वारा भगवान् बताया है। एक सहस्र जिल्बपत्रोंको भी एक

 संक्षिप्र शिवपुराण • 

प्रस्थ कहा गया है। एक सहस्र अंतप्त्रसे होते हैं। लाल और सफेद आक, अपामार्ग

आधे प्रश्वको परिभाषा की गयी है। सोलह और श्वेत कमलके एक लाख फूलोंद्वारा पलोंका एक प्रस्थ होता है और दस टड्डॉका एक पर्ल । इस मानसे पत्र, पुष्प आदिको तीलना चाहिये। जब पूर्वोत्तः संख्यादाले पृष्पोंसे शिवकी पूजा हो जाती है, तब सकाम पुरुष अपने सम्पूर्ण अधीष्टको प्राप्त कर लेता है। यदि उपासकके मनमें कोई कामना न हो तो वह पूर्वोक्त पूजनसे शिवस्वरूप हो जाता है। पृत्युशय-मन्त्रका जब पाँच लाख जब पूरा हो जाता है, तब भगवान शिव प्रत्यक्ष दर्शन देते हैं। एक लालके जपसे दारीस्की अदि होती है, दूसरे लड़कके जयसे पूर्वजन्मकी बातोंका स्मरण होता है, तीसरे लाज पूर्ण होनेपर सन्पूर्ण काम्य वस्तुएँ प्राप्त होती हैं। चौथे लासका जप होनेपर स्वप्रमें भगवान् शिवका दर्शन होता है और पाँचवे लाखका जप ज्यों ही पूरा होता है, भगवान जिब उपासकके सम्पूचा तत्काल प्रकट हो जाते हैं। इसी मन्तका दस लाख जप हो जाय तो सम्पूर्ण फलको सिद्धि होती है। जो मोक्षकी अभिलाषा रखता है, वह (एक लाख) दभौद्वारा शिवका पूजन करे। पुनिश्रेष्ठ ! सर्वत्र लालकी ही संख्या समझनी चाहिये। आयुक्ती इन्छावाला पुरुष एक लाख दुर्वाओद्वारा पूजन करे। जिसे पुत्रकी अभिलावा हो, वह धत्रेक एक लाख फुलोंसे पूजा करे। लाल डेंडलवाला

शञ्जोको मृत्यु देनेवाली होती है। करवीरके एक लास फुरू यदि शिवपूजनके उपयोगमें लाये जाय तो वे वहाँ रोगोंका उचादन करनेवाले होते हैं। बन्युक (दूपहरिया) के कुलोंक्स पूजन करनेसे आभूषणकी प्राप्ति होती है। बगेलीसे शिवकी पूजा करके यनुष्य बाहनोको उपलब्ध करता है, इसमें संद्राय नहीं है। अलसीके फुलॉसे पहादेवजीका पुत्रन करनेवास्त्र भगवान् विष्णुको प्रिव होता है। शमीपत्रीसे पुजा करके मनुष्य मोक्ष प्राप्त कर लेता है। बेलाके पूरत चढ़ानेपर भगवान् शिव अत्यन शुभलक्षमा पत्नी प्रदान करते हैं। जुहीके फुलोंसे पूजा की जाय तो घरमें कभी अप्रकी कमी नहीं दोती। कनेरके फुलोंसे पूजा करनेपर मनुष्योंको लक्षको प्राप्ति होती है। संद्रुआरि या शेफालिकाके फुलोंसे शिक्का पूजन किया जाय तो मन निर्मल होता है। एक लाख बिल्लपत्र चढानेपर मनुष्य अपनी सारी काम्य वस्तुएँ प्राप्त कर लेता है। सङ्गारहार (हरसिंगार)के फुलॉसे पूजा करनेपर सुख-सम्पत्तिकी वृद्धि होती है। वर्तमान ऋतुमें पैदा होनेवाले फूल यदि शिवकी सेवामें समर्पित किये आये तो वे मोक्ष देनेवाले होते हैं, इसमें संशय नहीं है। धतुरा पुजनमें शुभदायक माना गया है। अगस्यके एक लाख फूलोंसे पूजा राईके फूल शतुओंको मृत्यु प्रदान करनेवाले करनेवाले पुरुषको महान् यदाकी प्राप्ति होती होते हैं। इन फूलोंको एक-एक लाखकी संस्थामें शिवके अपर बढ़ाया जाय तो है। यदि तुलसीदलसे शिवकी पूजा करे तो भगवान् शिव प्रजुर फल प्रदान करते हैं। उपासकको भोग और मोक्ष दोनों सुरूभ

पूजा करनेसे भी उसी फल (भोग और

मोक्ष) की प्राप्ति होती है। जपा (अइह्ल) के एक लाख फुलोसे की हुई पूजा

चम्पा और केवड़ेको छोड़कर शेष सभी फूल शिवको पूजा करे । यह पूजा नाना प्रकारके भगवान् शिवको चढाये जा सकते हैं।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

विप्रवर ! महादेवजीके ऊपर चावल चडानेसे मनुष्योंकी लक्ष्मी बहुती है। ये

चावल अखण्डित होने चाहिये और इन्हें उत्तम भक्तिभावसे शिवके ऊपर बढ़ाना

चाहिये। रुद्धप्रधान यन्त्रसे पूजा करके भगवान् शिवके ऊपर बहुत सुन्दर वहा

चढाये और उसीपर चावल रखकर समर्पित करे तो उत्तम है। भगवान शिक्तके ऊपर

गन्ध, पुष्प आदिके साथ एक श्रीफल चढाकर घूप आदि निवेदन करे तो पूजाका पूरा-पूरा फल प्राप्त होता है। वहाँ शिवके

समीप बारह बाह्मणोको भोजन कराये। इससे मन्त्रपूर्वक साङ्गोपाङ्ग लक्ष पूजा सम्पन्न होती है। जहाँ सी मन्त्र जपनेकी विधि हो, वहाँ एक सौ आठ मन्त्र जपनेका विधान

किया गया है। तिलोंब्रस शिवजीको एक लाख आहतियाँ दी जायै अधवा एक लाख तिलांसे दिवकी पूजा की जाय तो वह

बढ़े-बड़े पातकोंका नाश करनेवाली होती है। जोड़ारा की हुई शिवकी पूजा स्वर्गीय सुसकी वृद्धि करनेवाली है, ऐसा

ऋषियोंका कथन है। गेहके बने हुए

पकवानसे की हुई शंकरजीकी पूजा निश्चय ही बहुत उत्तम मानी गयी है। यदि उससे

(कैंगनी) द्वारा सर्वोध्यक्ष परमात्मा शिवका करनी चाहिये और शिवपर उनके सहस्रनाम पूजन करनेमात्रसे उपासकके वर्ष, अर्थ मन्त्रोसे घीकी बारा चढ़ानी चाहिये। ऐसा

और काम-भोगको वृद्धि होती है तथा वह करनेपर वंशका विस्तार होता है, इसमें पूजा समस्त सुर्खोको देनेवाली होती है। संदाय नहीं है। इसी प्रकार यदि दस हजार

सुसों और सम्पूर्ण फलोंको देनेवाली है। मुनिश्रेष्ठ ! अब फूलोंकी लक्ष संख्याका तील बताया जा रहा है। प्रसन्नतापूर्वक

274

सुनो । सुक्ष्म मानका प्रदर्शन करनेवाले व्यासजीने एक प्रस्थ शङ्खपुष्पको एक लाख बताया है। म्यारह प्रस्य चमेलीके फूल हो तो वही एक लाख फुलोंका मान कहा गया है।

जुड़ीके एक लाल फुलोंका भी वही मान है। राईके एक लाख फुलोंका मान साढ़े पाँच प्रस्य है। उपासकको चाहिये कि यह निष्काम होकर मोक्षके रिस्पे भगवान

भक्तिभावसे विधिपूर्वक शिवकी पूजा करके भक्तोंको पीछे जलभारा समर्पित

शिवकी पूजा करे।

करनी चाहिये। ज्वरमें जो मनुष्य प्रलाप करने लगता है, उसकी शालिके लिये जलबारा शुभकारक बतायी गयी है। शत-हड़िय मन्त्रसे, हद्रीके ग्यारह पाठाँसे, जपसे, पुरुषसुक्तसे, स्द्रमन्त्रोक ऋचावाले रुत्रसूत्रसे, महामृत्युअयमन्त्रसे, गायत्री-मन्त्रसे अववा शिवके शास्त्रोक्त नामोंके आदिने प्रणव और अन्तमें 'नगः' पद जोड़कर बने हुए पन्त्रोंद्वारा जलधारा

आदि अर्पित करनी चाहिये। सुख और संतानकी वृद्धिके लिये जलधाराद्वारा पूजन लाख बार पूजा हो तो उससे संतानकी वृद्धि उत्तम बताया गया है। उत्तम भरम धारण होती है। यदि मै्गसे पूजा की जाय तो करके उपासकको प्रेमपूर्वक नाना प्रकारके भगवान् शिव सुख प्रदान करते हैं। त्रियंगु शुभ एवं दिव्य द्रव्योद्वारा शिवकी पूजा

अरहरके पत्तोंसे शुंगार करके भगवान् मन्त्रोहारा शिवजीकी पूजा की जाय तो प्रमेह

 मंसित जिवपुराण » 

रोगकी शान्ति होती है और उपासकको घरमें सदा करूह रहते लगे, तब मनोवाञ्चित फलकी प्राप्ति हो जाती है। यदि पूर्वोक्तरूपसे दूधकी बारा चढ़ानेसे सारा

मुझे आसञ्चक उपदेश दे तत्कारू अदुश्य हो। प्रकट हुए और बहे प्रेमसे मेरे अञ्चोका स्पर्श गये। ये ब्रह्माण्डमे बाहर जाकर भगवान् काने ब्रा मुझसे प्रसन्तरापूर्वक बोले। शियकी कृपा प्राप्त करके वैकुण्डशाममे जा श्रीविष्णुने कहा — ब्रह्मन् ! तुम वर पहुँचे और सदा वहीं रहने लगे। मैंने मुक्तिकी भागो। में प्रसन्न है। युझे तुम्हारे लिये कुछ इच्छासे भगवान् ज़ित्व और विष्णुका स्मरण भी अदेश नहीं है। भगवान् ज़ितकी कृपासे

करके पहलेके रचे हुए जलमें अपनी अञ्चलि में सब कुछ देनेमें समर्थ हैं।

दुष्पकी धारा चढ़ानी बाहिये। ऐसा करनेपर उसे वृहस्पतिके समान उत्तम बुद्धि प्राप्न हो जाती है। जलतक दस हजार मन्त्रोंका जप पूरा न हो जाय, तवतंक पूर्वोक्त दुष्धधारा-द्वारा भगवान् दिवका उक्षष्ट पूर्वन सालु रक्ता व्यक्ति । तथ सन-मनवे अकारण ही उद्यादन होने लगे— जी उच्चट जाय, कही भी प्रेम न रहे. द:ख बढ़ जाब और अपने करनेका ही निश्चय किया। तात ! घगजान् जिष्णुके चिन्तनमें रूगा रहा। तात ! यह विष्णु भी वहाँ सदाजियको प्रणाम करके समय पूर्ण होनेपर भगवान श्रीहरि स्वयं

कोई नपुंसकताको आप्न हो तो वह धीसे शिवजीकी भलीभाँति पूजा करे तथा

ब्राह्मणींको भोजन कराये। साथ ही उसके

लिसे मुनीश्वरोंने प्राजापत्य ब्रतका भी विधान

किया है। यदि बुद्धि जड हो जाय तो उस अवस्थामें पूजकको केवल शर्कराधिकत

898

और न्यास ब्राह्मणीको भोजन कराना चाहिये। (अध्याम १४) सृष्टिका वर्णन तदनत्तर नारदर्शक पूछनेपर बाहाजी हारूकर जलको अपरकी ओर उत्तारत। बोले-पूरे । हमें पूर्वोक्त आहेश देकर जब इससे वहाँ एक अध्व प्रक्तट हुआ, जो महादेवजी अलाधांन हो गये, तब मै उनकी जीबीस तत्वोंका समूत्र कहा जाता है। आज्ञाका पालन करनेके लिये ध्यानयत्र हो विप्रवर ! यह विराद आकारवाला अण्ड कर्तद्रयका विचार करने छगा। उस समय जड़रूप ही था। उसमें चेतनता न देखकर भगवान् शंकरको नमस्कार करके औहरिसे मुझे बडा संशय हुआ और मैं अत्यन्त कठोर ज्ञान पाकर परमानन्दकी प्राप्त हो मैंने सृष्टि तच करने लगा । आरह वर्षीतक भगवान्

दुःस नष्ट हो जाता है। सुवासित तेलसे पूजा

करनेपर भोगोंकी वृद्धि होती है। यदि मधुसे शिवको पूजा की जाय तो राजबक्ष्माका रोग

दूर हो जाता है। यदि शिक्पर ईंखके रसकी

यारा चलायी जाग तो वह भी सम्पूर्ण

आनन्दकी प्राप्ति करानेवाली होती है। गद्भाजलको धारा तो भोग और मोक्ष दोनों

फलोक्ट्रे देनेवाली है। ये सब जो-जो बाराएँ

बतायी गर्वी हैं, इन सबको मृत्युक्रवमन्त्रसे

चडाना चाहिये, उसमें भी उक्त भन्त्रका

विधानतः दस हजार जप करना चाहिये.

बहा बोले—(अर्थात् मैने कहा—) महाभाग ! आपने जो मुझपर कृपा की है, वह सर्वधा उचित ही है; क्योंकि भगवान् शंकरने पुझे आपके हाथोंमें सीप दिया है। विष्णो ! आपको नमस्कार है। आज मै आपसे जो कुछ पाँगता है, उसे दीजिये। प्रभो ! यह विराद्ध्य जीबीस तत्त्वोंसे बना हुआ अण्ड किसी तरह चेतन नहीं हो रहा है, जडीभृत दिखायी देता है। हरे ! इस समय भगवान् शिवकी कृपासे आप वहाँ प्रकट हुए हैं। अतः शंकरको सृष्टि-शक्ति या विभृतिसे प्राप्त हुए इस अण्डमें चेतनता लाइये।

मेरे ऐसा कहनेपर शिवकी आणामे तत्पर रहनेवाले महाविष्याने अनन्तरूपका आश्रय हे उस अच्छमें प्रवेश किया। उस समय उन परम पुरुवके सहस्रों मलक, सहस्रो नेत्र और सहस्रो पैर धे। उन्होंने भूमिको सब ओरसे घेरकर उस अप्डको व्याप्त कर लिया । मेरे द्वारा भलीभाँति ज्ञति की जानेपर जब ब्रीविच्याने उस अण्डामे प्रवेश किया, तब वह बोबोस तत्वोंका विकाररूप अण्ड संघेतन ही गया । पातालसे लेकर सत्य-लोकतकको अवधिवाले उस अण्डके रूपमें वहाँ साक्षात बीहरि ही विराजने लगे। उस विराद अण्डमें व्यापक होनेसे ही ये प्रभु 'बैराज पुरुष' कहलाये। पञ्चमख महादेवने केवल अपने गहनेके लिये सरम्य कैलास-नगरका निर्माण किया, जो सब लोकोंसे ऊपर सुशोभित होता है। देवर्षे ! सम्पूर्ण ब्रह्माण्डका नाक्ष हो जानेपर

भी वैकुण्ठ और कैलास-इन दो धामोंका यहाँ कभी नाञ्च नहीं होता। मुनिश्रेष्ठ ! मैं सत्यरोकका आश्रय लेकर रहता है। तात ! महादेवजीकी आज्ञासे ही मुझमें सृष्टि रचनेकी इच्छा उत्पन्न हुई है। बेटा ! जब मैं मुष्टिकी इच्छासे वित्तन करने लगा, उस समय पहले मुझसे अनजानमें ही पापपूर्ण तमोनुणी सृष्टिका प्रादुर्भाय हुआ, जिसे अविद्या-पञ्चक (अथवा पञ्चपर्वा अविद्या) कहते हैं। तदनन्तर प्रसन्नचित्त होकर राष्ट्रकी आजासे मैं पुनः अनासक्त भावसे सृष्टिका चित्तन करने लगा । उस समय मेरे द्वारा स्थावर-संज्ञक वृक्ष आदिकी सृष्टि हुई, जिसे मुख्य-सर्ग कहते हैं। (यह पहला सर्ग है।) उसे देशकर तथा यह अपने लिये पुरुवार्थका साधक नहीं है. यह जानकर सुष्टिकी इन्डाबाले पुझ ऋदासे दुसरा सर्ग प्रकट हुआ, जो दुःशसे भरा हुआ है; उसका नाम है- तिवंकशीता \* । यह सर्ग भी पुरुषार्थका साधक नहीं था। उसे भी पुरुषार्थ-साधनकी शक्तिसे रहित जान जब मैं पुनः सहिका जिल्लम करने लगा, तब मुझसे जीव ही तीसरे सात्विक सर्गका प्रादुर्धाव हुआ, जिसे 'ऊर्व्यक्षोता' कहते हैं। यह देवसर्गके नामसे विख्यात हुआ। देवसर्ग सत्यवादी तथा अत्यन्त सुखदायक है। उसे भी पुरुवार्थसाधनकी रुखि एवं

अधिकारसे रहित मानकर मैंने अन्य सर्गके

लिये अपने स्वामी श्रीशिवका चिन्तन

आरम्म किया। तब भगवान् शंकरकी

आज्ञासे एक रजोगुणी छष्टिका प्रादर्भाव

पश्च, पक्षी आदि तिर्वक्कोता कहलाते हैं। वायुक्त भौति तिराता जलनेक करण ये तिर्वक अथवा 'तिर्यक्योता' कह गये हैं।

संक्षिप्त दिल्कपुराण =

हुआ, जिसे अर्वाक्स्रोता कहा गया है। इस करता है। इसीका दूसरा नाम कौमारसर्ग है, सर्गके प्राणी मनुष्य हैं, जो पुरुवार्श-साधनके उद्य अधिकारी है। तदनन्तर महादेवजीकी आज़ासे भूत आदिकी सृष्टि हुई । इस प्रकार मैंने पाँच तरहकी वैकृत सृष्टिका वर्णन किया है। इनके सिवा तीन प्राकृत सर्ग भी कहे गये हैं, जो पुड़ा ब्रह्माके सांनिध्यसे प्रकृतिसे ही प्रकट हुए हैं। इनमें पहला



तन्यात्राओंका सर्ग है और तीसरा वैकारिकसर्गं कहलाता है। इस तरह ये तीन प्राकृत सर्ग है। प्राकृत और बैकृत दोनों प्रकारके सर्गीको मिलानेसे आठ सर्ग होते हैं। इनके सिवा नवाँ कौपारसर्ग है, जो प्राकृत और वैकृत भी है। इन सबके अवान्तर भेदका में वर्णन नहीं कर सकता: क्योंकि उसका उपयोग बहुत थोड़ा है।

अब द्विजात्मक सर्गका प्रतिपादन

मानस पुत्र हैं, जो मुझ ब्रह्माके ही समान हैं। वे महान् वैराग्यसे सम्पन्न तथा उत्तम व्रतका पालन करनेवाले हुए। उनका मन सदा भगवान् शिवके चिन्तरमें ही लगा रहता है। वे संसारसे विमुख एवं ज्ञानी हैं। उन्होंने मेरे आदेश देनेपर भी सुष्टिके कार्यमें मन नहीं लगाया। पुनिश्रेष्ठ नारद ! सनकादि कुमारोंके दिये हुए नकारात्मक उत्तरको मुनकर मैंने बड़ा भवंकर क्रोध प्रकट किया। उस समय मुझपर पोह छा गया। इस अवसरपर मैंने मन-ही-मन भगवान् विष्णुका स्माण किया । वे शीध ही आ गये और उन्होंने समझाते हुए मुझसे कहा — 'तुम घगवान् ज्ञिवकी प्रसन्नताके लिये तपस्या करो ।' भुनिश्रेष्ठ ! श्रीहरिने जब भुझे ऐसी शिक्षा दी, तब मैं महाबोर एवं उत्कृष्ट तप करने लगा। सृष्टिके लिये तपस्था करते हुए पेरी दोनों भींहों और नासिकार्क मध्यभागसे, जो उनका अपना ही अविमुक्त नामक स्वान है, महेश्वरकी तीन मूर्तियोंमेंसे अन्यतम पूर्णादा, सर्वेश्वर एवं द्यासागर भगवान् शिव अर्धनारीश्वररूपमें प्रकट हुए। जो जन्यसे रहित, रोजकी राशि, सर्वज

जिसमें सनक-सनन्दन आदि कुमारोंकी

महत्त्वपूर्ण सृष्टि हुई है। सनक आदि पेरे चार

तथा सर्वस्रष्टा है, उन नीललोहित-नामधारी साक्षात ड्यावल्डच इंकरको सामने देख बड़ी भक्तिसे मस्तक झका उनकी स्तृति करके में बड़ा प्रसन्न हुआ और उन देवदेवेश्वरसे बोला—'प्रभो ! आप भारत-भातिके जीवोंकी सृष्टि कीजिये।' मेरी यह बात सुनकर उन देवाधिदेव महेश्वर रुद्रने अपने ही समान वहत-से रुद्रगणोंकी सृष्टि

फिर कहा-'देव ! आप ऐसे जीवोंकी



सृष्टि कीजिये, जो जन्म और मृत्युके भयसे

की। तब मैंने अपने स्थामी महेश्वर महारुद्रसे युक्त हों।' मुनिश्रेष्ठ ! मेरी ऐसी बात सुनकर करुणासागर महादेवजी हैस पड़े और तत्काल इस प्रकार बोले।

> महादेवजीने कहा-विधातः । मैं जन्म और मृत्युके भयसे युक्त अशोभन जीवोंकी सृष्टि नहीं करूँगा; क्योंकि वे कमेंकि अधीन हो दुःखके समुद्रमें हुवे रहेंगे। मैं तो दुःखके सागरमें इवे हुए उन जीवोंका उद्धारमात्र करूँगा, गुरुका स्वरूप धारण करके उत्तम ज्ञान प्रदानकर उन सबको संसार-सागरसे पार करीता । प्रजापते ! दु:खमें डूबे हुए सारे जीवकी सृष्टि तो तुन्ही करो । मेरी आज्ञासे इस कार्यमें प्रवृत होनेके कारण तुम्हें मापा नहीं बाँध सकेगी।

मुझसे ऐसा कहकर श्रीमान् भगवान् नीलकोहित महादेव मेरे देखते-देखते अपने पार्षदोंके साथ वहाँसे तत्काल तिरोहित हो गये। (अध्याय १५)

खायम्भुव मनु और शतरूपाकी, ऋषियोंकी तथा दक्षकन्याओंकी संतानोंका वर्णन तथा सती और शिवकी महत्ताका प्रतिपादन

सृष्टि की। पर्वतो, समुद्रो और वृक्षो आदिको उत्पन्न किया। कलासे लेकर युगपर्यन्त जो काल-विभाग हैं, उनकी रचना की। मने ! उत्पत्ति और विनादावाले और भी बहत-से पदाश्रोंका मैंने निर्माण किया। परंतु इससे मुझे संतोष नहीं हुआ। तब साम्ब शिवका ध्यान करके मैंने साधनपरायण

ब्रह्माजी कहते हैं—नारव ! तदननार पुरुषोकी सृष्टि की। अपने दोनो नेश्रोसे मैंने शब्दतप्पात्रा आदि सुक्षा-भूतोको स्वयं मरीचिको, इदयसे भूगुको, सिरसे ही पञ्चीकृत करके अर्थात् उन पाँचोका अङ्गिराको, व्यानवायुसे मुनिश्रेष्ठ पुलस्को, परस्पर सम्मिश्रण करके उनसे खुल उदानवायुसे पुलस्यको, समानवायुसे आकाश, वायु, अग्नि, जल और पृथ्वीकी वसिष्ठको, अपानसे क्रतुको, दोनों कानोंसे अत्रिको, प्राणोंसे दक्षको, गोदसे तुमको, छायासे कर्दम मुनिको तथा संकल्पसे समस्त साधनोंके साधन धर्मको उत्पन्न किया। मुनिश्रेष्ट ! इस तरह इन उत्तम साधकोंकी सृष्टि करके महादेवजीकी कृपासे मैंने अपने-आपको कृतार्थ माना। तात ! तत्पश्चात् संकल्पसे उत्पन्न हुए धर्म मेरी

e सांक्षक दिख्युराज = 

आजासे मानवरूप धारण करके साधकोंकी 'प्रियंत्रत और उत्तानधाद नामक दो पुत्र और प्रेरणासे साधनमें लग गये। इसके बाद मैंने

130



रूपमें असंख्य पूर्वाकी मुष्टि करके उन्हें भिन्न-भिन्न दारीर प्रवान किये। मुने ! तदननर अन्तयांगी भगवान् इंकरकी प्रेरणाले अपने शरीरको दो भागोंमे विभक्त करके मैं दो रूपवाला हो गया। बारद ! आधे शरीरसे मैं खी हो गया और आधेंसे पुरुष। उस पुरुषने उस खीके गर्भसे सर्वसाधनसमर्थ उत्तम ओडेको उत्पन्न किया। उस जोड़ेमें जो पुरुष वा, वही स्वायम्बन मनुके नामरो प्रसिद्ध हुआ। स्वायभ्यंत मन् उद्यकोटिके साधक हुए तथा जो स्त्री हुई, बह शतरूपा कहलायो। बह योगिनी एवं तपस्विनी हुई। तात ! मनुने वैयाहिक विधिसे अत्यन्त सुन्दरी शतकपाका पाणिव्रहण किया और उससे वे मैथूनजॉनत

तीन कन्याएँ उत्पन्न की । कन्याओंके नाम थे—आकृति, देवहति और प्रसृति। पर्ने आकृतिका विवाह प्रजापति रुचिके साथ किया । मझली पुत्री देवहति कर्दमको व्याह दी और उनानपादकी सबसे छोटी बहिन प्रसुति प्रजायति दक्षको दे दी। उनकी मंतानपरम्पराओंसे सपसा चराचर जगत् व्याप्त है।

दक्षिका नामक खो-पुरुषका जोडा उत्पन्न हुआ। यज्ञके दक्षिणासे बारह पुत्र हुए। मुने ! कर्दमद्वारा देवहतिके गर्भसे बहुत-सी पुत्रियाँ उत्पन्न हुई । इक्षके प्रसृतिसे चौबीस कचार्य हुई। उत्प्रेसे अद्धा आदि सेरह कन्याओंका विचाह दक्षने वर्षके साथ कर दिया । पुनीश्वर ! धार्मकी उन पत्नियोंक नाम सनो-नदा, लक्ष्मी, पृति, तृष्टि, पृष्टि, मेचा, किया, बुद्धि, रुज्जा, यस्, प्राणि,

सिद्धि और कीर्ति—ये सब तेरह है। इनसे

छोटी जो शेव ग्यारह सुलोचना कन्याएँ थीं,

उनके नाम इस प्रकार है—रह्माति, सती,

सब्पृति, स्पृति, प्रीति, क्षमा, संनति,

हिंदिसे आकृतिके गर्धसे यज्ञ और

अनस्पा, कर्ना, खाहा तथा खथा। पुगु, ज्ञिय, मरीचि, अङ्ग्रित मुनि, पुलस्य, पुलह, मुनिबेष्ठ कत्, अप्रि, वसिष्ठ, अप्रि और पितरोंने क्रमदा: इन स्व्याति आहि कन्याओंका पाणित्रहण किया। भूग आदि मनिश्रेष्ठ साधक है। इनकी संतानोंसे चराचर प्राणिओसहित सारी त्रिलोकी भरी हुई है।

इस प्रकार आंध्रकापति प्रहादेशजीकी आज्ञासे अपने पूर्वक्ज़ोंकि अनुसार बहुत-से प्राणी असंख्य श्रेष्ट द्विजोंके रूपमें उत्पन्न सृष्टि उत्पन्न करने लगे । उन्होंने इतरूपासे हुए । कल्पभेदसे दक्षके साठ कन्याएँ बतायी

उन्होंने धर्मके लाथ किया । सत्ताइँस कन्याएँ की । इस प्रकार देवी शिवा ही सती होकर चन्द्रपाको व्याह दीं और विधिपूर्वक तेरह भगवान् शंकरसे व्याही गर्वी; किंतु पिताके कन्याओंके हाथ दक्षने कञ्चपके हाथमें दे अज़में पतिका अपमान देख उन्होंने अपने दिये । नारद ! उन्होंने बार कन्वाएँ श्रेष्ठ शरीरको त्याग दिया और फिर उसे प्रहण रूपवाले ताक्ष्य (अरिष्टनेमि) को ब्याह दीं नहीं किया। वे अपने परमपदको प्राप्त हो तथा भृगु, अङ्गिरा और कृत्राश्वको दो-दो गयी। फिर देवताओंकी प्रार्थनासे वे कन्याएँ अपित की। उन खियोसे उनके ही शिवा पार्वतीरूपमें प्रकट हुई और पतियोद्वारा बहुसंख्यक चराचर प्राणियोकी बड़ी भारी तपस्या करके पुनः भगवान् क्यति हुई। सुनिश्रेष्ठ ! दक्षने महात्मा शिवको उन्होंने प्राप्त कर लिया। कच्यपको जिन तेरह कन्याओंका विधि- मुनीक्षर ! इस जगत्मे उनके अनेक नाम पूर्वक दान दिया था, उनकी संतानोंसे सारी प्रसिद्ध हुए। उनके कारितका, चण्डिका, त्रिलोकी ब्याप्त है। स्थावर और जंगम कोई भद्रा, खामुण्डा, विजया, जया, जयसी, भी सृष्टि ऐसी नहीं है, जो कश्यपकी चड़काली, दुर्गा, भगवती, कामास्था, संतानीसे जून्य हो । देवता, ऋषि, देत्य. वृक्ष. कामदा. अम्बा, मुद्रानी और सर्वमङ्गला पक्षी, पर्वत तथा गुण-रुता आदि सभी आदि अनेक नाम है, जो भीग और मोक्ष कदयपपतियोसे पैदा हुए हैं। इस प्रकार

दक्ष-कन्याओंकी संतानोंसे साग्र बराबर जगत् व्याप्त है। धातालसे लेकर सत्मलोक-पर्यन्त समस्त ब्रह्माण्ड निक्षय ही उनकी संतानोंसे सदा धरा रहता है, कभी खाली नहीं होता। इस तरह भगवान् शंकरकी आज्ञासे

ब्रह्माजीने चलीचाँति सृष्टि की। पूर्वकालमे सर्वव्यापी शब्दने जिन्हें तपसाके किये प्रकट किया था तथा स्टदेवने त्रिश्लके दिक्तिकमें शिवाके साथ स्वच्छन्द विहार अश्रभागपर रखकर जिनकी सदा रहा की करते हैं। भगवान किव खतन्त्र परमात्मा है। हैं, वे ही सतीदेवी लोकहितका कार्य निर्मुण और समुण भी वे ही हैं। सम्पादित करनेके लिये दक्षसे प्रकट हुई थीं।

गयी है। उनमेंसे दस कन्याओंका विवाह उन्होंने ब्रक्तोंके उद्धारके लिये अनेक लीलाएँ

देनेबाठे हैं। ये सभी नाम उनके गुण और

कमेंकि अनुसार है। मुनिश्रेष्ठ नारद । इस प्रकार भैने सहिक्रमका तुमसे वर्णन किया है। ब्रह्माण्डका यह सारा भाग भगवान् शिवकी आजासे मेरे द्वारा रखा गया है। भगवान्

शिवको परवहा परमात्मा कहा गया है। मैं, विष्णु तथा सद्ध-ये तीन देवता गुणभेदरो उन्होंके रूप जतलाये गये है। ये मनोरप

(अध्याय १६)

यज्ञदत्त-कुमारको भगवान् शिवको कृपासे कुबेरपदकी प्राप्ति तथा उनकी भगवान् शिवके साथ मैत्री

सूतजी कहते हैं — मुनीखरो । ब्रह्माबीको यह बात सुनकर नारदंबीने विनयपूर्वक उन्हें

संदिप्त शिक्युगर्दा ॥

मेत्री कव हुई ? परिपूर्ण मङ्गलविष्ठह महादेवजीने वहाँ क्या किया ? यह सब मुझे बताइये । इसे सुननेके लिये मेरे मनमें बड़ा कीत्रहल है।'

636

बद्याजीने कहा-नारद ! सुनो, चन्द्रमीलि भगवान् शंकरके बाँछका वर्णन



कुखेरकी उनके साथ किस प्रकार मंत्री हुई, यह सब सुनाता हैं। काण्यिल्य नगरमें यज्ञदत्त नामसे प्रसिद्ध एक झाहाण रहते थे, जो बडे सदाचारी थे। उनके एक पुत्र हुआ, विसन्ता नाम गुणनिधि था। वह बड़ा ही दुराचारी और जुआरी हो गया था । पिताने अपने उस पुत्रको त्यागं दिया । बह घरसे निकल गया और कई दिनोतक भूखा भटकता रहा। एक दिन वह नैवेश चुरानेकी इन्हासे एक ज्ञिवमन्दिरमें बन्हाकी प्राप्त हुआ

प्रणाम किया और पुनः पुछा—'भ्रगवन् ! उजाला किया । यह मानो उसके द्वारा भगवान् धरावसाल धरावान् शंकर कैलास पर्वतपर द्विवके लिये दीपदान किया गया। तत्वशात् कब गये और महात्मा कुबेरके साध उनकी वह जीरीमें एकड़ा गया और उसे प्राणदण्ड मिला। अपने कुकपोंक कारण वह यमदुर्ती-हारा औंचा गया । इतनेमें ही भगवान् इंकरके पार्थद वहाँ आ पहुँचे और उन्होंने उसे उनके बन्धनसे खुड़ा दिया। शिवगणोंके सङ्गसे उसका हदय शुद्ध हो गया था। अतः वह उन्होंके साथ तत्काल शिवलोक्रमें घला गवा । वहाँ सारे दिव्य भोगोंका उपभोग तथा इमा-महेश्वरका सेवन करके कालान्तरमें वह करिद्भराज ऑरंटमका पत्र हुआ। वहाँ उसका नाम था दम। यह निरन्तर भगवान शिवकी सेवामे लगा रहता था । बालक होने-पर भी यह हुमरे बालकोंके साथ शिवका भवन किया करता था । वह क्रमशः युवा-



पिताके गया। वहाँ उसने अपने वस्त्रको जलाकर परलोकगपनके पश्चात राजसिंहासनपर बैठा।

राजा दम बडी प्रसन्नताके साथ सब उसने यह दिक्यालका पद पा लिया। ओर शिवधर्मोंका प्रचार करने लगे । श्रूपाल मुनीश्चर ! देखो तो सही, कहाँ उसका वह रमका दमन करना दूसरोके लिये सर्वथा कई और कहाँ यह दिक्यालकी पदकी, कठिन था। ब्रह्मन् ! समस्त दिवारुवीमें जिसका वह मानवधर्मा प्राणी इस समय दीपदान करनेके अतिरिक्त ये दूसरे किसी धर्मको नहीं जानते हो । उन्होंने अपने राज्यमें रहनेवाले समस्त प्रामाध्यक्षोंको बुलाकर यह आजा दे दी कि 'ज़िक्मन्दिरमे दीपदान करना सबके लिये अनिवार्ध होगा । जिस-जिस प्रामाध्यक्षके गाँवके वास जितने द्वितारूच हों, वहाँ-वहाँ बिना कोई विकार किये सदा दीप जलाना जाहिये।' आजीवन इसी धर्मका पालन करनेके कारण राजा दमने बहुत बड़ी धर्मसम्पत्तिका संखय कर लिया। फिर ले काल-धर्मक अधीन हो गये। दीपदानकी वासनासे युक्त होनेके कारण उन्होंने शिवालवॉमें बहुत-से दीप जलवाये और उसके फलस्यरूप जन्मानारमें हे रहामय स्वामी हुए। इस प्रकार भगवान् शिवके प्रकारके अधर्मीये ही रचा-पचा रहता था, दैवयोगसे शिवालयमें धन चुरानेके लिये गया और उसने स्वार्थवज्ञ अपने कवडेको दीपककी बत्ती बनाकर उसके प्रकाशसे शिवलिङ्गके ऊपरका अधेरा दूर कर दिया: इस साकर्मके फलखरूप वह कलिङ्ग-देशका राजा हुआ और धर्ममें उसका अनुराग हो गया। फिर दीपकी वासनाका उदय होनेसे शिवालयोंमें दीप जलवाकर

कि किस प्रकार सदाके लिये उसकी भगवान शिवके साथ मित्रता हो गर्शी। मैं इस प्रसङ्गका तुमसे वर्णन करता है। नारद ! फालेके पाचकल्पकी बात है, मुझा ब्रह्माके मानस पुत्र पुलस्यसे विश्रवाका जना हुआ और विश्ववाके पुत्र वैश्ववण (कुन्नेर) हुए । उन्होंने पूर्वकालये अत्यन्त उप तपस्याके द्वारा ब्रिनेत्रधारी महादेखकी आराधना करके विश्वकर्माकी बनाबी हुई इस अल्कापुरीका उपमोग किया। जब वह कल्य ज्यतीत हो गया और मेघवाहनफल्प दीपोंकी प्रभाके आश्रय हो अलकापुरीके आरम्ब हुआ, उस समय वह यहदत्तका पुत्र, जो प्रकाशका दान करनेवाला था, कुनेरके लिये किया हुआ बोडा-सा भी पूजन या रूपमें अत्यन्त दूसरह तपसा करने लगा। आराधन समयानुसार महान् फल देता है, दीपदानमात्रसे मिलनेवाली शिवधितके ऐसा जानकर उत्तम सुखकी इन्छा रहानेवाले प्रधायकी जानकर यह शिवकी लोगोंको शिवका भगन अवस्य करना चित्रकाशिका काशिकापुरीये गया और चाहिये। वह दीक्षितका पुत्र, जो सदा सब अपने जित्तकारी रत्नमय प्रदीपोंसे ग्यारह ख्टोंको उद्योधित काके अनन्यभक्ति एवं मेहसे सप्पन्न हो वह तन्मयतापूर्वक शिवके ध्यानचे मध्र हो निशुरूभावसे बैठ गया । जो शिवको एकताका यहान् पात्र है, तपरूपी अग्रिसे बढ़ा हुआ है, काम-क्रोधादि महाविध्नरूपी पतङ्गेके आधातसे जून्य है, प्राणिनरीधरूपी वायज्ञन्य निश्चलभावसे प्रकाशित है, निर्मल दृष्टिके कारण खरूपसे भी निर्मल है तथा

यहाँ उपभोग कर रहा है। तात ! सह तो

उसके ऊपर शिवके संतुष्ट होनेकी बात

बताची गयी। अब एकचिल होकर यह सुनो

< संभिप्त शिवप्रगण + 

598

वताओं ।'

सद्भावरूपी पृष्पोसे जिसकी पूजा की गयी आहि फाइ-फाइकर पहले उपाकी ओर ही है, ऐसे शिवलिङ्गकी प्रतिष्ठा करके वह देखना आरम्भ किया। वह मन-ही-मन तबतक तपस्यामें लगा रहा, जयतक उसके सोचने लगा, 'भगवान शंकरके समीप यह शरीरमें केवल अस्थि और वर्षपात्र ही सर्वाङ्गसन्दरी कौन है ? इसने कौन-सा ऐसा अविशिष्ट नहीं रह गये । इस प्रकार उसने दस क्रमार वर्षातक तपसा की। तदननार विद्यालाक्षी पार्वतीदेवीके साथ भगवान् विश्वनाथ कुबेरके पास आये। उन्होंने प्रसम्रचित्रसे अलकापतिकी ओर देखा। वे शिवलिङ्गमें भनको एकाच करके देवे काठकी भाँति स्थिरभावसे बेंग्रे थे । भगवान् द्रिायने उनसे कहा—'आठकापते ! मैं चर देनेके लिये उग्रत हैं। तुम अपना मनोरथ

कुषेरने ज्यों ही आँखें खोलकर देखा, त्यों ही उमावल्लम मगवान् श्रीकच्छ सामने खढ़े दिखायी दिये। वे उदयकारूके सहस्रो मुर्योसे भी अधिक नेजाबी बे और उनके मस्तकपर चन्द्रभा अपनी चाँदनी विश्लेर रहे थे। भगवान् शंकाफे तेजसे उनकी आचि छीधिया गर्थी । उनका तेज प्रतिहत हो गया और से नेत्र बंद करके मनोरधसे भी परे विराजमान देवदेवेशर जिवसे बोले-'ताथ ! मेरे नेत्रोको वह दृष्टिशक्ति दीजिये, जिससे आपके बरणारविन्टोंका दर्शन हो सके । स्वामिन् ! आपका प्रत्यक्ष दर्शन हो, यही मेरे लिये सबसे बढ़ा बर है। ईश ! दूसरे किसी बरसे मेरा क्या प्रयोजन है। चन्द्रशेखर ! आपको नमस्त्रार है।"

यह वाणी सनकर तपस्याके धनी

कुलेरकी यह बात सुनकर देवाधिदेव उपापतिने अपनी हबेलीसे उनका स्पर्श करके उन्हें देखनेकी जक्ति प्रदान की। दृष्टिशक्ति मिल जानेपर यज्ञदलके उस पुत्रने

देवीकी यह बात सुनकर भगवान डिावने हैंसते हुए उनसे कहा—'उमे ! यह तुम्हारा पत्र है। यह तुन्हें कर दृष्टिसे नहीं देखता, अधित तुम्हारी सप:सम्पक्तिका वर्णन कर रहा है।' देवीसे ऐसा कहकर भगवान जिल भूनः उस ज्ञाह्मणकुमारमे योले—'यला । मैं तम्हारी तपस्पासे संतुष्ट होकर तुम्हें वर देता

है। तम निधियोंके स्वामी और गृहाकाँके

राजा हो जाओं। सम्रत ! यशों, किन्नरों और

राजाओंके भी राजा होकर पुण्यजनींक

पालक और सबके लिये धनके दाता बनी ।

तप किया है, जो मेरी भी तपस्थासे बढ़ गया

है। यह रूप, यह प्रेम, यह सौभाग्य और यह

असीय ज्ञोबा—सभी अद्भत है।' वह

ब्राह्मणकमार बार-बार यही कहने लगा।

जब बार-बार पही कहता हुआ वह कुर

दृष्टिसे उनकी ओर देखने लगा, तब वाबाके

अवलोकनसे उसकी बावों आँख फुट गयी।

तदनना देवी पार्वतीने महादेवजीसे

कहा-'प्रभो ! यह दृष्ट तपस्वी चार-बार मेरी ओर देखकर क्या बक रहा है ? आप

मेरी तपस्थाके तेजको प्रकट कीजिये।'

मेरे साब तुन्हारी सदा मंत्री बनी रहेगी और मैं नित्व तुष्हारे निकट निवास करूँगा। पित्र ! तुन्हारी प्रीति बढ़ानेके लिये में अलकाके पास ही रहेगा। आओ, इन उपादेवीके चरणोमें साष्ट्राङ्क प्रणाम करो; क्योंकि ये तुम्हारी माता है। महाभक्त यजदत्त-कमार ! तुम अत्यन्त प्रसन्नचित्तसे

इनके चरणोंमें गिर जाओ ।'

बहाजी कहते हैं -- नारद ! इस प्रकार वर वर दिये हैं, वे सब उसी रूपमें तुम्हें सुलभ हों। देकर भगवान् शिवने पार्वतदिवीसे फिर कहा— बेटा ! मेरे रूपके प्रति ईर्घ्या करनेके कारण तुम

'देवेश्वरी ! इसपर कृपा करो । तपस्विति ! यह कुन्नेर नामसे प्रसिद्ध होओंगे ।' इस प्रकार तुम्हारा पुत्र है।' भगवान् शंकरका यह कथन कुबेरको वर देकर भगवान् महेश्वर पार्वतीदेवीके

सुनकर जगदम्बा पार्वतीने प्रसन्नचित्त हो साब अपने विश्वेष्ठरधाममें वले गये। इस तरह यज्ञदत्तकुमारसे कहा-'वत्स ! भगवान् कुळेरने भगवान् इंकरकी पेत्री प्राप्त की और

शिवमें तुम्हारी सदा निर्मल भक्ति बनी रहे। अलकापुरीके पास जो कैलास पर्वत है, यह तुम्हारी बार्यी आँख तो फुट ही गयी। इसलिये चगवान् शंकरका निवास हो गया।

एक ही पिङ्गलनेत्रसे युक्त रहे । पहादेवजीने जो

(अध्याय १७-१९)

भगवान् शिवका कैलास पर्वतपर गमन तथा सृष्टिखण्डका उपसंहार

जराजी कहते हैं - नारद! मुने! तथा श्रीविष्णु आदि सभी देवता, ऋषि, कुबेरके तपोबलसे भगवान् शिवका जिस

प्रकार पर्वतश्रेष्ठ कैलासपर शुधागमन हुआ, वह प्रसङ्घ सुनो । कुबेरको वर देनेवाले विश्वेश्वर द्विव जब इन्हें निधिपति होनेका वर देकर अपने उत्तम स्थानको चले गये, तब

उन्होंने मन-ही-मन इस प्रकार विचार किया—'ब्रह्माजीके ललाटररे किनका प्रादर्भाव हुआ है तथा जो प्रलयका कार्य सैभालते हैं, वे स्द्र मेरे पूर्ण स्वरूप हैं। आत:

क्रबेरका भित्र बनकर उसी पर्वतपर विलास-पूर्वक रहेगा और बड़ा भारी तप करूँगा।' शिवकी इस इच्छाका विन्तन करके उन

उन्होंके रूपमें में मुहाकोंके निवासस्थान

कैलास पर्वतको जाऊँगा । उन्हींके रूपमें में

रुद्रदेवने कैलास जानेके लिये उत्सक इमङ बजाया। डमरूकी वह ध्वनि, जो उत्साह

पहुँचे । देवता और असुर आदि सब लोग बर्ड उत्साहमें भरकर वहाँ आये। भगवान शिवके समस्त पार्षेद्र तथा सर्वलोकवन्द्रित महाभाग गणपाल जहाँ कहीं भी थे, यहाँसे

मुर्तिमान् आगम्, निगम् और सिद्ध वहाँ आ

आ गये । इतना कहकर बहााजीने वहाँ आये हुए

परिचय दिया, फिर इस प्रकार कहना आराब किया। वे बोले— वहाँ असंख्य महाबाली गणपाल प्रधारे । वे सब-के-सब सहस्रो भूजाओंसे युक्त थे और मसकपर जटाका ही मुक्ट धारण किये हुए थे। सभी

गणपालोका नामोल्लेखपूर्वक विस्तृत

चन्द्रच्छ, नीलकण्ठ और त्रिलोचन थे। हार, कुण्डल, केयुर तथा मुक्ट आदिसे अलंकृत थे। वे मेरे, श्रीविष्णुके तथा इन्द्रके समान बदानेवाली थी, तीनों स्त्रेकोंमें व्याप्त हो तेजस्वी जान पहते थे। अणिमा आदि आठों

गयी। उसका विचित्र एवं गन्भीर शब्द सिद्धियोंसे चिरे थे तथा करोड़ों सूर्योंके आहानकी गतिसे यक्त था. अर्थात् समान उद्धासित हो रहे थे। उस समय सुननेवालोंको अपने पास आनेके लिये भगवान् शिवने विश्वकर्माको उस पर्वतपर प्रेरणा दे रहा था। उस ध्यनिको सुनकर मैं निवास-स्थान बनानेकी आज्ञा दी। अनेक

भक्तोंके साथ अपने और दूसरोंके उहनेके प्रसन्नवित्तसे वह स्तवन सुनकर उन सबको लिये यथायोग्य आवास तैयार करनेका प्रसन्नतापूर्वक मनोवाज्ञित वर एवं अभीष्ट आदेश दिया ।

पर्यतपर गरो । उसम पुरुर्तमें आपने स्थानमें स्थानको गये । फिर से धारामन शासु, जो देवताओं, भुनियों और सिद्धोंने शिवका परमेश्वर शिवने दक्षकन्या सतीको पत्नीरूपमें प्रसन्नतापूर्वक अधिषेक किया। हाथोमें प्राप्त किया। देवर्षे ! किर वे महेश्वर मङ्गलसूचक थी। सब ओर जय-जयकार ही उनके कैलासपर आयपन और कुबेरके और नमस्कारके शब्द गृंबने लगे। महान् साथ बैत्रीका भी प्रसङ् सुनाया है। उत्साह फैला हुआ था, जो सबके सुराको बढा रहा था। उस समय सिंहासन्पर बैठकर श्रीविष्णु आदि सभी देवताओंद्वरा की हुई यथोजित सेवाको बारंबार प्रहण करते हुए भगवान् ज्ञिव बही शोधा पा रहे थे। देवता आदि सब लोगोंने सार्थक एवं प्रिय वचनो-द्वारा लोककल्याणकारी भगवान् जंकरका पृथक-पृथक स्तवन किया। सर्वेश्वर प्रभुने

बातुएँ प्रदान की। मुने! तदनन्तर मुने ! तब विश्वकर्माने भगवान् श्लीविच्युके साथ में तथा अन्य सब देवता शिवकी आज्ञाके अनुसार उस पर्वतपर और भूनि पनोवाञ्चित वस्तु पाकर जाकर शीद्य ही नाना प्रकारके गृहोंकी रचना आर्नान्द्रत हो भगवान् शिवकी आज्ञासे की। फिर श्रीहरिको प्रार्धनासे कुबेरपर अपने-अपने धामको चले गये। कुबेर भी अनुष्रह करके भगवान जिय सानन्द केलास जियको आजासे प्रसन्नतापूर्वक अपने प्रवेश करके भक्तवत्सल परमेश्वर शिवने सर्वद्या स्वतन्त हैं, योगपरावण एवं संबको प्रेमदान दे सनाथ किया, इसके बाद व्यानतहरूर हो पर्वतप्रवर कैलासपर रहने आनन्दसे भरे हुए श्रीविष्णु आदि समस्त रूने। कुछ कारु बिना पत्नीके ही बिताकर नाना प्रकारको भेटे लेकर सबने कपश: टक्षक्रमारी सतीके साथ विहार करने लगे उनका पूजन किया और बड़े उल्लब्के साथ और लोकाचारपरायण हो सुराका अनुभव उनकी आस्ती उतारी। मुने | उस समय करने रूपे। मुनीग्रर | इस प्रकार मैंने तुमसे आकाशसे फुलोकी वर्षा हुईं, जो यह रहके अवतारका वर्णन किया है, साध कैलासके अन्तर्गत होनेशाली उनकी ज्ञानवर्द्धिनी लीलाका भी वर्णन किया, जो इडलोक और परलोकमें सदा सम्पूर्ण मनोवाडिकत फलोंको देनेवाली है। जो एकाप्रचित्त हो इस कश्चाको सुनता या पढ़ता है, वह इस लोकमें भोग पाकर परलोकमें मोक्ष काम करता है।

(अध्याय २०)

## रुद्रसंहिता, द्वितीय (सती) खण्ड

नारदजीके प्रश्न और ब्रह्माजीके द्वारा उनका उत्तर, सदाशिवसे त्रिदेवोंकी उत्पत्ति तथा ब्रह्माजीसे देवता आदिकी सृष्टिके पश्चात् एक नारी और एक पुरुषका प्राकट्य

चोले-महाभाग ! हिमालयकी कन्या कैसे हुई ? पार्वतीने नारदजी महाप्रभो ! विधात: ! आपके मुखारविन्द्रसे किस प्रकार उप्र तपस्या की और कैसे पङ्गलकारिणी शस्त्रुकथा सुनते-सुनते मेरा उनका विवाह हुआ ? कामदेवका नाश जी नहीं भर रहा है। अतः भगवान् शिवका करनेवाले भगवान् शंकरके आधे शरीरमें सारा शुभ चरित्र मुझसे कड़िये। सम्पूर्ण वे किस प्रकार स्थान पा सर्की ? महापते ! विश्वकी सृष्टि करनेवाले ब्रह्मदेव ! मैं इन सब बातोको आप विस्तारपूर्वक सतीकी कीर्तिसे युक्त शिवका दिव्य चरित्र कहिये। आपके समान दूसरा कोई सुनना बाहता है। श्रोभाजािकनी सती संज्ञयका निवारण करनेवाला न है, किस प्रकार दक्षपत्रीके गर्भसे उत्पन्न न होगा। हुई ? महादेवजीने विवाहका विचार कैसे



किया ? पूर्वकालमें दक्षके प्रति रोप होनेके कारण सतीने अपने शरीरका त्याग कैसे



ब्रह्माओने कहा-मुने । देखी सती और भगवान् शिवका शुभ यश परमपावन, दिव्य तथा गोपनीयसे भी अत्यन्त गोपनीय है। तुम यह सब मुझसे सुनो। पूर्वकालमें

 संक्षित्र दिखपुराण \* 369 

निराकार, शक्तिरहित, जिन्मय तथा सत् इसी तरह मेरे मनसे एक मनोहर पुरुष और असत्से विलक्षण स्वरूपमे प्रतिद्वित भी प्रकट हुआ, जो अत्यन्त अञ्चन था। थे। फिर वे ही प्रभु संगुण और शक्तिमान्

होकर विशिष्ट रूप धारण ऋरके स्थित हुए। उनके साथ धगवती उमा विराजमान थीं।

विप्रवर ! वे भगवान् सिव दिव्य आकृतिसे

सुशोधित हो रहे थे। उनके मनचे कोई विकार नहीं था। वे अपने परात्पर म्बरूपमें

प्रतिष्ठित थे। प्रतिशेष्ठ ! उनके वाचे अङ्गो भगवान् विष्णु, दाये अङ्गतं में बद्धा और

मध्य अङ्ग अर्थात् हृदयसे स्टदेन प्रकट हुए। में अहा। सृष्टिकर्ता हुआ, भगवान् विद्या जगत्का पालन करने लगे और खर्च रुदने

संद्वारका कार्श सैमाला। इस प्रकार धगवान् सदाजिव स्वयं ही तीन ऋप भारण करके स्थित हुए। उन्होंको आराधना करके मुझ लोकपिताबह ब्रह्माने देखता, असर और

मनुष्य आदि सभ्यूर्ण जीवोको सृष्टि की । दक्ष आदि प्रजापतियों और देशिंगरोपणियोकी योग्य पुरुष है। यह लोक आपसे ही चौष्मित सुद्धि करके में बहुत प्रसन्न हुआ तथा हो रहा है। अपनेको सबसे अधिक जैबा मानने लगा। व्यक्तातीने कहा—चन्नपुरुव ! तुम अपने

मुने ) जब मर्राचि, अति, पुरवह, युरुस्य, इसी स्वरूपसे तथा पूरुके बने हुए पाँच अङ्गिरा, कतु, विराष्ट्र, जारद, दक्ष और जागोंसे खियों और पुस्वींको मोहित करते भृगु—इन महान् प्रभावज्ञाली मानसपुत्रोंको हुए सृष्टिके सनातन कार्यको चलाओ । इस मैंने उत्पन्न किया, तब मेरे हदयसे अत्यना चराचर त्रिभुवनमें ये देवता आदि कोई भी

रूप-सौन्दर्थ ज़िल उठता था। वह मूर्तिमती

साये-संध्या ही थी और निरन्तर किसी मन्त्रका जप करती रहती थी। सुन्दर भौहाँवाली वह नारी सौन्दर्यकी बरप सीधाको पहुँची हुई थी और मुनियोंक भी

मनको मोहे लेती थी।

उसके अरीरका मध्यभाग (कटिअदेश) पत्तला था। दानोंको पंकिया बही सुन्दर वीं। उसके अङ्गोंसे मतवाल हाथीकी-सी गरा प्रकट होती थी। नेत्र प्रफुल्ल कमलके

समान शोधा पाते थे। अङ्गोमे केसर लगा वा, जिसकी सुगन्ध नासिकाको तुप्त कर ाही थी। उस पुरुषको हेस्स्कर दक्ष आदि **मेरे** सभी पुत्र अत्यन्त उत्सुक हो उठे। उनके मनमें विस्पय बर गया द्या । जगतकी सृष्टि करनेवाले पुष्टा जगडीधर ब्रह्माकी ओर

देखकर उस पुरुषने विनयसे गर्दन झुका दी और मुझे प्रणाय करके कहा। यह पुरुष बीला-ब्रह्मन् ! में कीन-सा कार्य कड़िया ? मेर बोग्य जो काम हो, उसमें पूजे लगाइवे; क्योंकि विधाता ! आत्र आप ही सबसे अधिक माननीय और

मनोहर रूपवाली एक सुन्दरी नारी उत्पन्न जोड़ नुस्हारा तिरस्कार करनेमें समर्श नहीं हुई, जिसका नाम 'संध्या' था। वह दिनमें होंगे। तुम छिपे रूपसे प्राणियोंके हृदयमें क्षीण हो जाती, परंतु सार्थकालमें उसका प्रवेश करके सदा स्वयं उनके सुखका हेत् वनकर सृष्टिका सनातन कार्य बालु रखो। सपसा प्राणिचौंका जो मन है, यह तुम्हारे पुखमय बाणका सदा अनायास ही अद्भुत

लक्ष्य बन जायणा और तुम निरन्तर उन्हें मदमस किये रहींगे। यह मैंने तुम्हारा कर्म बताया है, जो सृष्टिका प्रयतंक होगा और

तुम्हारे ठीक-ठीक नाम क्या होंगे, इस मुखकी ओर दृष्टिपात करके में क्षणभरके बातको मेरे ये पुत्र बतायेंगे।

सुरक्षेष्ठ ! ऐसा कहकर अपने पुत्रोंके बैठ गया।

लिये अपने कमलमय आसनपर चुपचाप (अध्याय १-२)

कामदेवके नामोंका निर्देश, उसका रतिके साथ विवाह तथा कुमारी संध्याका चरित्र—वसिष्ठ मनिका चन्द्रभाग पर्वतपर उसको तपस्याकी विधि बताना

ब्रह्माजी कहते हैं-मुने ! तदननार मेरे 'मन्पथ' नापसे विख्यात होओरो । अभिन्नायको जाननेवाले मरीवि आदि मेरे भनोभव ! तीनों लोकोमें तुम इच्छानुसार पुत्र सभी पुनियोंने उस पुरुषका उचित नाम रूप भारण करनेवाले हो, तुन्हारे समान रखा। दक्ष आदि प्रजापतियोंने उसका मुँह सुन्दर दूसरा कोई नहीं है; अतः कामरूप देखते ही परोक्षके भी सारे वृत्तान्त जानकर उसे रहनेके लिये स्थान और पत्नी प्रदान की। मेरे पुत्र मरीचि आदि द्विजीने उस पुरुषके नाम निश्चित काके उससे वह

युक्तियुक्त बात कही। ऋषि बोले-सुम जन्म लेते ही हमारे यनको भी मधने लगे हो। इसलिये लोकमें



होनेके कारण तुम 'काम' नामसे भी

विख्यात होओ। होगोंको मदमल बना देनेके कारण तुम्हारा एक नाम 'मदन' होगा । तुम बड़े दर्पसे उत्पन्न हुए हो, इसलिये 'दर्पक' कहलाओंगे और सदर्प होनेके

ख्याति होगी। समस्त देवताओंका सम्पितित बल-पराक्रम मी तुष्हारे समान नहीं होगा । अतः सभी स्थानोंपर तुन्हारा अधिकार होगा और तुम सर्वध्यापी

होओंगे। जो आदि प्रजापति हैं, वे ही ये

कारण ही जगतमें 'कंदर्प' नामसे भी तुप्हारी

पुरुषोर्मे क्षेष्ठ दक्ष तुष्हारी इच्छाके अनुरूप पत्नी खर्य देंगे। यह तुम्हारी कामिनी (तुमसे अनुराग रखनेवाली) होगी। ब्रह्माजीने कहा-मुने ! तदनन्तर में वहाँसे अदुश्य हो गया । इसके बाद दक्ष मेरी

बातका सारण करके कंदर्पसे बोले-

'कामदेव ! मेरे शरीरसे उत्पन्न हुई मेरी यह कन्या सुन्दर रूप और उत्तम गुणोंसे सुशोधित है। इसे तुम अपनी पत्नी बनानेके लिये बहुण करो । यह गुणोंकी दृष्टिसे सर्वथा तुम्हारे योग्य है। महातेजस्वी मनोभव ! यह सदा तुम्हारे साथ रहनेवाली और तुम्हारी

\* संक्षिप्त विक्युराण \* 6,80 

फ्रीबके अनुसार चलनेवाली होगी। धर्मतः सारे दुःख दूर हो गये। दक्षकन्या रति भी वह सदा तुम्हारे अधीन रहेगी।

पसीनेसे प्रकट हुई उस कन्याका नाम 'रति' रखकर उसे अपने आगे बेटापा और साथ प्रिय क्चन बोलनेवाला कामदेव बडी कंदर्पको संकल्पपूर्वक सौप दिया। नारद ! शोधा या गग्न था। इस प्रकार रतिके प्रति दक्षकी तह पुत्री रति बड़ी रमणीय और पुनियोंके मनको भी बोह लेनेवाली थी। उसके साथ विवाह करके कापदेवको भी बड़ी प्रसन्नता हुई । अपनी रति नामक सुन्दरी खीको देखकर उसके हाव-भाव आदिसे अनुरक्षित हो कामदेव मोहित हो गया। तात । उस समय बहा चारी उत्सव होने लगा, जो सबके सुखकी बढानेवाला था।

प्रजापति दक्ष इस वातको सोचकर वहे

प्रसन्न थे कि मेरी पुत्री इस विवाहमें सुखी है। कामदेवको भी बड़ा भुल मिला। उसके

कामदेवको पाकर बहुत प्रसन्न हुई। जैसे ऐसा कहकर दक्षने अपने दारीरके संध्याकालमें मनोहारिणी विद्युनालाके साथ मेघ शोधा पाता है. उसी प्रकार रतिके

घारी मोहसे युक्त रतिपति कामदेवने उसे उसी तरह अपने हृदयके सिंहासनपर विठाया. जैसे योगी पुरुष योगविद्याको

हृदयमें धारण करता है। इसी प्रकार पूर्ण बन्दपुर्शी रति भी उस श्रेष्ट प्रतिको पाकर

उसी तरह सुशोधित हुई, जैसे श्रीहरिको वाकर पूर्णचन्द्रानना लक्ष्मी ज्ञोचा पाती है। युक्तां कहते हैं-ब्रह्माओंका यह कथन सुनकर सुनिश्चेष्ठ नारह मन-ही-मन बड़े प्रसब हुए और भगवान् शंकरका स्परण करके हर्पपूर्वक बोले—'महाभाग ! विष्युद्धिय ! महामते ! विद्यातः ! आपने

अपने स्नानको चला गया, दक्ष भी अपने धरको पद्यारे तथा आप और आपके वानसपूत्र भी अपने-अपने बामको चले गये, तब वितरोको उत्पन्न करनेवाली ब्रह्मकुमारी संध्या कहाँ गयी ? उसने क्या किया और किस पुरुषके साथ उसका विवाह हुआ ? संध्याका यह सब धरित्र

बन्द्रमोरिः शिवकी यह अञ्चत लीला कही है। अब में ग्रह जानना चाहता है कि विवाहके प्रधात जब कामदेव प्रसन्नतापूर्वक

ब्रधानीने बहा-भूने ! संध्याका यह सारा शुभ चरित्र सुनो, जिसे सुनकर समस्त कामिनियाँ यहाके लिये सती-साध्वी हो सकती हैं। वह संध्या, जो पहले मेरी मानस-

पुत्री थी, तपाया करके शरीरको त्यागका

विशेषक्रपसे बताइये।

\* स्वासीहरू। \*

मुनिश्रेष्ठ पंघातिधिकी बुद्धियती पुत्री होकर संध्याको श्रेष्ठ पर्वतपर गयी हुई जान मैंने

अरुयतीके नामसे विख्यात हुई। उत्तम व्रतका पालन करके उस देवीने ब्रह्मा, विष्णु और महेश्वरके कहनेसे क्षेष्ठ व्रतयारी महात्मा वसिष्ठको अपना पति चुना। वह सीम्य स्वरूपवाली देवी सबकी कदनीया और पुजनीया श्रेष्ठ पतिव्रताके रूपमें

विख्यात हुई।

नारदर्शने पूछा—भगवन्! संख्याने
कैसे, किसलिये और कहाँ तप किया?
किस प्रकार शरीर त्यागकर वह
मेधातिविकी पुत्री हुई? ब्रह्मा, विष्णु और
शिव—इन तीनो देवनाओंके बताये हुए बेछ
व्रत्यारी महात्या वसिष्ठको उसने किस तरह
अपना पति बनाया? पितामह! यह सब में
विस्तारके साथ सुनना चाहता है।
अरु-अतीके इस कौत्तरलपूर्ण चरित्रका आर
यथार्थस्त्यसे वर्णन कीजिये।

बह्माजीने कहा— पुने ! संध्याके मनमें एक बार सकाम भाव आ गया था, इसलिये उस सार्थ्याने यह निश्चय किया कि 'बैदिकमार्गके अनुसार में अग्रिमे अपने इस शारिरकी आहुति दे दूंगी। आजमे इस भूतलपर कोई भी देहचारी उत्पन्न होते ही कामभावसे युक्त न हों, इसके लिये में कठोर तपस्या करके मर्थादा स्थापित करूँगी (तरुणावस्थासे पूर्व किसीपर भी कामका प्रभाव नहीं पड़ेगा, ऐसी सीमा निर्धारित करूँगी)। इसके श्राद इस जीवनको त्याग दूंगी।'

मन-ही-मन ऐसा विचार करके संख्या चन्द्रभाग नामक उस श्रेष्ठ पर्वतपर चली गयी, जहाँसे चन्द्रभागा नदीका प्रादुर्भाव हुआ है। मनमें तपस्थाका दुव निश्चय ले

र्मे क्षित पुर (योहा हाउप) ५—

अपने समीप बैठे हुए वेद-वेदाङ्गोंके पारंगत विद्वान, सर्वज्ञ, जितात्मा एवं ज्ञानयोगी पुत्र वसिष्टसे कहा—'बेटा वसिष्ठ ! पनस्विनी संख्या तपस्याकी अभिलाधासे चन्त्रभाग नामक पर्वतपर गयी है। तुम जाओ और उसे विधिपूर्वक दीक्षा दो। तात । वह तपस्याके

भावको नहीं जानती है। इसरिज्ये जिस तरह तुम्हारे थझोजित उपदेशसे उसे अभीष्ट लक्ष्यको प्राप्ति हो सके, वैसा प्रयत करो।' नारद! मैंने दचापूर्वक जब वसिष्ठको

इस प्रकार आजा दी, तब वे 'जो आज़ा'

कड़कर एक तेजली ब्रह्मचारीके रूपमें

संध्याके यास गये। चन्द्रभाग पर्वतपर एक देवसरोवर है, जो जलाशयोधित गुणोसे परिपूर्ण हो मानसरोवरके समान शोभा पाता है। वसिष्ठने उस सरोवरको देखा और उसके तटपर बेटी हुई संध्यापर भी दृष्ट्रिपात किया। कमलोसे अंकाशित होनेवाला वह सरोवर



< संक्रिप्त विकासकार क 

तटपर बैठी हुई संध्यासे उपलक्षित हो उसी में यही करना चाहती हूँ। दूसरी कोई भी तरह सुशोधित हो रहा था, जैसे प्रदोषकालमें गोपनीय बात नहीं है। मैं तपस्याके उदित हुए चन्द्रभा और नक्षत्रोंसे युक्त चावको—उसके करनेके नियमको बिना आकाश शोभा पाता है। सुन्दर भाववासी जाने ही तपोवनमें आ गयी हैं। इसस्तिये संध्याको वहाँ बैठी देख मुनिने काँतृहल- चिन्तासे सुखी जा रही है और मेरा हृदय पूर्वक उस बृहल्लोहित त्रामवाले सरीवरको काँपता है। अच्छी तरह देखा। उसी प्राकारचुत पर्वतक

288

शिखरसे दक्षिण समुद्रकी ओर जाती हुई श्रेष्ठ वसिष्ठजीने, जो स्वयं सारे कार्योंके ज्ञाता सन्त्रभागा नदीका भी उन्होंने दर्शन किया। के, उससे दूसरी कोई बात नहीं पूछी। वह जैसे गङ्गा हिमालयसे निकलकर समुद्रकी का-ही-मन तपस्याका निश्चय कर सुकी थी

पर्यतपर बुहल्लोहित सरोबरके किनारे बेठी कहा। हुई संध्याको देखकर वसिष्ठजीने आदरपूर्वक पूछा। वसिष्ठजी बोले — बडे ! तुम इस निजंन पर्वतपर किसारिये आयी हो ? किसकी पुत्री हो और तुमने यहाँ ज्या करनेका विवार किया है ? मैं यह सब सुनना चाहता है।

यदि विधाने योग्य बात न हो नो बताओं। महात्मा वसिष्ठको यह बात सुनकर संध्याने उन महात्माकी और देखा । हे अपने तेजसे प्रज्यक्ति अग्रिके समान प्रकाशित हो। उससे तुम्हें सब कुछ पिल जायगा, इसमें रहे थे। उन्हें देखकर ऐसा जान पहला था, संशय नहीं है। 'ठी नमः शंकराय ठी इस भानो ब्रह्मचर्य देह धारण करके आ गया धन्तका निरन्तर जप करते हुए धीन तपस्या हो । वे प्रसंकपर जटा धारण किये बड़ी आरम्भ करो और जो मैं नियम बताता है, शोभा या रहे थे। संध्याने उन तपोधनको उन्हें सूनो। तुम्हें मौन रहकर ही स्नान करना आदरपूर्वक प्रणाप करके कहा।

करनेके लिये इस किर्नन पर्वतपर आयी हैं।

यदि मझे उपदेश देना आपको उच्चित जान पहें तो आप मुझे तपस्पाकी विधि बताइये।

संध्याकी बात सनकर ब्रह्मवेताओंमें

ओर जाती है, उसी प्रकार चन्द्रभागके और उसके दिये अत्यन उद्यमशील थी। पश्चिम शिकारका भेटन करके वह नहीं उस समय अधिपूर्न मनसे धकनासाल समुद्रको ओर जा रही थी। उस चन्द्रचाग भगवान् शंकरका सरण करके इस प्रकार वसिष्टजी जेले— शुधानने ! जो सबसे महान और उत्कृष्ट तेज हैं, जो उत्तम और पहान तप है तथा जो सबके परभागध्य

> परपात्मा है, उन भगवान शामको तम हरवर्षे धारण करो । जो अकेले ही धर्म, अर्थ, काम और मोशके आदिकारण है, उन क्रिलोकीके आदिस्रष्टा, अद्वितीय पुरुषोत्तम ज्ञिक्का भजन करो । आगे बताये जानेवाले मक्तमे देवेश्वर शत्युकी आराधना करो।

होगा, मीनालम्बनपूर्वक ही पहादेखजीकी संध्या बोली-ब्रहान ! में ब्रह्माजीकी पूजा करनी होगी। प्रथम दो बार छठे पुत्री है। मेरा नाम संध्या है और मै तपस्या समयमें तुम केवल जलका पूर्ण आहार कर सकती हो। जब तोसरी बार छठा समय आये, तब केवल उपवास किया करो। इस

वरहे तपस्याकी सपाप्तितक छठे कालमें

जलाहार एवं उपवासकी क्रिया होती रहेगी। प्रसन्न होनेपर तुम्हें अवस्य ही अभीष्ट फल देखि ! इस प्रकार की जानेवाली मौन तपाया प्रदान करेंगे।

ब्रह्मचर्यका फल देनेवाली तथा सम्पूर्ण

है। अपने चित्रमें ऐसा शुध उद्देश्य लेकर हो गये।

इच्छानुसार शंकरजीका चिन्तन करो, वे

इस तरह संध्याको तपस्या करनेकी अभीष्ट्र मनोरखोंको पूर्ण करनेवाली होती विधिका उपदेश दे मुनिवर वसिष्ठ हैं। यह सत्य है, सत्य है, इसमें संजय नहीं यधोचितरूपसे उससे बिदा ले वहीं अन्तर्यान

(अध्याय ३—५)

संध्याकी तपस्या, उसके द्वारा भगवान् शिवकी स्तुति तथा उससे संतुष्ट हुए शिवका उसे अभीष्ट वर दे मेघातिथिके यज्ञमें भेजना

बह्याजी कहते हैं—मेरे पुत्रोमें श्रेष्ट बड़ा प्रसन्न दिखायी देता था। उनके महाप्राज्ञ नारद ! तपस्याके जियमका उपदेश स्वस्तपमे शान्ति सरस रही थी। वह सहसा दे जब वसिष्ठजी अपने घर चले गये, तब अयधीत हो सोलने लगी कि 'मैं भगवान् मनसे तपरिवनीके योग्य वेष बनाकर दोनों नेत्र बंद कर लिये। नेत्र बंद कर लेनेपर

लगी। वसिष्ठजीने तपस्पाके लिये जिस मन्त्रको साधन बताया था, उसीसे उत्तम भक्तिभावके साथ वह भगवान् शंकरकी आराधना करने लगी। उसने भगवान ज़िवपे अपने जिसको लगा दिया और एकाप्र मनसे वह बडी भारी तपस्वा करने लगी। उस तपस्वामें लगे हुए उसके चार युग व्यतीत हो गये। तब धगवान् शिव उसकी तपस्थासे संतुष्ट हो बड़े प्रसन्न हुए तथा बाहर-

दर्शन कराकर जिस सपका वह जिल्लन करती थी, उसी रूपसे उसकी आँखोंके सापने प्रकट हो गये। उसने मनसे जिनका जिन्तन किया था, उन्हीं प्रभु शंकरको अपने सामने खड़ा देख वह अत्यन्त आनन्दमें निमग्र हो गयी। भगवानुका मुखारविन्द

तपके उस विद्यानको समझकर संध्या मन- हरसे क्या कहै ? किस तरह इनकी सुति ही-पन बहुत प्रसन्न हुई। किर तो वह सानन्द करूँ ?' इसी धिनामें पड़कर उसने अपने



उसे दिव्य ज्ञान दिया, दिव्य वाणी और दिव्य योग्य, आत्मखरूप, सारभूत, सबको पार दष्टि और दिव्य वाणी प्राप्त हो गयी, तब वह कठिनाईसे जात होनेवाले जगदीश्वर शिवको प्रत्यक्ष देखकर उनकी स्तृति करने लगी।

संध्या बोली—जो निराकार और परम ज्ञानगव्य हैं, जो न तो स्थूल हैं, न सूक्ष्म हैं और न उस ही हैं सथा जिनके खरूपका योगीजन अपने हृदयके भीतर विन्तन करते है, उन्हीं लोकस्रष्टा आप भगवान चिवको नमस्कार है। जिन्हें दार्व कहते हैं, जो शान्तस्वरूप, निर्मल, निर्विकार और ज्ञानगम्य हैं, जो अपने ही प्रकाशमें स्थित हो प्रकाशित होते हैं, जिनमें विकारका अत्यन्त अभाव है, जो आकाशमार्गकी भाति निर्मुण, निराकार बताये गये हैं तथा जिनका रूप अज्ञानान्यकारमार्गसे सर्वचा परे है, उन नित्यप्रसन्न आप भगवान जिवको में प्रणाम करती है। जिनका रूप एक (अद्वितीय), शुद्ध, बिना मायाके प्रकाशमान, संशिदा-नन्द्रमय, सहज निर्विकार, नित्यानन्द्रमय, सत्य, ऐश्वर्यसे युक्त, प्रसन्न तथा लक्ष्मीको देनेवाला है, उन आप भगवान जिलको नमस्कार है। जिनके खरूपकी जानसपमे ही उद्धावना की जा सकती है, जो इस जगतुसे सर्वथा भिन्न है एवं सत्त्वप्रधान, ध्यानके

दृष्टि प्रदान की। जब उसे दिख्य ज्ञान, दिख्य लगानेवाला तथा पवित्र वस्तुओंमें भी परम पवित्र है, उन आप महेश्वरको मेरा नमस्कार है। आपका जो स्वरूप शुद्ध, मनोहर, रजमय आजुषणोंसे विभूषित तथा स्वच्छ कर्परके समान गौरवर्ण है, जिसने अपने हाधोंने चर, अधय, ञ्चल और मुण्ड धारण कर रखा है, उस दिव्य, चिनाय, सगुण, साकार विव्रहसे सुशोधित आप योगयुक्त धगवान् शिवको नमस्कार है। आकाश् पृथ्वी, दिशाएँ, जल, तेज तथा काल-ये जिनके रूप हैं, उन आप परमेश्वरको नपस्कार है।

प्रधान (प्रकृति) और पुरुष जिनके प्रशेरकपसे प्रकट हुए है अर्थात् वे दोनों जिनके शरीर हैं, इसीलिये जिनका यथार्थ रूप अञ्चल (बृद्धि आदिसे परे) है, उन धगवान् शंकरको बारंबार नमस्कार है। जो ब्रह्मा होकर जगतकी सृष्टि करते हैं, जो विच्छा होकर संसारका पालन करते हैं तथा जो सद्ध होकर अन्तमें इस सृष्टिका संहार करेंगे, उन्हीं आप भगवान सदाक्षित्रको बारंबार नमस्कार है। जो कारणके भी कारण है, दिख्य अमृतरूप ज्ञान तथा अणिमा आदि ऐश्वर्य प्रदान करनेवाले हैं, समस्त लोकान्तरोंका वैभव देनेवाले हैं, खर्य

<sup>»</sup> एंध्यांवाच—

निगकारं शानगण्यं परं यत्रैन तपुरः नामि सुक्षां न चोचवप् । अन्तविक्तवं योगियनतस्य कप तसी तुष्यं त्येककारे नगोऽत् ॥ रावै राज्य निर्मेश निर्वेत्वर अनगण्यं स्वयनवर्धेः विकारम् । काश्यक्तम् ध्वज्यवर्धानस्त्रत्वर् रूपं यस्य त्या न्यामि परातम् ॥ एकं शुद्ध द्रीयमा। किवानं निद्यान्द सहतं नातान्द्रीः विस्तान्द्र सर्वाचीत्रपत्र्य क्या और रूपससी वसले ॥ विद्याकारोद्धावतीयं प्रभिन्नं सलग्रहर्षः प्रोयमान्नाकरपम् । सतं प्रारं प्रकानते प्रवित्तं तस्में रूपं परा पैर्व प्रमासे ॥ यलाकरं राद्धरूपं वर्षत्रं व्यवस्थं कालकर्षानीत्। प्रदर्भने इस्तुन्यं द्वानं इसीनेवो यंनयुकाय तुष्यम्॥ पर्दिशतिय प्यातिस्व च । पुतः कसरहः स्थाणि यस्य तुष्यं नपोऽस्तु ते ॥ (Ser 4 m en en et 2 1 2 2 - 20)

परमेश्वर शिवको नमस्कार है, नमस्कार है। नहीं जानते हैं। महेश्वर ! आपको नमस्कार यह जगत जिनसे भिन्न नहीं कहा जाता, है। तपोपय ! आपको नमस्कार है। देवेश्वर जिनके वरणोंसे पृथ्वी तथा अन्यान्य अङ्कोसे काम्बो ! मुद्रप्य प्रसन्न होहरी । आपको सम्पूर्ण दिशाएँ, सूर्य, चन्द्रमा, कामदेव एवं बारंबार भेरा नगरकार है। † अन्य देवता प्रकट हुए हैं और जिनकी उन्हीं आप भगवान् राम्भको मेरा नमस्कार है। प्रधो ! आप ही सबसे उकुष्ट परमात्मा हैं, आप ही नाना प्रकारकी विद्याएँ हैं, आप ही हर (संहारकर्ता) है. आप ही सदझ्डा तथा परब्रह्म हैं, आप सदा विचारमें तत्वर रहते हैं। जिनका न आदि है, ज मध्य है और न अन्त ही है, जिनसे सारा जगत उत्पन्न हुआ है तथा जो मन और वाणीके विषय नहीं है. उन महादेवजीकी स्तृति में कैसे कर सकेगी ? \*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ब्रह्मा आदि देवता तथा तपस्याके धनी मुनि भी जिनके रूपोका वर्णन नहीं कर सकते, उन्हीं परमेश्वरका वर्णन अध्या स्तवन में कैसे कर सवली है ? प्रभो ! आप निर्मुण है, मैं मुद्र की आपके गुणोको कैसे जान सकती है ? आपका रूप तो ऐसा है.

प्रकाशरूप हैं तथा प्रकृतिसे भी परे हैं, उन जिसे इन्द्रसहित सम्पूर्ण देवता और असुर भी

ब्रह्माओं कहते हैं-नारद ! संध्याका नाभिसे अन्तरिक्षका आविर्धाव हुआ है, वह स्तृतिपूर्ण वचन सुनका उसके द्वारा भलीभारित प्रशंकित हुए भक्तवताल परमेश्वर होकर बहुत प्रसन्न हुए। उसका शरीर वल्कल और पुराबर्मसे दका हुआ था। मस्तकपर पवित्र जटाजूद शोभा पा रहा था। उस समय पालेक मारे हुए कमलके समान उसके कुफालाये हुए मुहको देखका भगवान् हर दयासे द्ववित ही उससे इस प्रकार बोले ।

> महेश्यनं कडा-भद्रे ! में तुम्हारी इस उनम तपस्यारो बहुत प्रसन्न है। शुद्ध बुद्धिवासी देखि ! तुष्हारे इस स्तवनसे भी मुझे बड़ा संतोष प्राप्त हुआ है। अतः इस समय अपनी इच्छाके अनुसार कोई वर माँगो । जिस वरसे तुम्हें प्रयोजन हो तथा जो तुन्हारे मनमे हो, उसे मैं यहाँ अलस्य पूर्ण करूँगा। तुष्हारा कल्याण हो। में तुष्हारे वत-नियमसे बहुत प्रसन्न है।

प्रधान पुरुषे याच काप्रवेन निर्मिते । जनगढणकानाच अनगण नामे थी अक्षा कुरुते सुप्ति यो एएका पुरुते विश्वतिष्य। संबंधियति यो रहालस्य पुरुते नयो नमः॥ नमें नम काराकारकाव देशाक्षाकार्मावन्तियन। समाललेकानाकृतिसम मनगरारमाय नगरास्था । सम्पर्भ में बण्डुकरे पदाव किलिटिंक पूर्व स्टूमें ग्रेट । स्टिम्ला बण्डिकान संक्षेत्र तसी तुर्भ वाराचे में नमीत्रहा॥ सं पर: परमास्य च तां किहा विशिषा हर:। सद्भव च क सस्य भार्दिन मध्ये म जुलामनित जनसङ् । कथं स्तोम्पापि देशमञ्जूष्यनसंगोचस्य । ( + 3 + 5 th the th \$ 196-18)

<sup>ो</sup> सस्य जहादनो देवा मुन्यत तपोधनः । न निपूर्णने रूपानि वर्णनीय क्षत्रे स मे। क्रिया मण्ड ते कि हेवा निर्श्तक पुणाः प्रभी नैव जन्मीत बद्दातो सेन्द्रा जापि सूर्यसूराः॥ तमानुष्यं तार्वमान प्रार्केट अल्पी देवेज पूर्ण भूने नमाउला ते। (शि. पु. रू से में से १ १४-२५)

< संक्षिप्त शिवपुराका *व* 

प्रसप्तिचत्त महेश्वरका यह वचन सुनकर करनेवारु पतिके सिवा जो कोई भी पुरुष आयन्त हर्षसे भरी हुई संध्या उन्हें बारंबर सकाम होकर तुम्हारी ओर देखेगा, यह वर पानेके योग्य हैं; यदि पापसे शुद्ध हो गयी दिव्यरूपसे सम्पन्न एक महाभाग महर्ति होंगे,

तपस्यासे प्रसन्न हैं तो पेरा भाँगा हुआ यह रहेंगे। तुषने मुझसे जो-जो वर माँगे थे, वे पहला वर सफल करें। देवेश्वर ! इस सब मैंने पूर्ण कर दिये। अब मैं तुमसे दूसरी आकाशमें पृथ्वी आदि किसी भी स्वानमें जो प्राणी हैं, वे सब-के-सब जन्म लेते ही कामभावसे युक्त न हो जावै। नाव ! मेरी

भी मेरे अत्यन्त सहद् हों। पतिके अतिरिक्त जो भी पुरुष मुझे सकामभावते देखे, उसके पुरुषत्वका नाश हो जाय-वह तत्काल नपंसक हो जाय।

सकाम दृष्टि कहीं न पड़े। मेरे जो पति हों, वे

निष्पाप संध्याका यह बचन सुनकर प्रसन्न हुए भक्तवसाल भगवान शकाने कहा-

देखि ! संध्ये ! सूनो । भद्रे ! तूमने जो-जो वर माँगा है, वह सब तुम्हारी तपस्यासे संतुष्ट होकर मैंने दे दिया। प्राणियोंके जीवनमें पुरुषतः चार अवस्थाएँ होती है—पहली दीशवावस्था, दूसरी कौमारावस्था, तीसरी

यीवनावस्था और चौधी युद्धावस्था । तीसरी असस्था प्राप्त होनेपर देहधारी जीव कामभावसे युक्त होंगे। कहीं-कहीं दूसरी अवस्थाके अन्तिम भागभें ही प्राणी सकाम

हो जायेंगे। तुष्हारी तपस्थाके प्रमावसे मैंने जगत्में सकामभावके उदयकी यह मर्यादा स्थापित कर दी है, जिससे देहधारी जीव जन्ध लेते ही कामासक्त न हो आयै। तुम भी

प्रणाम करके बोली—महेश्वर ! यदि आप तत्काल नपुंसक होकर दुर्बलताको प्राप्त हो मुझे प्रसन्नतापूर्वक वर देना चाहते हैं, यदि मैं जायगा। तुम्हारे पति महान् तपस्ती तथा

हूँ तथा देव ! यदि इस समय आप मेरी जो तुष्हारे साथ सात कल्पोतक जीवित

बात कहूँगा, जो पूर्वजन्यसे सम्बन्ध रखती है। तुमने वहलेसे ही यह प्रतिज्ञा कर रखी है कि में अधिमें अपने शरीरको त्याग दूंगी। उस प्रतिज्ञाको सफल करनेके लिये मैं तुम्हें एक उपाध बताता हैं। उसे निस्बेटेह करों।

मुनिवर मेथातिथिका एक यश चल रहा है, जो बारह वर्षोतक चालु रहनेवाला है। उसमें अप्रि पूर्णलया प्रज्यलित है। तुम बिना बिलम्ब किये उसी अग्रिये अपने शरीरका उत्सर्ग कर दो । इसी पर्वतकी उपत्मकामें चन्द्रचामा उदीके तटपर तापसाक्षमचे मनिवर

मेधातिचि महायज्ञका अनुप्रान करते हैं। तम

खक्ट-दतापूर्वक वहाँ जाओ । मृनि तुम्हें वहाँ देख नहीं संकेंगे। मेरी कृपासे तुम मुनिकी अभिसे प्रकट हुई पुत्री होओगी। तुम्हारे मनमें जिस किसी खामीको प्राप्त करनेकी इच्छा हो, उसे हृदयमें धारणकर, उसीका चिन्तन करते हुए तुम अपने शरीरको उस यशकी अभिमें होम हो। संध्ये ! जल तुम

इस पर्वतपर चार युगीतकके लिये कठोर तपस्या कर रही थी, उन्हीं दिनो उस चतुर्युगीका सत्ययुग बीत जानेपर त्रेताके प्रथम भागमें प्रजायति दक्षके बहुत-सी इस लोकमें वैसे दिव्य सतीभावको प्राप्त कन्याएँ हुई । उन्होंने अपनी उन सुशीला करों, जैसा तीनों लोकोंमें दूसरी किसी कन्याओंका यथायोग्य वरोंके साथ विवाह क्षीके लिये सम्भव नहीं होगा। पाणित्रहण कर दिया। उनमेंसे सत्ताईस कन्याओंका

विवाह उन्होंने चन्द्रमाके साथ किया। पेद्यातिथि यहाँ उपस्थित हए थे। तपस्थाके चन्द्रमा अन्य सब प्रतियोक्ते छोडकर केवल 🛚 द्वारा उनकी समानता करनेवाला न तो कोई रोहिणीसे प्रेम करने लगे। इसके कारण हुआ है, न है और न होगा ही। उन महर्षिन क्रोधसे भरे हुए दक्षने जब बन्द्रमाको ज्ञाप दे पहान् विधि-विधानके साध दीर्घकालतक दिया, तब समस्त देवता तुष्हारे पास आये । बलनेवाले ज्योतिष्टीम नामक यज्ञका परंतु संध्ये ! तुम्हारा मन तो मुझमें लगा आरम्भ किया है। उसमें अभिदेव पूर्णरूपसे हुआ था, अतः तुमने ब्रह्माजीके साथ आये अञ्चलित हो रहे हैं। उसी आगर्में तुम अपने हुए उन देवताओपर दृष्टिपात ही नहीं किया । ऋरीरको डाल हो और परम पवित्र हो तब ब्राह्माजीने आकाककी और देखकर जाओं । ऐसा करनेसे इस समय तुन्हारी वह और चन्द्रमा पुनः अपने खरूपको प्राप्त करें, प्रतिज्ञा पूर्ण हो जायगी। थाइ उद्देश्य मनमें एखकर उन्हें ज्ञापसे इस प्रकार संध्याको उसके हितका छुड़ानेके लिये एक नदीकी सृष्टि की, जो उपदेश देकर देवेश्वर भगवान शिष वहीं चन्द्र या चन्द्रभागा नदीके नामसे विख्यात अन्तर्शन हो गये। हुई । चन्द्रभागाके प्रादुर्धालकालमें ही बहुपि

(अध्याय ६)

संध्याकी आत्पाहति, उसका अरुन्यतीके रूपमें अवतीर्ण होकर मुनिवर वसिष्ठके साथ विवाह करना, ब्रह्माजीका रुद्रके विवाहके लिये प्रयत्न और चिन्ता तथा भगवान् विष्णुका उन्हें 'शिवा' की आराधनाके लिये उपदेश देकर चिन्तामुक्त करना

संप्राजी कहते हैं—नाम्द्र ! अब वर उपयोगी निवधोंका उपदेश दिया था । संध्या देकर भगवान शंकर अन्तर्भान हो गये, तब अपनेको तपस्याका उपदेश देनेयाले उन्हीं संध्या भी उसी स्थानपर गया, जहाँ पुनि ब्रह्मचारी ब्राह्मण यसिष्ठको पतिरूपसे भैधातिथि यज्ञ कर रहे थे। धगवान् मनमे स्टाकर उस महायज्ञमें प्रज्वलित ब्रोकरकी कुपासे उसे किसीने वहाँ नहीं अधिक समीप गयी। उस समय भगवान् देखा । उसने उस तेजस्वी ब्रह्मचारीका स्परण शंकरकी कृपासे मुनियोंने उसे नहीं देखा । किया, जिसने उसके लिये तपस्थाकी ब्रह्माजीको वह पुत्री बड़े हर्पके साथ उस विधिका उपदेश दिया था। पहायुने! अग्रिमें प्रविष्ट हो गयी। उसका पूर्वकालमें महर्षि वसिष्ठने पुज्ञ परमेष्ठीकी पुरोद्यशमय शरीर तत्काल दग्ध हो गया। आज्ञासे एक तेजस्वो ब्रह्मचारीका वेष उस पुरोडाशको अरुक्षित गन्ध सब ओर भारण करके उसे तपस्या करनेके लिये फैल गयी। अग्रिने भगवान शंकरकी

\* संक्षिप्त क्रिक्युराया \* 

आज्ञासे उसके सुवर्ण-जैसे शरीरको जाते हैं, उसी समय सदा सार्यसंध्याका उदय जलाकर शुद्ध करके पुनः सूर्य-मण्डलमें होता है, जो पितरोंको आनन्द प्रदान पहुँचा दिया। तब सूर्यने पितरों और करनेवाली है। परप दयालु भगवान् शिवने देवताओंकी तृप्तिके लिये उसे दो भागोंमें उसके मनसहित प्राचीको दिव्य शरीरसे युक्त विभक्त करके अपने रक्षमें स्वापित कर देखधारी बना दिया। जब मुनिके यज्ञकी दिया ।

शरीरका शेव भाग सार्यसंख्या हुआ, जो दिन और रातके मध्यमें होतेवाली अन्तिय संख्या है ! सार्यसंध्या सदा ही पितरोंको प्रसन्नता प्रतान करनेवाली होती है। मुर्पोदयसे पहले जब अरुणोदय हो- प्राचीके क्षितिजमें लाली हा जाय, तब व्रातःसंच्या प्रकट होती है, जो देवताओंको इसप्र करनेवाली है। जब लाल कमलके समान सूर्व अस्त हो



समाप्तिका अवसर आया, तब वह अग्निकी मुनीश्वर ! उसके दारीरका ऊपरी भाग ज्वालामें महर्षि मेथातिधिको तपाये हुए प्रातःसंघ्या हुआ, जो दिन और रातके बीचमें सुवर्णकी-सी कान्तियाली पुत्रीके रूपमें पड़नेवाली आदिसंख्या है तथा उसके प्राप्त हुई। मुनिने बड़े आमोदके साथ उस समय उस पुत्रीको अहण किया। सुने ! उन्होंने यज्ञके किये उसे महत्त्रका अपनी गोवमें बिठा रिज्या। जिप्योसे चिरे हुए महामृति पेघातिधिको वहाँ बडा आनन्द प्राप्त हुआ। उन्होंने इसका नाम 'अरूथती' रामा । वह किसी भी कारणसे धर्मका अक्रोध नहीं करती थी; अतः इसी गुणके कारण उसने खबं वह त्रिभुषन-विख्यात नाम प्राप्त किया । देवचें ! यज्ञको समाप्त करके कृतकृत्य हो वे मुनि पुत्रीकी प्राप्ति होनेसे बहुत प्रसन्न हे और अपने शिष्योंके माच आसममें रहकर सदा उसीका लालन-पालन करते थे। देती अरुशती चन्द्रभागा नदीके तटपर तापसारण्यके भीतर मुनिवर मेवातिषिके उस आश्रममें धीरे-धीरे बही होने लगी । जब वह विवाहके योग्य हो गयी, तब मैंने, विच्या तथा महेश्वरने मिलकर मुझ ब्रह्माके पुत्र वसिष्ठके साथ उसका विवाह करा दिया। ब्रह्मा, विष्णु तथा पहेशके

> मुने । येधातिथिकी पुत्री यहासाध्वी अरु-धती समस्त पतित्रताओं में श्रेष्ट थी. यह महर्षि वसिष्टको पतिरूपमें पाकर उनके साथ बड़ी शोंभा पाने लगी। उससे शक्ति

> हाधोसे निकले हुए जलसे शिप्रा आदि सात

परम पत्नित्र नदियाँ उत्पन्न हुई ।

आदि शुभ एवं श्रेष्ठ पुत्र उत्पन्न हुए। मुझे बड़ा क्षोच हुआ था। वस्तुतः दिावकी मुनिश्रेष्ठ ! वह प्रियतम पति वसिष्ठको पाकर विशेष शोभा पाने लगी। मुनिश्चिरोमणे ! इस प्रकार मैंने तुन्हारे समझ संध्याके पवित्र चरित्रका वर्णन किया है, जो समस्त कामनाओंके फलोको देनेवाला, परम पालन और दिख्य है। जो स्त्री या शुध व्रतका आचरण करनेवाला पुरुष इस सुनता है, बह सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। इसमें अन्यथा विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है।

प्रजापति ब्रह्माजीकी यह बात सुनकर नारदजीका मन प्रसन्न हो गया और वे इस प्रकार बोले।

नारदजीन वहाँ क्या हुआ ?

शिवकी लीलासे युक्त जो उनका शुभ चरित्र सहायताके लिये आदेश देकर मैंने पुन: उन है, उसे भक्तिपूर्वक सुनो । तात ! पूर्वकालमें सबको शिवजीके पास भेजा, परंतु महान मैं एक बार जब मोहमें पड़ गया और प्रयत्न करनेपर भी वे भगवान शिवको

भगवान् शंकरने मेरा उपहास किया, तब मोहमे न डाल सके। काम सपरिवार छीट

भगवान् शिवके प्रति ईंच्यां करने लगा। किस प्रकार, सो बवाता हैं; सुनो । मैं उस स्थानपर गया, जहाँ दक्षराज मुनि उपस्थित थे। वहीं रतिके साथ कापदेव भी था। नारद ! उस समय मैंने बड़ी प्रसन्नताके साथ

मायाने मुझे मोह लिया था, इसलिये मैं

वार्तात्वप आरम्ब किया । उस वार्तात्वपके समय में ज़िक्की मायासे पूर्णतथा मोहित था: अतः मैंने कहा—'पुत्रो । तुग्हें ऐसा

प्रयक्ष करना चाहिये, जिससे महादेवजी

किसी कपनीय कान्तिवाली खीका

दक्ष तवा दूसरे पुत्रोंको सम्बोधित करके

पाणित्रहण करें।' इसके बाद मैंने भगवान् जिबको मोहित करनेका धार रतिसहित कहा—ब्रह्मन् ! आपने कामदेवको सीपा। कामदेवने मेरी आज्ञा अरुत्यतीकी तथा पूर्वजन्ममें उसकी मानकर कहा—'प्रभो ! सुन्दरी स्त्री ही मेरा स्वरूपभूता संध्याको बड़ी उत्तम दिव्य कथा असा है, अतः शिवजीको मोहित करनेके सुनायी है, जो शिवधक्तिकी वृद्धि लिये किसी नारीकी सृष्टि कीजिये।' यह करनेवाली है। थर्पज्ञ ! अब आप मगवान् सुनकर में जिन्तामें पड़ गया और लंबी साँस दिखके उस परम पवित्र वरित्रका वर्णन स्त्रीलने लगा। मेरे उस नि:श्वाससे राद्यि-कीजिये, जो दूसरोंके पापोंका विनाश गश्चि पुष्पोंसे विचूचित वसन्तका प्रादुर्धाव करनेवाला, उत्तम एवं मङ्गलदायक है। जब हुआ। वसन्त और मलयानिल—ये दोनों कामदेव रतिसे विवाह करके हर्षपूर्वक चला भदनके सहायक हुए। इनके साथ जाकर गया, दक्ष आदि अन्य मुनि भी जब कापदेवने वामदेवको मोहनेकी बारंबार अपने-अपने स्थानको पद्यारे और जब संख्या चेष्ठा को, परंतु उसे सफलता न मिली। जब तपस्या करनेके लिये चली गयी, उसके बाद वह निराझ होकर लीट आया, तब उसकी वात सुनकर मुझे बड़ा दुःख हुआ। उस ब्रह्माजीने कडा-विप्रवर नारद ! तुम समय मेरे मुखसे जो नि:श्वास वायु चली, धन्य हो, भगवान् शिक्के सेवक हो; अतः उससे मारगणोंकी उत्पत्ति हुई। उन्हें मदनकी

» मंक्तित दिवयुराण 🛊 

स्थानको चला गया।

840

शंकर किसी खींको अपनी सहधर्मिणी आधा है।' अनाना कैसे स्वीकार करेंगे। यहाँ सोचते-शोभा हो रही भी। वे भगवान बीहरि भक्त-प्रिय है—अपने चता उन्हें बहुत चाने हैं। सबके उत्तम शरणदाता इन श्रीहरिको उप रूपमें देलकर मेरे नेजोंसे प्रेमाञ्चऑकी भारा बह चली और मैं गदगद कण्डमे वार्रवार उनकी स्तृति करने लगा। भेरे उस स्तोत्रको सुनकर अपने मक्तोंके दुःख दूर करनेवाले भगवान् विष्णु बहुत प्रसन्न हुए और श्वरणमें आये हुए मुझ ब्रह्मासे बोले—'पहाप्राज्ञ विद्यातः । लोकस्पष्टा ब्रह्मन् ! तुम बन्य हो । बताओ, तुमने किसलिये आज मेरा स्परण

किया है और किस निमित्तसे यह स्तृति की

जा रही है ? तुमपर कीन-सा महान् दुःख

आ पड़ा है ? उसे मेरे सामने इस समय कहो । मैं वह सारा दुःख मिटा दुंगा । इस

विषयमें कोई संदेह या अन्यधा विचार नहीं

करना चाहिये।"

आया और मुझे प्रणाम करके अपने तब ब्रह्माजीने सारा प्रसङ्घ सुनाकर कहा-'केशव ! यदि भगवान शिव किसी उसके चले जानेपर मैं मन-ही-मन तरह पत्नीको ग्रहण कर ले तो मैं सुरवी हो सोचने लगा कि निर्विकार तथा भनको जाईगा, मेरे अनःकरणका सारा दुःख दूर क्ष्ममें रखनेवाले योगपरायण भगवान् हो जायगा । इसीके लिये में आपकी शरणमें मेरी यह बात सुनकर भगवान सोचते मैंने भक्तिभावसे उन भगवान् प्रधुसूदन हैंस एड़े और मुझ लोकस्राष्ट्रा श्रीष्टरिका स्मरण किया, जो सासात् ब्रह्मका वर्ष बदाने हुए पुहाने शीध ही पौ शिवस्वरूप तथा मेरे दारीरके जन्मदाता है। बोले-"विधातः ! तुम मेरा यचन सुनो। प्रेने दीन सबनोसे युक्त शुभ स्तोत्रोद्धारा यह तुम्हारे भ्रमका निवारण करनेवाला है। उनकी स्तृति की। उस स्तृतिको सुनका मेरा वचन ही वेद-शास आदिका वास्तविक भगवान् शीघ्र ही मेरे सामने प्रकट हो गये। रिस्हान्त है। शिव ही सबके कर्ता-धर्ता उनके चार भुजाएँ शोचा पाती थीं। नेत्र (पालक) और हर्ता (संहारक) हैं। वे ही प्रफुल्ल कमलके समान सुन्दर थे। इन्होंने चत्तत्वर हैं। चरत्रहा, परेडा, निर्गुण, निस्स, हाथोंमें शक्क, सक्क, गदा और पदा ले रखें अनिर्देश्य, निर्विकार, अद्वितीय, अध्युत, थे । उनके इसाम दारीरपर मीताम्बरकी **बड़ी अनन, सबका अन्त करनेवाले, स्वामी** और सर्वाधार्या परमात्मा एवं परमेश्वर हैं। सृष्टि. पालन और संज्ञारके कर्ता, तीनों गुणोको आश्रय देनेवाले, व्यापक, ब्रह्मा, विष्णु और पहेल नामसे प्रसिद्ध, रजोगुण, सत्त्वगुण तवा तमोगुणसे परे, मायासे ही भेटयुक प्रतीत होनेवाले, निरीह, माचारहित, माचाके खामी या प्रेरक, चतुर, सगुण, खतन्त्र, आत्यानन्दाबरूप, निर्विकल्प, आत्याराम, निर्द्वन्त, भक्तपरवद्या, सुन्दर विप्रहरी सुशोधित योगी, नित्य योगपरायण, योग-मार्गहर्शक, गर्वज्ञारी, रहोकेश्वर और सदा दीनवताल है। तुभ उन्होंकी दारणमें जाओ। सर्वात्पना शामुका भजन करो । इससे संतुष्ट होकर ये तुम्हारा कल्याण करेंगे। ब्रह्मन् !

यदि तुन्हारे मनमें यह विचार हो कि शंकर

पत्नीका पाणिग्रहण करें तो शिवाको प्रसन्न करनेके उद्देश्यमे शिवका स्मरण करते हुए

उत्तम तपस्या करो । अपने उस मनोरधको होगा । स्टका रूप ऐसा ही होगा, जैसा मेरा हृदयमें रखते हुए देवी शिवाका ध्यान करो । है । वह पेरा पूर्णरूप होगा, तुम दोनोंको सदा

वे देवेश्वरी यदि प्रसन्न हो जायै तो सारा कार्य उसकी पूजा करनी बाहिये। वह तुम दोनोंके

सिद्धं कर देंगी । यदि शिवा सगुणरूपसे सम्पूर्ण मनोरबोकी सिद्धि करनेवाला होगा ।

अवतार प्रहण करके लोकमें किसीकी पूत्री

हो मानव-हारीर प्रहण करें तो ये निश्चय ही पहादेवजीकी पत्नी हो सकती हैं। ब्रह्मन् । योगका पालक होगा। यद्यपि तीनो देवता

तम दक्षको आजा दो, वे भगवान् शिवके लिये पत्नीका उत्पादन करनेके निमित्त स्वतः पूर्णस्व्य होगा । प्रत्रो ! देवी उमाके भी तीन भक्तिभावसे प्रयत्नपूर्वक तपस्या करे। तात ! शिवा और शिव दोनोंको भक्तके जो इन श्रीहरिकी पत्नी होगी। दूसरा रूप

अधीन जानना चाहिये। वे निर्मुण ब्रह्मपत्नी सरस्वती है। तीसरा रूप सतीक परब्रह्मस्वरूप होते हुए थी खेवडासे सगुण हो। नामसे प्रसिद्ध होगा। सती उमाका पूर्णरूप जाते हैं।

'विद्ये ! भगवान् शिवकी इन्छासे "ऐसा कहकर भगवान् पहेश्वर हमपर प्रकट हुए हम दोनोंने जब उनसे प्रार्थना की कृपा करनेके पशात वहाँसे अन्तर्धान हो गये थी, तब पूर्वकालमें मलवान् प्रांकरने जो और हम खेनी सुरापूर्वक अपने-अपने बात कही थी, उसे याद करो । ब्रह्मन् ! कार्यमें लग गये । ब्रह्मन् ! समय पाकर में अपनी वाक्तिसे सुन्दर लीला-विहार और तुम दोनों सपत्रीक हो गये और साक्षात् करनेवाले निर्मुण ज़िवने खेच्छासे सगुण भगवान् झेकर स्व्रनामसे अवतीण हुए। वे होकर मुझको और तुमकी प्रकट करनेके इस समय कैलास वर्षतपर निवास करते हैं।

पश्चात तम्हें तो सक्षि-कार्य करनेका आदेश प्रजेडर ! अब शिवा भी सती नामसे दिया और उमासहित उन अविनाशी अवतीर्ण होनेवाली है। अतः तुम्हे उनके सृष्टिकर्ता प्रभुने मुझे उस सृष्टिके पालनका उत्पादनके लिये ही यत्र करना चाहिये।" कार्य सौंपा। फिर नाना लीला-विद्यारद उन

देखते हुए बड़े प्रेमसे कहा—विष्णो ! मेरा मुझे उनकी बातें सुनकर बड़ा आनन्द प्राप्त अकृष्ट रूप इन विद्याताके अङ्गसे इस हुआ। लोकमें प्रकट होगा, जिसका नाप स्ट

वही जगतका प्रख्य करनेवाला होगा। वह समस्त गुणोका द्रष्टा, निर्विशेष एवं उत्तम

मेरे ही रूप हैं, तथापि विशेषतः रुद्ध मेरा

होंगी। वे ही भावी रुद्रकी पत्नी होंगी।'

रूप होंगे। एक रूपका नाम लक्ष्मी होगा,

ऐसा कहकर मुझपर बड़ी भारी दया दयालु स्वामीने हैसकर आकाशकी ओर करके घगवान विष्णु अन्तर्धान हो गये और

(अध्याय ७-१०)

दक्षकी तपस्या और देवी शिवाका उन्हें वरदान देना

नारदजीने पूछा-यूज्य पिताजी । करनेवाले दक्षने तपस्था करके देवीसे उत्तम व्रतका पालन कौन-सा वर प्राप्त किया तथा वे देवी किस प्रकार दक्षकी कन्या हुई ?

अद्भाजीने कहा-नारह ! तुम ग्रन्थ हो ! इन सभी मुनियोंके साथ भक्तिपूर्वक इस प्रसङ्को सुनो । मेरी आज्ञा पाकर उत्तम बुद्धिवाले महाप्रजापति दक्षने श्रीरसागरके जार तटपर स्थित हो देवी जगदण्डिकाको पुत्रीके रूपमें प्राप्त करनेकी इच्छा तथा उनके प्रत्यक्ष हर्पनकी कामना क्रिये उन्हें इह्य-पन्दिरमें विराजपान करके तथस्या प्रारम्थ की। दक्षने मनको संयममे रखकर दुवता-पूर्वक कठोर व्रतका पालन करते हुए शौल-संतोषादि नियमोसे युक्त हो तीन हजार दिव्य वर्षतिक तप किया। वे कभी जल पीकर रहते, कभी हवा चीते और कभी सर्वथा उपवास करते थे। घोजनके नामपर कथी सूरी पत्ते जना लेते हो।

मुनिश्रेष्ठ नारद् । तदनन्तर यम-नियमादिसे पुक्त हो जगदम्बाव्ही पुजामें लगे हुए दक्षको देवी शिवाने प्रत्यक्ष दर्शन दिया । जगनाची जगसम्बाका प्रावधा दर्शन पाका प्रजापति दक्षने अपने-आपको कृतकृत्व माना। वे कालिका देवी सिंहपर आस्व थीं। उनकी अङ्गकान्ति इयाम थी। मुख बहा ही मनोहर था। वे चार भूजाओंसे युक्त थों और हाथोंमें वरद, अभय, तील कपल और खहुग धारण किये हुए भी। उनकी मूर्ति बड़ी मनोहारिणी थीं। नेत्र कुछ-कुछ लाल थे। खुले हुए केश बड़े सुन्दर दिखावी रेते थे। उत्तम प्रभासे प्रकाशित होनेवास्त्री **उन जगदम्बाको भलीभाँति प्रणाम करके** दक्ष विचित्र वचनाचलियोद्वारा उनकी स्तुति

हरने लगे।



दबने कहा—जगदम्ब | महामाचे | जगदीयो ! महेश्वरि ! आयको नमस्कार है । आपने कृपा करके पुत्रो अपने सारूपका दर्शन कराचा है। भगवति । आधे ! पुडापर प्रसन्न होड्ये । दिखरूपिणि ! प्रसन्न होड्ये । मकत्त्वस्टायिनि ! प्रसन्न होत्रये । जगन्दाये । आपको पेरा नमस्कार है।

बहाजी कहते हैं-मने! संयत चित्तवाले दक्षके इस प्रकार स्तृति करनेपर महेखरी शिवाने स्पर्ध ही उनके अभिप्रायको जान लिया तो भी दक्षसे इस प्रकार कहा-दक्ष ! तुम्हारी इस उत्तम भक्तिसे मैं बहत संतुष्ट हैं। तुम अपना मनोवाञ्चित वर माँगो। तुम्हारे लिये मुझे कुछ भी अदेय नहीं है।'

असीद भगवत्वाचे प्रसोद झिक्कपिणि । प्रसीद भक्तवरदे अगच्याये नमोऽस्त ते ॥

843 जगदम्बाकी यह बात सुनकर प्रजापति भक्तिके अधीन हो तुम्हारी पत्नीके गर्मसे

दक्ष बहुत प्रसन्न हुए और उन शिवाको

बारंबार प्रणाम करने हुए बोले ।

दक्षने कहा--जगदम्ब ! महामाचे !

यदि आप मुझे वर देनेके लिये उद्यत है तो

मेरी बात सुनियं और प्रसन्नतापूर्वक मेरी

इच्छा पूर्ण कीजिये । मेरे स्थामी जो मगलान्

शिव हैं, वे सद-नाम धारण करके ब्रह्माजीके

पुत्ररूपमे अवतीर्ण हुए हैं। चे परमात्मा

दिक्कि पूर्णावतार हैं। परंतु आपका कोई अवतार नहीं हुआ। फिर उनकी पत्नी कौन

होगी ? अतः शिये ! आप मृतलपा अवतीर्ण होकर उन महेबाको अपने रूप-लावण्यारे मोहित कीजिये। देखि ! आएके सिवा तूसरी कोई भी रददेवको कभी मोहित हैं। में भी उनके बरसे उनकी आज्ञाके नहीं कर सकतो । इसलिये आप मेरी पुत्री अनुसार यहाँ अकतार लूँगी । तात ! अब होकर इस समय महादेवजीकी पात्री होइचे । तुम अपने चरको जाओ । इस कार्यमें ओ

इस प्रकार सुन्दर लीला करके आप मेरी दूरी अधवा सहाविका होगी, उसे मैंने हरमोहिनी (भगवान डिजको मोहित जान रिया है। अब श्रीव्र ही मैं तुम्हारी पुत्री करनेवाली) बनिये। देखि ! यही मेरे लिपे होकर महादेवजीकी पत्नी बनुँगी।

वर है। यह केवल मेरे ही स्वार्शकी बात हो, ऐसा नहीं सोचना चाहिये। इसमें मेरे ही साब सम्पूर्ण जगतका भी दित है। ब्रह्मा, किण्

और शिवपेसे ब्रह्माजीकी प्रेरणासे में यहाँ आया है।

प्रजापति दक्षका यह वधन सुनकर जगदम्बिका जिया हैस पत्नी और मर्ज-ही-मन भगवान शिवका समरण करके वी

बोर्ली । देतीने कहा—सात ! प्रजापते ! दक्ष ! मेरी उत्तम बात सुनो । मै सत्य कहती हैं.

तुम्हारी पक्तिसे अत्यन्त प्रसन्न हो तुम्हें सम्पूर्ण मनोवाञ्चित वस्तु देनेके लिये उद्यत है। दक्ष ! यद्यपि मैं महेश्वरी हैं, तवापि तुम्हारी

तुन्हारी पुत्रीके रूपमे अवतीर्ण होऊँगी-इसमें संक्षय नहीं है। अनच ! मैं अत्यन्त दस्सह तपस्या करके ऐसा प्रयत्न करूँगी

जिससे महादेवजीका वर पाकर उनकी पत्नी हो जाङ्रै। इसके सिवा और किसी उपापसे कार्य सिद्ध नहीं हो सकता; क्योंकि वे

भगवान् सदाशिव सर्ववा निर्विकार हैं, ब्रह्मर और विष्णुके भी सेव्य है तथा नित्य परिपूर्णकप ही हैं। मैं सदा उनकी दासी और

त्रिया है। प्रत्येक जन्ममें से नानारूपधारी शम्य ही मेरे स्वामी होते हैं। भगवान सदाहित्व अपने दिये हुए तरके प्रभावसे ब्रह्माजीकी भुक्तांट्रसे स्वरूपमें अवतीणं हुए

इक्षसे यह उत्तय क्वन कहकर मन-ही-मन शिवकी आज्ञा प्राप्त करके देवी ज्ञिवाने ज्ञिवके चरणारिकदोंका चिन्तन

करते हुए फिर कहा— 'प्रजापते ! परंतु मेरा एक प्रण है, इसे तुन्हें खदा मनमें रखना चाहिये। मैं उस प्रणको सुना देती हैं। तुम उसे सत्य समझो, पिथ्या न मानो। यदि कर्षी मेरे प्रति तुन्हारा आदर घट जायगा,

तब उसी समय मैं अपने शरीरको त्याग दूँगी, अपने स्वरूपमें लीन हो जाऊँगी अथवा दूसरा ञरीर धारण कर लुँगी। मेरा यह कथन सत्य है। प्रजापते ! प्रत्येक सर्ग या कल्पके लिये तुम्हें यह वर दे दिया गया-मै तुन्हारी पुत्री होकर भगवान्

» संक्षिम जिक्यराण » 848 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* शिवकी पत्नी होऊँगी।' होनेपर दश भी अपने आश्रमको लौट गये मुख्य प्रजापति दक्षरे ऐसा कहकर और यह सोचकर प्रसन्न रहने लगे कि देवी

महेश्वरी शिवा उनके देखते देखते वहीं शिवा मेरी पुत्री होनेवाली हैं। अन्तर्धान हो गर्धा। दुर्गाजीके अन्तर्धान (अध्याय ११-१२)

ब्रह्माजीकी आज्ञासे दक्षद्वारा मैथुनी सृष्टिका आरम्भ, अपने पुत्र हर्यश्वों और शबलाश्चोंको निवृत्तिमार्गमें भेजनेके कारण दक्षका नारदको शाप देना बह्माजी कहते हैं—नास्द्र ! प्रजापति साथ विवाह किया । अपनी पत्नी वीरिणीके

हर्षभरे मनसे नाना प्रकारकी मानसिक किये, जो हर्यन्न कहलाये। मुने ! वे सृष्टि करने लगे। उस प्रजासृष्टिको बङ्गी सब-के-सब पुत्र समान धर्मका आचरण हुई न देख प्रजापति दक्षने अपने पिता मुझ करनेवाले हुए। पिताकी भक्तिमें तत्पर ब्रह्मासे कहा।

मैंने जितने जीवोंकी सृष्टि की बी, वे सब दाकायण नामधारी पुत्र सृष्टिके उदेश्यसे जाने ही रह गये हैं। प्रजानाथ ! मैं क्या तपस्या करनेके लिये पश्चिम दिशाकी ओर कर्के ? जिस उपायसे ये जीव अपने-आप गये। वहाँ नारायण-सर नामक परम पावन बढ़ने लगे, वह मुझे बताइये। तदनुसार में तीर्च है, जहाँ हिया सिन्धु नद और समुद्रका प्रजाकी सृष्टि कर्सैगा, इसमें संशय नहीं है। संगम हुआ है। उस तीर्यंजलका ही निकटसे

ब्रह्माजीने (भैंने) कहा-तात । स्पर्श करते उनका अन्तःकरण शुद्ध एवं प्रजापते दक्ष ! भेरी उत्तर्ध बात सुनो और जानसे सम्बन्न हो गया । उनकी आन्तरिक उसके अनुसार कार्य करो । सुरश्रेष्ठ भगवान् प्रारुगशि धारु गयी और वे परमहंस-धर्ममें क्षित्र तुम्हारा कल्याण करेंगे। प्रजेश ! स्थित हो गये। दक्षके वे सभी पुत्र पिताके प्रजापति पञ्चजन (वीरण) की जो परम आदेशमें बैंग्ने हुए थे। अतः मनको सुस्थिर

आश्रय ले तुप पुनः इस प्रजासर्गको बढ़ाओं । असिक्री-जैसी कामिनीके गर्भसे हर्यश्वगण सृष्टिके लिये तपस्या कर रहे हैं, तुम बहुत-सी संताने उत्पन्न कर सकोगे। तब भगवान् लक्ष्मीपतिके हार्दिक करनेके उद्देश्यसे प्रजापति दक्षने मेरी गये और आदरपूर्वक यो बोले—'दक्षपत्र

दक्ष अपने आश्रमपर जाकर मेरी आज़ा या गर्चमे प्रजापति दक्षने दस हजार पुत्र उत्पन्न

रहकर वे सदा बैदिक मार्गपर ही जलते थे। दक्ष बोले-ब्रह्मन् ! तात ! एक समय पिताने उन्हें प्रजाकी सृष्टि प्रजानाथ ! प्रजा बढ़ नहीं रही है। प्रभो ! करनेका आदेश दिया। तात ! तब वे सभी

सुन्दरी पुत्री असिक्री है, उसे तुम पत्नीरूपसे करके प्रजाकी युद्धिके लिये वहाँ तप करने प्रहण करो । स्रीके साथ मैथून-धर्मका लगे । वे सधी सत्पुरुषोंमें श्रेष्ट थे । नारद । जब तुम्हें पता लगा कि

तदनन्तर पेथून-धर्मले प्रजाकी उत्पत्ति अभिप्रायको जानकर तुम स्वयं उनके पास आज्ञाके अनुसार वीरण प्रजापतिकी पुत्रीके इर्वचगण ! तुमस्त्रेग पृथ्वीका अन्त देखे s सद्धांतिमा क

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* बिना सृष्टि-रचना करनेके लिये कैसे उद्यत दश पुनः पश्चजनकत्वा असिक्रीके गर्मसे

हो गये ?' करने लगे। उन्होंने यह विचार किया कि 'जो उत्तम शास्त्रसमी चिताके निवृत्तिवरक आदेशको नहीं समझता, वह केवल रज एष्ट्रिनियांगका कार्य कैसे आरम्भ कर सकता है।' ऐसा निश्चय करके वे उत्तम बुद्धि और एकचित्तवाले दक्षकुमार नारहको प्रणाम और उनकी परिक्रमा करके ऐसे लोकोपे अकेले विचरा करते हो। तुन्हारे मनमें कोई विकार नहीं है; क्योंकि तुब सदा महंधरकी मनोवृत्तिके अनुसार ही कार्य करते हो । जब बहुत समय बीत गया, तब मेरे पत्र प्रजापति दक्षको यह यता लगा कि मेरे सभी पुत्र नारदसे जिल्ला पाकर नह है गये (मेरे हाथसे निकल गये)। इससे उन्हें बडा द:ख हुआ। वे वार-बार कहने लगे-उत्तम संतानोंका पिता होना शोकका ही

स्थान है (अयोक्ति क्षेष्ट पुत्रोंके चित्रह जानेसे पिताको अहा कष्ट होता है) । ज़िलकी मायासे मोहित होनेसे दक्षको पुत्रवियोगके कारण बहुत छोक होने लगा। तब मैंने आकर अपने बेटे दक्षको बड़े प्रेममें समझाया और सान्यना दी। दैवका विधान धिकारने और निन्दा करने लगे। प्रवल होता है-इत्यादि बातें बताकर उनके

प्रबलाश नामके एक सहस्र पुत्र उत्पन्न ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! इयंश्व किये। पिताका आदेश पाकर जे पुत्र आलस्यसे दूर रहनेवाले थे और जन्मकालसे भी प्रजामृष्टिके लिये दुवतापूर्यक ही बहे बुद्धिमान् थे । वे सब-के-सब तुन्हारा प्रतिज्ञाणलनका नियम ले उसी स्थानपर उपर्युक्त कथन सुनकर राव्यं उसपर विचार गये, जहाँ उनके सिद्धिको प्राप्त हुए बड़े भाई गर्वे हे । नागवणसरोवरके जलका स्पर्श होनेपात्रसे उनके सारे पाप नष्ट हो गये, अन्त:करणमें शुद्धता आ गयी और वे उत्तम आदि गुणीपर विश्वास करनेवाला भुरुष ज्ञतके पालक शबलाश्च ब्रह्म (प्रणव) का जप करते हुए वहाँ बड़ी भारी तपस्था करने लगे। उन्हें प्रजास्रष्टिके लिये उद्यत जान तुम पुनः पहलेकी ही भाँति ईखरीय गतिका म्परण करते हुए उनके पास गये और वही

244

पथपर चले गये, जहाँ जाकर कोई वापस बात कहने लगे, जो उनके भाइयोंसे पहले नहीं लीटता है। नारद ! तुम भगवान् कह चुके थे। सुने ! तुम्हारा दर्शन अभीय है, शंकरके मन हो और मुने । तुम समस्त इसलिये तुमने उनको भी भाइयोका ही मार्ग दिसावा। असएव वे भाइपोके ही प्रथपर कर्जगतिको प्राप्त हुए । उसी समय प्रजापति दसको बहुत-से उत्पान दिखायी दिये । इससे मेरे पुत्र दक्षको बड़ा विस्मय हुआ और वे मन-ही-मन दुःखी हुए। फिर उन्होंने पूर्ववत् तुम्हारी ही कारतुत्तमे अपने पुत्रोंका नाहा हुआ सुना, इससे उन्हें बहा आश्चर्य हुआ। बे पुत्रशोकसे मुर्जित हो अत्यन्त कप्रका अनुभव करने लगे। फिर दक्षने तुमपा बढ़ा क्रोध किया और कहा- 'यह गार वडा

दक्षने कहा-ओ नीच ! तुमने यह मनको ज्ञान्त किया। मेरे सान्त्वना देनेपर क्या किया ? तुमने झुठ-मूठ साधुओंका

दष्ट है।' दैवनका उसी समय तुम दक्षपर अनुबह करनेके लिये महाँ आ पहुँचे। तुम्हें

देखते ही शोकावेशसे मुक्त हुए दक्षके ओठ

ग्रेवसे फड़कने लगे। तुन्हें सामने पाकर थे

बाना पहन रखा है। इसीके द्वारा ठगकर किये पाता-पिताको त्यागकर घरसे निकल हमारे भोले-भाले बालकोंको जो तुमने जाता है—संन्यासी हो जाता है, यह षिक्षऑका मार्ग दिलाया है, यह अच्छा नहीं अधोगतिको प्राप्त होता है। तुम निर्देश और किया। तुम निर्देय और शठ हो। इसीलिये बड़े निर्लंज हो। बचोकी बृद्धिमें भेद पैदा तुमने हमारे इन बालकोंके, जो अभी ऋषि -प्राण, देव<sup>1</sup>-ऋण और पितृ<sup>1</sup>-ऋणसे मुक्त नहीं हो पाये थे, लोक और परलोक दोनोंके शेयका नाश कर डाला । जो पुरुष इन तीनों ऋणोंको उतारे विना ही मोक्षकी इच्छा मनमें



करनेवाले हो और अपने सुयशको स्वयं ही तष्ट कर रहे हो। मुहमते ! तुम भगवान् विकाके पार्वदोपे व्यर्थ ही चूमते-फिरते हो। अधमाध्य ! तुमने बारंबार मेरा अमङ्गल किया है। अतः आजसे तीनों लोकोंमें विचरते हुए तुम्हारा पैर कहीं स्थिर नहीं रहेगा अधवा कहीं भी तुम्हें ठहरनेके लिये सस्थिर ठौर-ठिकाना नहीं मिलेगा।'

नारद ! यद्यपि तुप साधु पुरुषोद्वारा सम्मानित हो, तबापि उस समय दक्षने शोकवश तुन्हें वैसा शाय दे दिया। वे इंग्ररको इच्छाको नहीं सपझ सके । शिषकी मायाने उन्हें अत्यन्त मोहित कर दिया था। मने । तुमने उस शायको सुपदाप प्रहण कर लिया और अपने चित्तमें विकार नहीं आने दिया। यही ब्रह्मभाव है। ईश्वरकोटिक महात्मा पुरुष खर्च झापको पिटा देनेमें समर्थ होनेपर भी उसे सह लेते हैं। (अध्याय १०)

दक्षकी साठ कन्याओंका विवाह, दक्ष और वीरिणीके यहाँ देवी शिवाका अवतार, दक्षद्वारा उनकी स्तुति तथा सतीके सद्दुणों एवं

चेष्टाओंसे माता-पिताकी प्रसन्नता

ब्रह्माजी कहते हैं—देवचें ! इसी समय बढ़ाते हुए मैंने दक्षके साथ तुन्हारा सुन्दर दक्षके इस बर्तावको जानकर मैं भी वहाँ आ स्तेहपूर्ण सम्बन्ध स्वापित कराया । तुम मेरे पहुँचा और पूर्ववत् उन्हें शान्त करनेके लिये पुत्र हो, मुनियोंमें श्रेष्ठ और सम्पूर्ण सान्त्वना देने लगा। तुन्हारी प्रसन्नताको देवताओंके प्रिय हो। अतः बड़े प्रेमसे तुन्हें

१--- ३, ब्रह्मचर्यपालनपूर्वक वेद-दारलेके लाभगवसे ऋषि-ऋष, यह और पूजा आदिसे देव-ऋष तथा पुत्रके उत्पादनसे पितु-ऋणका निवारण होता है।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* आश्वासन देकर में फिर अपने स्वानपर आ प्रसन्नतापूर्वक गर्माधान किया। तब द्याल आल्स्परहित हो पर्म आदिके साथ उन सबका विवाह कर दिया । मुनीश्वर ! मैं उसी प्रसङ्गको बड़े प्रेमसे कह रहा है, तुम सुनी। मुने । दक्षने अपनी दस कन्याएँ विधिपूर्वक धर्मको ब्याह दी, तेरह कन्याएँ कश्यप मुनिको दे दी और सनाईस कन्याओका विवाह चन्द्रमाके साथ कर दिवा । भृत (वा बापुत्र), अङ्गिरा तथा कुशासको उन्होंने दो-दो कन्याएँ दी और शेष चार कन्याओंका विवाह तार्श्य (या अरिष्टनेमि) के साथ कर दिया । इन सबकी संतान-परप्पराओंसे तीनों लोक भरे पढ़े हैं। अतः विस्तार-भयसे उनका वर्णन नहीं किया जाता। कुछ स्प्रेग शिया या सतीको दक्षकी ज्येष्ठ पुत्री बताते हैं। दूसरे लोग उन्हें मझली पूत्री कहते हैं तथा कुछ अन्य लोग सबसे छोटी पूत्री मानते हैं। कल्प-भेदसे ये तीनों मत ठीक है। पुत्र और पुत्रियोंकी उत्पत्तिके प्रशात प्रजीसहित हुँ। ऐसा विचार कर वे जगदम्बा दक्षके धन दिया।

गवा। तदनन्तर प्रजापति दक्षने मेरी दिवा दक्ष-पत्नीके चित्तमें निवास करने अनुनयके अनुसार अपनी पत्नीके गर्भसे लगीं। उनमें गर्धधारणके सभी चिद्व प्रकट साठ सुन्दरी कन्याओंको जन्म दिया और हो गये। तात ! उस अवस्थामें वीरिणीकी शोभा बढ़ गयी और उसके चित्तमें अधिक



प्रजापति दक्षने बडे प्रेमसे यन-ही-यन हुई छा गया। भगवती शिवाके निवासके जगदिश्वकाका ध्यान किया। साथ ही प्रभावसे वीरिणी महामङ्करूपिणी हो गदगदवाणीसे प्रेमपूर्वक उनकी स्तृति भी गर्चा। दक्षने अपने कुल-सम्प्रदाय, वेदलान की। बारंबार अञ्चलि बाँध नमस्कार करके और हार्दिक उत्पाहके अनुसार प्रसन्नता-वे विनीत भावसे देवीको मस्तक झुकाते थे। पूर्वक पुंसवन आदि संस्कारसम्बन्धी श्रेष्ठ इससे देवी शिवा संतुष्ट हुई और उन्होंने अपने कियाएँ सम्पन्न कीं। उन कमेंकि अनुप्रानके प्रणकी पूर्तिके लिये मन-ही-मन यह विचार समय महान् उत्सव हुआ। प्रजापतिने किया कि अब मैं वीरिणीके गर्भसे अवतार ब्राह्मणोंको उनकी इच्छाके अनुसार

हृदयमें निवास करने लगीं। मुनिश्रेष्ठ ! उस अवसरपर वीरिणीके गर्धमें समय दक्षकी बड़ी शोभा होने लगी। फिर देवीका निवास हुआ जानकर श्रीविच्यु उत्तम मुहर्त देखकर दक्षने अपनी पत्नीमें आदि सब देवताओंको बड़ी प्रसन्नता हुई।

 मंक्षिप्र दिख्युराण \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

246

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* उन सबने वहाँ आकर जगदम्बाका स्तवन फलको प्रहण करो। किया और समस्त लोकोंका उपकार करनेवाली देवी शिवाको बारंबार प्रणाम अपनी माघासे शिशुरूप धारण कर लिया किया । वे सब देवता प्रसम्रज्ञित हो दक्ष और शैशवभाव प्रकट करती हुई वे वहाँ रोने प्रजापति तथा यीरिणीकी भूरि-भूरि प्रशंसा लगीं । उस बालिकाका रोदन सुनकर सभी करके अपने-अपने स्थानको स्त्रैट गर्च । स्त्रियाँ और दासियाँ बड़े वेगसे प्रसन्नतापूर्वक नारद ! जब नौ महीने बीत गये. तब वहाँ आ पहुँची । असिक्रीकी पुत्रीका लौकिक गतिका निर्वाह कराकर दसवें अलौकिक रूप देखकर उन सभी क्रियोंको महीनेके पूर्ण होनेपर बन्द्रमा आदि प्रहों तथा बड़ा हुई हुआ । नगरके सब लोग उस समय ताराओंकी अनुकूलतासे युक्त सुखद मुहुर्तमें जय-जयकार करने लगे। गीत और याद्योंके देवी क्षिया शीघ्र ही अपनी माताके सामने साव बड़ा भारी उसव होने लगा। पुत्रीका प्रकट हुई। उनके अवतार लेते ही प्रजापति मनोहर मुख देखकर सकको कडी ही दक्ष बड़े प्रसन्न हुए और उन्हें महान् तेजसे असन्नता हुई। दक्षने वैदिक और कुलोचित देदीप्यमान देख उनके मनमे यह विश्वास हो आचारका विधिपूर्वक अनुष्ठान किया। गया कि साक्षात वे दिखादेवी ही घेरी पुत्रीके जाहाणोंको दान दिया और दूसरोंको भी धन रूपमें प्रकट हुई हैं। उस समय आकाशसे बाँटा। सब ओर वधोचित गान और नृत्य फुलोंकी वर्षा होने लगी और मैच जल बरसाने लगे। मुनीश्वर ! सतीके जन्म लेते

हुई देख दक्षने दोनों हाथ जोडकर नमस्कार किया और बड़े भक्ति-भावसे उनकी बड़ी स्तति की।

ही सम्पूर्ण दिशाओंने तत्काल शान्ति छ।

गयी। देवता आकाशमें साढे हो पाइस्कि

बाजे बजाने रुगे । अग्रिजालाओंकी बड़ाँ

हुई अप्रियाँ सहसा प्रव्यक्तित हो उठी और

सब कुछ परम महलमय हो गया।

वीरिणीके गर्भसे साक्षात जगदम्बाको प्रकट

उस समय दक्षरो ऐसा कहकर देवीने

होने लगे। भारत-भारतके सङ्गल-कत्योंके साथ बहत-से बाजे बजने रूगे। उस समय दक्षने समस्त सद्दणोकी सत्तासे प्रशंसित होनेवाली अपनी उस पुत्रीका नाम प्रसन्नता-पूर्वक 'उमा' रखा। तदननार संसारमें खोगोकी ओरसे उसके और भी नाम प्रचलित किये गये, जो सब-के-सब महान महलदायक तथा विशेषतः समस्त दःखोका

नाहा करनेवाले हैं। बीरिणी और महात्मा

दक्ष अपनी प्रतीका पालन करने लगे तथा

वह शहपक्षकी चन्द्रकलाके समान दिनों-बुद्धिमान् दक्षके स्तृति करनेपर दिन बढने लगी। द्विजश्रेष्ठ ! बाल्यावस्थामें जगन्याता दिखा उस समय दक्षसे इस प्रकार भी समझ उत्तमोत्तम गुण उसमें उसी तरह बोलीं, जिससे माता वीरिणी न सुन सके। प्रवेश करने रूपे, जैसे शुक्रपक्षके बाल देवी बोर्ली—प्रजापते ! तुमने पहले चन्द्रमामें भी समस्त मनोहारिणी कलाएँ पुत्रीरूपमें मुझे प्राप्त करनेके लिये मेरी प्रविष्ट हो जाती है। दक्षकत्या सती आराधना की थी, तुप्हारा वह मनोरथ आज सन्तियोंके बीच बैठी-बैठी जब अपने सिद्ध हो गया। अब तुम उस तपस्यके पावमें निमन्न होती थीं, तब बारंबार **ः महसंदिता** क

भगवान् ज्ञितको भूतिको चित्रित करने नाम लेकर स्परदात्र ज्ञिवका स्परण किया लगती थी । पङ्गलमयी सती जब बाल्योचित करती थी । सन्दर गीत गाती, तक स्थाण, हर एवं स्ट

(अध्याय १४)

सतीकी तपस्यासे संतुष्ट देवताओंका कैलासमें जाकर भगवान् शिवका स्तवन करना

मैंने तुन्हारे साथ जाकर विताके पास लही हुई सतीको देखा। वह तीनों लोकोंकी सारधता सन्दरी थी। उसके पिताने मुझे नमस्त्रार करके तुष्टारा भी सत्कार किया। यह देख लोक-लीलाका अनुसरण करने-वाली सतीने भक्ति और प्रसन्नताके साव गुड़ाको और तुमको भी प्रणाम किया। नारद । तदनकार सतीकी ओर देखते हुए हम और त्य दक्षके दिये हुए शुध्र आसनपर बैठ गये। तत्पश्चात् मैने उस विनवज्ञीला बालिकासे कहा—'सती ! जो केवल तुम्हें ही चाहते हैं और तुष्टारे मनमें भी एकपान जिनकी ही कामना है, उन्हीं सर्वज्ञ जगदीबर महादेवजीको तुम प्रतिरूपमें प्राप्त करो। शुभे ! जो तफारे सिवा दूसरी किसी खीको

योग्य हैं. दूसरेके नहीं।' नारद ! सतीसे ऐसा कहकर में दक्षके धरमें देशतक ठहरा रहा । फिर उनसे बिदा ले में और तुम दोनों अपने-अपने स्थानको चले

प्रलोक्स्प्रमें न तो ग्रहण कर सके हैं, न करते

आये। मेरी बातको सुनकर दक्षको बड़ी प्रसन्नता हुई ! उनकी सारी मानसिक बिन्ता दर हो गयी और उन्होंने अपनी पुत्रीको परमेश्वरी समझकर गोदमें उटा लिया। इस

ब्रह्मजी कहते हैं—नारद ! एक दिन प्रकार कुमारोबित सुन्दर लीला-विहारोंसे

सुझोषित होती हुई भक्तवत्सला सती, जो स्वेच्छाने मानवरूप घारण करके प्रकट हुई थीं, क्रीमारावस्था पार कर गयी।

बाल्यातस्या बिताकर किचित् युवावस्थाको प्राप्त हुई सती अत्यन्त तेज एवं शोधासे सम्बन्न हो सम्पूर्ण अङ्गोरी मनोहर दिखाबी देने लगी। लोकेश दक्षने देखा कि सतीके

इसिरमें युवायस्थाके लक्षण प्रकट होने लगे

हैं। तथ उनके मनमें यह चिन्ता हुई कि मैं महादेषजीके साथ इनका विवाह कैसे करूँ ? सती खर्च भी महादेखजीको पानेकी प्रतिदिव अधिरहामा रखती थीं। अतः पिताके मनोचावको समग्रकर वे माताके निकट गर्यो । विशाल बुद्धिवाली सती-

स्विणी परमेश्वरी दिवाने अपनी माता

वीरिणीसे भगवान् इांकरकी प्रसन्नताके

निमित्त तपस्या करनेके लिये आज्ञा माँगी। हैं और न भविष्यमें ही प्रहण करेंगे, ये ही माताकी आज्ञा चिल गयी। अतः भगवान् ज़िव तुम्हारे पति हों । वे तुम्हारे ही वुडतापूर्वक व्रतका पालन करनेवाली सतीने महेश्वरको पतिरूपमें प्राप्त करनेके रिच्ये अपने घरपर श्री उनकी आराधना आरम्ब की।

> आश्चिन मासमें जन्दा (प्रतिपदा, षष्ठी और एकादशी) तिथियोंमें घक्तिपूर्वक गुड, भात और नमक चक्रकर भगवान् शिवका पुत्रन किया और उन्हें

a संक्षिप्त क्रिक्युराण # 

980

नमस्कार करके उसी नियमके साथ उस करती थीं। भाइपद मासके कृष्णपक्षकी भासको व्यतीत किया। कार्तिक भासकी अवोदशी तिथिको नाना प्रकारके फूलों और व्यतुर्दशीको सजाका रखे हुए मारक्अों और कलोंसे जिवका पूजन करके सती चतुर्दशी सीरसे परमेश्वर दिवको आराधना करके वे तिज्ञिको केवरू जरूका आहार किया बिरत्तर उनका चित्तन करने हर्गी। करती। भौति-भौतिके फही, फुहों और मार्गजीर्थ मासके कृष्णपक्षकी अष्टमी इस समय उत्पन्न होनेवाले अत्रोद्वारा वे तिथिको तिल, जौ और चावलसे हस्की जिनकी पूजा करती और महीनेभर असन्त पूजा करके ज्योतिर्मय दीव दिखाकर अथवा जिवमित आहार करके केवल जयमें लगी आरती करके सती दिन विताती थीं। पीय रहती थीं। सची महीनोमें सारे दिन सती मासके शुक्रपक्षकी सप्तमीको राजचर ज्ञिककी आराधनामें ही संरूप रहती थीं। जागरण करके प्रात:काल सिखड़ीका नैवेश अधनी इच्छासे ग्रानवसप धारण करनेवाली लगा वे शिवकी पूजा करती थी। माचकी पूर्णिमाको रातमे जागरण करके सबेरे नदीने नहातीं और गीले बखसे ही तटपर बैठकर भगवान् शंकरकी पूजा करती थीं । फाल्यून मासके कृष्णपक्षकी चतुर्दशी तिविको रातमे जागरण करके उस राजिके चारो पहरोंमें शिवजीकी विशेष पूजा करती और नटोंद्वारा नाटक भी कराती भी। बेड भासके शुक्रपक्षकी चतुर्दशीको वे दिन-रात शिवका स्मरण करती हुई समय वितातीं और ढाकके फुलों तथा दवनोंसे भगवान दिवकी पूजा करती थीं। वैशास शुक्त तृतीथाको सती तिलका आहार करके रहतीं और नये जौके भातसे रहदेवकी पूजा करके उस महीनेको बिताती थीं। ज्येष्टकी पूर्णिमाको शतमें सुन्दर वक्षों तथा भटकटैयाके फुलोंसे शंकरजीकी पूजा करके ये निराहार रहकर ही वह पास व्यतीत करती थीं। आचादके शुक्रपक्षकी चतुर्दशीको काले वस्त्र और भटकटैयाके फुलोंसे वे रुद्धदेवका पूजन काती थीं। श्रावण मासके जुड़पहाकी अष्ट्रमी एवं चतुर्दशीको वे बजोपवीतो, बखों

तथा कुशके पवित्रोसे शिवकी पूजा किया

वे देवी दृढतापूर्वक उत्तम सतका पारुन करती थीं । इस अकार नन्दावतको पूर्णस्त्रमसे



समाप्त करके भगवान् शिवमें अनन्यभाव रखनेवाली सती एकापचित्त हो बहे प्रेमसे भगवान् ज्ञिवका ध्यान करने लगीं तथा उस ध्यानमें ही निश्चलभावसे स्थित हो गर्यो ।

828

मने ! इसी समय सब देवता और ऋषि प्रभो ! आपको सत्त्व, रज और तप भगवान विष्णु और मुझको आगे करके नामक जो तीन शक्तियाँ हैं, उनके राग आदि सतीकी तपस्या देखनेके लिये गये। वहाँ वेग असहा है। बेदत्रथी अथवा लोकत्रयी आकर देवताओंने देखा, सती मूर्तिवती आपका खरूप है। आप शरणागतीके दूसरी सिद्धिके समान जान पड़ती हैं। ये पालक है तथा आपकी शक्ति बहुत बड़ी भगवान् शिवके व्यानमें निपन्न हो इस समय है—दसकी कहीं कोई सीमा नहीं है; सिद्धावस्थाको पहुँच गयी धीं। सपात आपको नमस्कार है। दुर्गापते ! जिनकी देवताओंने वड़ी प्रसन्नताके साथ वहाँ दोनों इन्द्रियाँ दृष्ट हैं—बहामें नहीं हो पाती, उनके हाथ जोडकर सतीको नमकार किया, लिये आएकी प्राप्तिका कोई पार्ग सुलभ मुनियोंने भी मस्तक झुकाये तथा औहरि नहीं है। आप सदा भक्तोंके उद्धारमें तत्पर आदिके सनमें प्रीति उमड़ आयी। श्रीविच्या रहते हैं, आपका रेज छिपा हुआ है; आपको आदि सब देवता और मुनि आश्चर्यचकित हो जनस्कार है। आपकी मायाशकिरूपा श्रो सती देवीकी नपस्ताकी पुरि-पुरि प्रशंसा अहंबुद्धि है, उससे आत्माका खरूप दक करने लगे। फिर देवीको प्रणाम करके वे गया है; अतएव यह मुख्युद्धि जीव अपने देवता और मुनि तूरंत ही गिरिक्षेष्ठ कैत्वासको स्वरूपको नहीं जान पाता । आपकी गये, जो भगवान् दिवको बहुत ही फिब है। यहिमाका पार पाना अत्यन्त कठिन (ही साविश्रीके साध मैं और लक्ष्मीके साव नहीं, सर्ववा असम्पन ) है। हप आप भारतान् वास्त्रेव भी प्रसन्नतापुर्वक महाप्रधाको मसक हाकाते है।

महादेवजीके निकट गर्थ। वहाँ जाकर बद्धाजी कहते हैं—नारदे ( इस प्रकार भगतान् जिनको देखते ही बड़े वेगसे प्रणाम महादेवजीकी स्तृति करके श्रीविण्यु आदि करके सब देवताओंने दोनों हाच जोड़ सब देवता उत्तम चित्तसे मातक झकाये प्रश्न विनीतभावसे नाना प्रकारके सोप्रोद्वारा जिल्हाके आये चयबाय खडे हो गये। उनकी साति करके अन्तमें कहा-

(अध्याय १५)

ब्रह्माजीका रुद्धदेवसे सतीके साथ विवाह करनेका अनुरोध, श्रीविष्णुद्वारा अनुमोदन और श्रीरुद्रकी इसके लिये खीकृति

ब्रह्माजी कहते हैं—श्रीविष्णु आदि हमारे आगमनका कारण पूछा। देवताओंद्वारा की हुई उस स्तृतिको सनकर 🏻 रह बोले—हे हरे ! हे विद्ये ! तथा हे सम्बक्ती उत्पत्तिके हेतुभूत भगवान् शंकर बड़े देवताओ और महर्षियो ! आज निर्धय

प्रसन्न हुए और जोर-जोरसे हैसने लगे । मुझ होकर यहाँ अपने आनेका ठीक-ठीक ब्रह्मा और विष्णुको अपनी-अपनी पत्नीके कारण बताओ । तुमलोग किसलिये यहाँ साथ आया हुआ देख पहादेवजीने हम- आये हो और कौन-सा कार्ये आ पड़ा है ? लोगोंसे बधोचित वार्ताकाप किया और वह सब मैं सुनना चाहता है; क्योंकि

तुम्हारे द्वारा की गयी सुतिसे मेरा मन बहुत आपको प्रतिदिन सुष्टि आदिके उभयुक्त कार्य

प्रसन्न है। मुने ! महादेवजीके इस प्रकार पूछनेपर

भगवान् विष्णुकी आज्ञासे मैंने वार्तालाप आरम्भ किया।

मुझ ब्रह्माने कहा—देवदेव ! महादेव ! कस्मासागर ! प्रभो ! हम दोनो इन देवताओं और ऋषियोंके भाव जिस उदेश्यसे यहाँ आये हैं, उसे सुनिये। बुषभस्त्रज ! विशेषतः आपके ही लिये

हमारा यहाँ आगमन हुआ है; क्योंकि हम तीनो सहार्थी है—सृष्टिचक्रके संचालनस्य प्रयोजनकी सिद्धिके लिये एक-दूसरेके सहायक है। सहायोको छटा परसर यखायोग्ध सहयोग करना चाहिये अन्यवा यह जगत टिक नहीं सकता । महेखा ! कुछ ऐसे असूर उत्पन्न होंगे, जो मेरे हाबसे मारे जायेंगे। कुछ भगवान् विष्णुके और कुछ

आपके हाथों नष्ट होंगे। महाप्रमी ! कुछ असर पेसे होंगे, जो आपके कीर्यसे उत्पन्न हए पत्रके हाथसे ही मारे जा सकेंगे। प्रभो ! कभी कोई बिरले ही असुर ऐसे होंगे, जो मायाके हाथोंद्वारा वधको प्राप्त होंगे। आप भगवान् शंकरकी कृपासे ही देवताओंको सदा उत्तम सुख प्राप्त होगा । घोर असुरोका विनाहा करके आप जगत्को सदा स्वास्थ्य एवं अभय प्रदान करेंगे अधवा यह भी सम्बद्ध है कि आपके हाथसे कोई भी असूर न मारे जायै; क्योंकि आप सहा योगयुक्त रहते हुए राग-द्वेषसे रहित हैं तथा एकमात्र

दया करतेमें ही लगे रहते हैं। ईश्च । यदि वे

करनेके लिये उद्यत रहना चाहिये। यदि सृष्टि, पालन और संहाररूप कर्म न करने हो तब तो हमने मायासे जो धिन्न-भिन्न घरीर धारण किये हैं, उनकी कोई उपयोगिता

अथवा औष्ट्रिय ही नहीं है। वासायमें हम तीनों एक ही हैं, कार्यके भेदसे भिन्न-भिन्न देह धारण करके स्थित हैं। यदि कार्यभेद न सिद्ध हो, तब तो हमारे रूपभेरका कोई प्रयोजन ही नहीं है। देख । एक ही परमात्मा महेश्वर तीन खरूपोंमें अभिव्यक्त हुए हैं। इस

स्रयभेदमे उनकी अपनी माथा ही कारण है।

वास्तवमें प्रभु खतना है। वे लीलाके ट्येश्यमें ही ये मुष्टि आदि कार्य करते हैं। भगवान् श्रीहरि उनके बाये अङ्गरो प्रकट हुए हैं, में ब्रह्मा उनके दायें अड्डम्से प्रकट हुआ है और आप रुद्धदेव वन सदाज्ञिकके इदयसे आविर्जुत हुए हैं; अत: आप ही शिवके पूर्ण रूप है। प्रभो । इस प्रकार अधिवस्त्य होते

हुए भी हम तीन रूपोंमें प्रकट हैं।

सनातनदेव ! हम तीनो उन्हीं भगवान

सदाशिव और शिवाके पुत्र हैं, इस यथार्थ

तत्त्वका आप हृदयसे अनुभव कीजिये। प्रभो ! मैं और श्रीविष्णु आपके आदेशसे प्रसन्नतापूर्वक लोककी सृष्टि और पालनके कार्य कर रहे हैं तथा कार्य-कारणवश प्रचलीक भी हो गये हैं: अत: आप भी विश्ववितके लिये तथा देवताओंको सूख पहेंचानेके लिये एक परम सुन्दरी रमणीको अपनी पत्नी बनानेके लिये ग्रहण करें।

महेश्वर ! एक बात और है, उसे सुनिये; मुझे

असर भी आराधित हो-आवकी दयासे पहलेके वतान्तका स्मरण हो आया है। अनुगृहीत होते रहे तो सृष्टि और पालनका पूर्वकालमें आपने ही शिवरूपसे जो बात हमारे सामने कहीं थी, वहीं इस समय सुना कार्य कैसे चल सकता है। अतः वृषभध्वज्ञ!

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* रहा हैं। आपने कहा था, 'ब्रह्मन् ! मेरा ऐसा ही उत्तम रूप तुम्हारे अङ्गविशेष—ललाटसे प्रकट होगा, जिसको लोकमें 'स्द्र' नामसे प्रसिद्धि होगी। तुम ब्रह्मा सृष्टिकर्ता हो गये, श्रीहरि जगतुका पालन करनेवाले हुए और में सगुण रुद्ररूप होकर संहार करनेवाला शेऊँगा। एक स्त्रीके साथ विवाह करके लोकके उत्तम कार्यकी सिद्धि करूँगा। अपनी कही हुई इस बलको बाद करके आप अपनी ही पूर्व प्रतिज्ञाको पूर्ण क्रीजिये। स्वापिन् ! आपका यह आदेश है कि मैं सृष्टि करूँ, ओहरि पालन करें और आप स्वयं संहारके हेतु बनकर प्रकट हो; सो आप साक्षात् दिख ही संहारकतकि रूपमें प्रकट हुए हैं। आपके बिना हम दोनों अपना-अपना कार्य करनेमें समर्ख नहीं हैं; अतः आप एक ऐसी कामिनीको स्वीकार करें, जो लोकहितके कार्यमें तत्पर रहे। शब्दों ! जैसे लक्ष्मी भगवान विष्णुकी और सावित्री मेरी सहधर्मिणी हैं, उसी प्रकार आप इस समय अपनी जीवनसहचरी प्राणवल्लभाको प्रहण करे।

धेरी यह बात सुनकर लोकेसर महादेवजीके मुखपर मुसकराहट दौड गयी। वे श्रीहरिके सामने मुझसे इस प्रकार बोले ।

मन लगाये रहनेवाले तुम दोनोंका वचन मेरी दृष्टिमें अत्यन्त गौरवपूर्ण है। किंतु सुरश्रेष्ट्रगण ! मेरे लिये विवाह करना उचित नहीं होगा; क्योंकि में तपस्यामें संलग्न रहकर सदा संसारसे चिरक्त ही रहता है और घोगीके रूपमें मेरी प्रसिद्धि है। जो निवृत्तिके सुन्दर मार्गपर स्थित है, अपने आत्यामें ही रमण करता—आनन्द मानता है, निरञ्जन (यायासे निर्लिप) है, जिसका शरीर अवसूत (दिगन्बर) है, जो जानी, आत्मदर्शी और कामनासे शुन्य है, जिसके मनमें कोई विकार नहीं है, जो भौगोंसे दूर रहता है तथा जो सता अपवित्र और अमहलवेशधारी है, उसे संसारमें कामिनीसे बचा प्रयोजन है-यह इस समय मुझे बताओं तो सही । \* मुझे तो सदा केवल बोगमें लगे रहनेपर ही आनन्द आता है। ज्ञानहीन पुरुष ही योगको छोड़कर भोगको अधिक महत्त्व देता है। संसारमें विवाह करना पराये बन्धनमें बैधना है । इसे बहुत बड़ा बन्धन समझता चाहिये । इमिल्ये में सत्य सत्य कहता हैं, विवाहके लियं मेरे मनमें बोडी-सी भी अभिरुवि नहीं है। आत्पा ही अपना उत्तम अर्थ या स्तार्थ है। उसका भलीभाँति जिन्तन करनेके कारण मेरी स्त्रीकिक स्वार्थमें प्रवृत्ति नहीं ईश्वरने कहा—ब्रह्मन् ! हरे ! तुम दोनों होती । तथापि जगत्के हितके लिये तुमने जो मुझे सदा ही अत्यन्त प्रिय हो । तुम दोनीको कुछ कहा है, उसे करूँगा । तुम्हारे वयनको देखकर मुझे बड़ा आनन्द मिलता है। गरिष्ठ मानकर अथवा अपनी कही हुई तुमलोग समस्त देवताओंमें श्रेष्ठ तथा बातको पूर्ण करनेके लिये मैं अवश्य विवाह त्रिलोकीके स्वामी हो । लोकहितके कार्यमें कहैगा; क्योंकि में सदा भक्तोंके बरामें

यो निजृतिसमार्गस्थः स्वात्पारामो निरञ्जः । अवधुततनुष्ठीनी स्वद्राष्ट्रा कामवर्जितः ॥ अधिकारी द्वामोगी च सदा दुविरमङ्गरः । तस्य प्रयोजनं त्येके कामिन्या वि: वदायुना ॥ (जिल् क रू से से के १५।३१-३२)

संधिप्त दिवयुग्य ॥

839 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* रहता हैं। परंतु मैं जैसी नारीको प्रिय पत्नीके होकर बोला— 'नाथ ! महेश्वर ! प्रभो ! रूपमें प्रहण करूँगा और जैसी शर्तके साथ आपने जैसी नारीकी खोज आरम्भ की है, करूँगा, उसे सुनो। हरे ! ब्रह्मन् ! मैं जो वैसी ही खीके विषयमें मैं आपको कुछ कहता हैं, यह सर्वथा उचित ही है। जो प्रसन्नतापूर्वक कह रहा हैं। साक्षात् नारी मेरे तेजको विभागपूर्वक प्रहण कर सदाज्ञिवकी धर्मपत्नी जो उमा है, वे ही सके, जो योगिनी तथा इच्छानुसार रूप जगत्का कार्य सिद्ध करनेके लिये पिन्न-धारण करनेवाली हो, उसीको तुम पत्नी चित्र रूपमें प्रकट हुई हैं। प्रभी ! सरस्वती बनानेके लिये मुझे बताओ । जब मैं योगमें और लक्ष्मी—ये दो रूप धारण करके वे होगा तो मैं उसे त्याग दैगा। उनकी यह बात सुनकर मैंने और नहीं है।'

तत्पर रहें, तब उसे भी योगिनी बनकर रहना पहले ही यहाँ आ चुकी हैं। इनमें लक्ष्मी तो होगा और जब मैं कामासक्त होकें, तब उसे श्लीविष्णुकी प्राणकल्ल्या हो गर्यी और भी कामिनीके रूपमें ही मेरे पास रहना सरस्वती मेरी। अब हमारे लिये वे तीसरा होगा। बेदवेला विद्वान् जिन्हें अविनाशी रूप धारण करके प्रकट हुई है। प्रभो ! बतलाते हैं, उन ज्योति:स्वरूप सनातन स्रोकहितका कार्य करनेकी इन्छाबासी देवी शिवका में सदा जिन्तन करता है और करता शिवा दक्षपुत्रीके ऋपमें अवतीर्ण हुई हैं। रहेगा । ब्रह्मन् ! उन सदाक्षियके किन्तनमें उनका नाम सती है । सती ही ऐसी भार्या जब मैं न लगा होऊँ तभी उस भामिनीके हो सकती हैं, जो सदा आपके लिये साथ में समागम कर सकता है। जो मेरे हिनकारिणी हो। देवेश ! महातेजस्विनी शियचिन्तनमें विम्न डालनेवाली होगी, वह सती आपके लिये, आपको पतिरूपमें प्राप्त जीवित नहीं रह सकती, उसे अपने जीवनसे करनेके रिज्ये दृढ़तापूर्वक कठोर प्रतका हाथ योना पहेगा। तुम, विष्णु और मैं तीनों पालन करती हुई तपस्या कर रही हैं। ही ब्रह्मस्वरूप शिवके अशभूत है। अतः पहेंबर ! आप वर्त्ने वर देनेके लिये जाइये, पहाभागगण । हमारे लिये उनका निरन्तर कृपा फीजिये और बड़ी प्रसन्नताके साथ चिन्तन करना ही उचित है। कमलासन ! उन्हें उनकी तपस्पाके अनुरूप बर देकर उनके चिन्तनके लिये मैं बिना विवाहके भी उनके साथ विवाह कीजिये। शंकर । रह लैंगा। (किंतु उनका बिन्तन छोड़कर भगवान् विष्णुकी, मेरी तथा इन सम्पूर्ण विवाह नहीं करूँगा ।) अतः तुम मुझे ऐसी देवताओंकी यही इच्छा है । आप अपनी शुध पत्नी प्रदान करो, जो सदा मेरे कर्मके दृष्टिसे हमारी इस इच्छाको पूर्ण कीजिये, अनुकुल चल सके। ब्रह्मन् ! उसमें भी मेरी जिससे हम आदरपूर्वक इस उत्सवको देख एक और शर्त है, उसे तुम सुनो; यदि उस सकें। ऐसा होनेसे तीनों लोकोंमें सुख स्रीका मुक्रपर और मेरे वचनपर अविश्वास देनेवाला परम मङ्गल होगा और सबकी सारी चिन्ता मिट जायगी, इसमें संशय श्रीहरिने मन्द्र मुसकानके साथ मन-ही-मन तदनन्तर मेरी बात समाप्त होनेपर प्रसन्नताका अनुभव किया; फिर मैं विनम्र लीला-विम्नह धारण करनेवाले भक्तवत्सल

महेशस्यं मधुसूदन अच्युतने इसीका उनके ऐसा कहनेपर हम दोनों उनसे आज्ञा ले अपनी पत्नी तथा देवताओं और मुनियोंके समर्थन किया।

तब भक्तवताल भगवान् शिवने साथ अत्यन्त प्रसन्न हो अपने अभीष्ट हैंसकर कहा, 'बहुत अच्छा, ऐसा ही होगा।' स्वानको चले आये। (अध्याय १६)

सतीको शिवसे वरकी प्राप्ति तथा भगवान् शिवका ब्रह्माजीको दक्षके पास भेजकर सतीका वरण करना

महाजी कहते हैं—सूने । उद्धार ससीने पूजका करू प्रदान करनेवाले पहालेवजी

वर में तुन्हें देगा।

आश्विन पासके शुक्रपक्षकी अष्टमी तिविको उन्होंके लिये कठोर व्रत धारण करनेवाली उपवास करके धक्तिभाषम् सर्वेचर शिक्का पूजन किया। इस प्रकार नन्मवत पूर्ण इन्छा रखते हुए भी उनसे इस प्रकार बोले। होनेपर नवमी लिखको दिनमे ध्यानमग्र हुई सतीको भगवान् त्रिवने प्रत्यक्ष दर्जन दिया । पालन करनेजाली दक्षनन्दिनि । में सुन्हारे इनका श्रीवित्रह सर्वाङ्गसुन्दर एवं गौरवर्णका था। उनके पाँच मुख ये और प्रचेक मुखमें तीन-तीन नेत्र थे। भालदेशमें चन्द्रमा शोभा हे रहा था। उनका चित्र प्रसन्न वा और कण्डमें नील बिद्ध दृष्टिगोलर होता था। विस्ल, ब्रह्मकपाल, वर संधा अन्यव धारण कर रहे थे। भ्रममय अहरानसे उनका सारा इसीर उद्धासित हो रहा था। गङ्गाजी उनके प्रसककी शोधा बढ़ा रही वीं । उनके सभी अब्रु वडे बनोहर थे। ये महान

महादेवजी बदापि सतीके भनी भाषको जानते उनके बार मुजाएँ थीं। उन्होंने हाथोंमें वे तो भी उनकी बात सुननेके लिये बोल-'कोई तर माँगो।' परंतु सती ल्बाके अधीन हो गयी थीं; इसलिये उनके हत्यमें जो बात थीं, उसे वे स्पष्ट शब्दोंधें कह न सकीं । उरका जो अधीष्ट पनोरश्र था, वह लखासे आक्तादित हो गया । प्राणवल्लभ लावण्यके धाय जान पहते थे। उनके मुख शिवका त्रिय वचन सुनकर सती अत्यन्त करोड़ों चन्द्रमाओंके संपान प्रकाशमान एवं प्रेममें मण हो गयीं। इस बातको जानकर आह्याद्रजनक थे। उनकी अङ्गकान्ति करोडों भक्तवत्मल घगवान् इंकर बहे प्रसन्न हुए कामदेशोंको तिरस्कृत कर रही थी तथा और शीग्रतापूर्वक बारंबार कहने उनकी आकृति श्वियोक्रे लिये सर्ववा हो लगे—'वर माँगो, दर माँगो।' सत्पुरुषोंके प्रिय थी। सतीने ऐसे सौन्दर्य-माधुर्यसे युक्त आश्रयभूत अन्तर्यांमी शम्भु सतीकी भक्तिके प्रभू महादेवजीको प्रत्यक्ष देखकर उनके वशीचून हो गये थे। तब सतीने अयनी चरणोंकी बन्दना की। उस समय उनका लजाको रोककर महादेवजीसे कहा--'यर मुख लजासे झका हुआ था। तपस्यके देनेवाले प्रयो ! मुझे मेरी इन्छाके अनुसार

सतीको पत्नी बनानेक लिये प्राप्त करनेकी

महादेवजीने कहा-- उत्तम प्रतका

इस जनसे बहुत प्रसन्न है। इसल्यि कोई वर

माँगो। तुम्हारे मनको जो अधीष्ट होगा, बढी

बहाजी कहते है—मुने । जगदीश्वर

 संक्षिप्र शिवपराण \* 355 

ऐसा वर दीजिये जो टल न सके।' मुझे आया देख सतीके प्रेमपाशमें बैधे हुए भक्तवसाल भगवान् शंकरने देखा सती

अपनी बात पूरी नहीं कह पा रही है, तब वे

खर्च ही उनसे बोले—'देवि ! तुव मेरी

भार्या हो जाओ।' अपने अभीष्ट फलको प्रकट करनेवाले उनके इस वचनको सुनकर आनन्द्रमत्र हुई सती खुपचाप खडी रह गर्थी;

क्योंकि ये मनोवाज्ञित वर पा बकी वीं। फिर दक्षकत्या प्रसन्न हो दोनो हाच औड भसक झुका भक्तवत्सल शिवसे वारंबार

कहने लगीं। सती बोर्ली—देवाधिदेव पहादेव ! प्रभो । जगत्वते । आप मेर पिताको कहकर वैवाहिक विभिन्ने भेरा पाणित्रहण करें।

ब्रह्मकी कहते हैं --नारद ! सतीकी यह बात सनकर भक्तजस्मल महेबाने प्रेमसे उनकी ओर देखकर कहा-'प्रिये ! ऐसा उसका यह अनुरोध भी खीकार कर लिया। ही होगा ।' तब दक्षकन्या सती भी भगतान, विधातः ! तब सती अपनी माताके धर

आनन्द्रसे यक्त हो माताके पास लीट गर्वो । जाओ और ऐसा यक्त करो, जिससे प्रजापति इधर भगवान् ज़िख भी हिमालवभर अपने दक्ष जीव हो मुझे अपनी कन्याका दान आश्रममें प्रवेश करके दक्षकत्वा सतीके कर है। वियोगसे कुछ कप्रका अनुभव करते हुए

बन्हीका विस्तर करने लगे। देववें ! किर पनको एकाध करके लौकिक गतिका आश्रय ले भगवान इंकरने पन-ही-मन पेरा स्मरण किया । जिल्लाक्षारी महेन्द्रके स्मरण

करनेपर उनकी सिद्धिसे प्रेरित हो चै तूरंत ही उनके सामने जा खड़ा हुआ। तात ! क्रिमालयके शिखरपर जहाँ सतीके

वियोगका अनुभव कानेवाले पहादेवजी विद्यमान थे, वहीं मैं सरस्वतीके साथ उपस्थित हो गया। देवर्षे ! सरस्वरीसहित

द्याव अस्तकतापूर्वक योले। शम्पने कहा-ब्रह्मन् । मैं जबसे विवाहके कार्यमें स्वाधंबृद्धि कर बैठा है,

तवसे अब गुड़ो इस स्वार्थमें ही स्वत्व-सा प्रतीत होता है। दशकत्या सतीने वडी थक्तिसे मेरी आराधना की है। उसके

तन्त्राञ्चतके प्रभावसे मैंने उसे अभीष्ट वर देनेकी योषणा की। इहान्। अब उसने मुझसे यह वर माँगा कि 'आप मेरे पति हो जाइये ।' यह सुरक्षर सर्वधा संतुष्ट हो मैंने नी कह दिया कि 'तुम मेरी पत्नी हो जाओं ।'

तब डाम्लाइली सती मुअसे बोली-

जगायते ! आप मेरे पिताको सुस्रित करके वेवाहिक विधिसे पूझे ग्रहण करें।' ब्रह्मन् ! उसकी मकिसे संतोष होनेके कारण मैंने शिवको प्रणाम करके अक्तिपूर्वक विदा चली गयी और वै यहाँ बला आया। भीग--जानेकी आज़ा प्राप्त करके मोह और इसलिये अब तुम मेरी आज़ासे दक्षके घर

> उनके इस प्रकार आज्ञा देनेपर में कुतकुत्व और प्रसन्न हो गया तथा उन धक्तवस्थल विधनाधरी इस प्रकार बोला।

> यहां ब्रह्माने कहा-चगवन् ! शस्त्रों ! आपने जो कहा कहा है, उसपर भलीभाँति विचार करके इमलोगोंने पहले ही उसे सुनिश्चित कर दिया है। जुब्धकान ! इसमें

> मुख्यतः देवताओंका और मेरा भी खार्थ है। दक्ष स्वयं ही आपको अपनी पुत्री प्रदान करेंगे, किंत आपकी आजासे मैं भी उनके सामने आपका संदेश कह देगा।

सर्वेश्वर महाप्रभू महादेवजीसे ऐसा और पहापनीयनी वीरिणीने ब्राह्मणोंकी

फहकर में अत्यन्त वेगज्ञाली रधके द्वारा उनकी इच्छाके अनुसार द्वव्य दिया तथा दक्षके घर जा पहेंचा।

नारद्वजीने पळा---वक्ताओं में बहाभाग ! विधात: ! वताइये--जब सती घरपर लीटकर आयीं, तक दक्षने उनके लिये क्या किया ?

वसाजीन कहा-- तपस्रा पनोवाञ्चित वर पाकर सती जब धरको कि 'मैं अपनी इस पुत्रीका विवाह भगवान् शीट गयी, तब वहाँ उन्होंने पाना-पिताको प्रणाम किया । सतीने अपनी सखीके द्वारा धाता-पिताको तपस्था-सम्बन्धी लगानार कहलवाया। सखीने यह भी सुचित किया कि 'सर्ताको महेचरसे वरकी प्राप्ति हुई है, वे सर्ताकी भक्तिसे बहुत संतुष्ट हए हैं।' सख़ीके श्रेष्टसे सारा वृतान सुनकर



माता-पिताको बड़ा आचन्द्र प्राप्त हुआ और उन्होंने महान् उत्सव किया। उदारचेता दक्ष

अन्यान्य अंधां और दीनोंको भी धन बाँटा। श्रेष्ठ प्रसन्नता ब्रह्मनेवारके अपनी पुत्रीको इदयसे लगाकर माता वीरिजीने उसका मस्तक सुँबा और आनन्दमन्न होकर उसकी कार्रवार प्रशंसा की। तदनना कुछ काल व्यतीत करके संनेपर घर्मजीयें श्रेष्ठ दक्ष इस चिन्तामें पहे शंकरके साथ किस तरह कहाँ ? महादेवजी

> प्रसन्न होकर आये थे, पर वे तो चले गये। अब मेरी पुत्रीके लिये वे फिर कैसे यहाँ आवेगे ? यदि किसीको शीध ही भगवान् शिवके निकट मेमा जाय तो यह भी उविश नहीं जान पहला: क्योंकि चदि वे इस तरह

> अन्रोध करनेपा भी पेरी पुश्रीको प्रारण व

करें तो मेरी याचना निष्फार हो जायगी।' इस प्रकारकी चिन्तामें पते हुए प्रजापति दक्षके साधने में सरखतीके साथ सहसा उपस्थित हुआ। युद्ध पिनाको आया देख दक्ष प्रणाव करके विनीतभावसे खडे हो

गर्व। उन्होंने मुझ स्वयंभूको यथायोग्य आसन दिया। बहननार दक्षने जब मेरे आनेका कारण पूछा, तब मैंने सब बातें बताकर उनसे कहा—'प्रजापते ! भगवान् शंकरने तुप्हारी पुत्रीको श्राप्त करनेके लिये निश्चय ही मुझे तुष्हारे पास फेजा है; इस विषयमें जो श्रेष्ट कृत्य हो, उसका निश्चय करो। जैसे सतीये नाना प्रकारके भावीसे तथा सान्विक व्रतके द्वारा भगवान् शिवकी आरायना की है, उसी तरह वे भी सतीकी

शिवके लिये ही संकल्पित एवं प्रकट हुई अपनी इस पुत्रीको तुम अविलध्य उनकी

आराधना करते हैं। इसलिये दक्ष ! भगवान

256 » संक्षिप्त शिवपुराण \*

सेवामें सौंप दो, इससे तुम कृतकृत्य हो ऐसा ही होगा।' मुने ! तब मैं अत्यन्त हर्षित जाओंगे। मैं नारदके साथ जाकर उन्हें तुन्हारे हो यहाँसे उस स्थानको लौटा, जहाँ लोक-धर ले आऊँगा। फिर तूम उन्हींके लिये कल्याणमें तत्पर रहनेवाले भगवान जिल उत्पन्न हुई अपनी यह पुत्री उनके हाधमें बड़ी उत्सुकतासे मेरी प्रतीक्षा कर रहे थे। दे दो ।'

बात सुनकर मेरे पुत्र दक्षको बढ़ा हर्ष हुआ। सेनुष्ट हुए, मानो अमृत पीकर अघा गये ही। वे अत्यन्त प्रसन्न होकर बोले—'पिताजी !

नारद ! मेरे लीट आनेपर स्त्री और पुत्रीसहित ब्रह्माजी करते हैं-नास्त ! मेरी यह प्रजापति दक्ष भी पूर्णकाम हो गये । वे इतने

(अध्याय १७)

ब्रह्माजीसे दक्षकी अनुमति पाकर देवताओं और मुनियोंसहित भगवान् शिवका दक्षके घर जाना, दक्षद्वारा सबका सत्कार तथा सती और शिवका विवाह

जक्षाजी कहते हैं--नारद । तदननार में खुषभाव्यत ! मुक्रमे दक्षने ऐसी बात कही हिपालयके कैलास-शिखरपर रहनेवाले हैं। अतः आप शुप मुहर्तमें उनके घर चलिये परमेश्वर महादेव ज़िलको लानेके लिये और सत्तीको ले आइये।"

प्रसन्नतापूर्वक उनके पास गया और उनसे मुने ! मेरी यह बात, सुनकर इस प्रकार बोला—"वृषभवाज ! सतीके भन्नवत्सल रह लौकिक गतिका आश्रय ले

लिये मेरे पुत्र दक्षने जो बात कही है, उसे सुनिये और जिस कार्यको से अपने लिये असाध्य मानते थे, उसे सिद्ध हुआ ही समझिये । दक्षने कहा है कि 'मैं अपनी पुत्री भगवान् शिवके ही हाथमें देगा; क्योंकि उन्होंके लिये यह उत्पन्न हुई है। जिसके साध सतीका विवाह हो यह कार्य तो मुझे स्वतः ही अभीष्ट है; फिर आपके भी कहनेसे इसका महत्त्व और अधिक बढ गया। मेरी पुत्रीने स्वयं इसी उद्देश्यसे मगवान दिवकी आराधना की है और इस समय शिक्जी भी

मुझसे इसीके विषयमें अन्वेषण (पूछताछ) कर रहे हैं: इसलिये मझे अपनी कन्या अवस्य ही भगतान् दिावके हाथमें देनी है। विधातः ! वे भगवान् इंकर शुभ लग्न और शुभ मुहर्तमें यहाँ प्रधारें। उस समय में उन्हें शिक्षाके तौरपर अपनी यह पुत्री दे दुँगा।

a सद्ध्यंदिता *वं* 

हैंसते हुए मुझसे बोले—'संसारकी सृष्टि समस्त आत्मीय जनोके साथ भगवान् करनेवाले ब्रह्माजी । मैं तुष्हारे और नारदके साथ ही दक्षके घर चलँगा ! अतः नारदका स्मरण करो । अपने मरीचि आदि मानस-पुत्रोंको भी बुला लो । विधे ! मैं उन सबके साथ दक्षके निवासस्थानपर चलुँगा। मेरे पार्षद भी मेरे साथ रहेंगे।' नारद ! लोकाचारके निर्वाहमें लगे हुए भगवान् शियके इस प्रकार आजा देनेपर पैने तुम्हारा और परीचि आदि पुत्रोंका भी स्परण किया। मेरे वाद करते ही तुन्हारे साथ मेरे सभी मानस-पुत्र मनमें आदरकी चावना लिये शीघ्र ही वहाँ आ पहुँचे । उस समय तुम सब लोग हर्पसे उत्पुरुल्ज हो रहे थे। फिर रुद्रके सारण करवेपर शिवचक्तोंके सम्राट भगवान् विष्णु भी अपने सैनिको तथा कमलादेवीके साथ गरुहपर आखड़ हो तुरंत वहाँ आ गर्य । तदनन्तर चैत्रपासके शुद्ध-पक्षकी त्रयोदशी तिथिमें रविवासको पूर्वा-फाल्गुनी नक्षत्रमें युग्न ब्रह्मा और विष्णु आदि समस्त देवताओंके साथ महेबरने विवाहके लिये यात्रा की । मार्गमें उन देखताओं और देवताओं, मुनियों तथा आनन्द्रमग्न पनवाले प्रमधगणींका रास्तेमें खडा उत्सव हो रहा था। भगवान शिवकी इच्छासे वृषभ, व्याप्त, सर्प, जटा और चन्द्रकला आदि सब-के-सब उनके लिये यश्वायोग्य आभूषण बन गये। तदनन्तर वेगसे चलनेवाले बलवान् बलीवर्द नन्दिकेश्वरपर आरूढ़ हुए महादेवजी श्रीविष्णु

आदि देवताओंको साध लिये क्षणचरमें

वहाँ विनीतचित्तवाले प्रजापति दक्ष

प्रसन्नतापूर्वक दक्षके घर जा पहेंचे।

दक्षके पनमें बड़ी प्रसन्नता थी। उन्होंने सर्वेश्वर शिवको उत्तम आसन देकर स्वयं ही विधिपूर्वक उनका पूजन किया। तत्पश्चात श्रीविष्युका, मेरा, माहाणीका, देवताओंका और समस शिवगणोंका भी प्रयोचित विधिसे उत्तम मिक्तमावके साथ पूजन किया । इस तरह पूजनीय पुरुषों तथा अन्य लोगोमहित उन सबका यद्योचित आदर-सत्कार करके दक्षने मेरे प्रानस-पत्र मरीचि आदि मुनियोंक साथ आवज्यक सलाह की। इसके बाद मेरे पुत्र दक्षने मुझ पितासे ऋषियोंके साथ यात्रा करते हुए भगवान् मेरे चरणोपे प्रणाम करके प्रसन्नतापूर्वक इंकर बड़ी शोभा पा रहे थे। वहाँ जाते हुए कहा—'प्रभी ! आप ही वैवाहिक कार्य तब में भी इर्पभरे हदयसे 'बहत अच्छा' कहकर उठा और वह सारा कार्य कराने लगा । तदनन्तर प्रहोंके बलसे युक्त शुभ लग्न और मुहर्तमें दक्षने हर्पपूर्वक अपनी पुत्री सतीका हाथ भगवान् इंकरके हाथमें दे

शिवकी अगवानीके लिये उनके सामने

आये। उस समय उनके समस्त अङ्गोमें

हर्पजनित रोमाञ्च हो आया था। खयं दक्षने अपने द्वारवर आये हुए समस्त देवताओंका

सत्कार किया । वे सब लोग सुरश्रेष्ठ शियको

विदाकर उनके पार्श्वपागमें स्वयं भी

मुनियोंके साथ क्रमशः बैठ गये। इसके

बाद दक्षने मुनियोंसहित समस्त देवताओंकी

परिक्रमा की और उन सबके साथ भगवान शिवको घरके भीतर ले आये। उस सपय

दिया। उस समय हर्पसे भरे हुए घगवान् व्ययस्वजने भी वैवाहिक विधिसे सुन्दरी टक्षकन्याका पाणित्रहण किया। फिर मैंने, श्रीहरिने, तम तथा अन्य भूनियोंने, देवताओं

और प्रमथगणीने भगवान् शिवको प्रणाम आनन्द प्राप्त हुआ। भगवान् शिवके रित्ये

किया और सबने नाना प्रकारकी ज्ञुतियों- कन्यादान करके मेरे पुत्र दक्ष कुतार्थ हो नाच-गानके साथ महान् उत्सव मनाया संसार मङ्गलका निकेतन बन गया। गया । समस्त देवताओं और मुनियोंको बड़ा

हारा उन्हें संतुष्ट किया। उस समय गये। ज्ञिता और ज्ञिव प्रसन्न हुए तथा सारा (अध्याय १८)

सती और शिवके द्वारा अग्निकी परिक्रमा, श्रीहरिद्वारा शिवतत्त्वका वर्णन, शिवका ब्रह्माजीको दिये हुए वरके अनुसार वेदीपर सदाके लिये अवस्थान तथा शिव और सतीका विदा हो कैलासपर जाना

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! कन्यादान हर्षके साथ विधिपूर्वक अग्रिकी परिक्रमा करके दक्षने भगवान् दोकरको नाना की। उस समय वहाँ बड़ा अद्भुत उत्सव प्रकारकी वस्तुएँ दहेजमें दीं । यह सब करके मनाया गया । गाजे, बाजे और नृत्यके साध वे बढ़े प्रसन्न हुए। फिर उन्होंने ब्राह्मणाँको होनेवाला वह उत्सव सबको बडा सखद भी नाना प्रकारके धन बटि। तत्पश्चात जान पद्धा। तदनन्तर भगवान विष्णु बोले-

लक्ष्मीसहित भगवान् विष्णु शम्भके पास आ हाथ जोड़कर रखड़े हुए और वो बोले-'वेवदेव महादेव ! दयासागर ! प्रभो ! तात ! आप सम्पूर्ण जगत्रके पिता है और तथा दूसरे-दूसरे धूनि अपने मनको एकाप्र सती देवी सचकी पाता है। आप दोनों करके इस विषयको सुने। भगवन् ! आप सत्पुरुषोंके कल्याण तथा दृष्टोंके दयनके प्रधान और अप्रधान (प्रकृति और उससे लिये सदा लीलापूर्वक अवतार प्रहण करते हैं—यह सनातन श्रुतिका कथन है। आप विकने नील अञ्चनके समान शोभावाली सतीके साथ जिस प्रकार शोभा पा रहे हैं, मैं उससे उलटे लक्ष्मीके साथ शोधा पा रहा है—अर्थात् सती नीलवर्णा नदा आप गौरवर्ण हैं, उससे उलटे मैं नीलवर्ण तथा लक्ष्मी गौरवणां है।"

नारद ! मैं देवी सतीके पास आकर गृह्यसूत्रोक्त विधिसे विस्तारपूर्वक सारा अग्निकार्य कराने लगा । मुझ आचार्च तथा आप ही सगुण ऋग्र हैं और हम ब्रह्मा, विष्णु ब्राह्मणोंकी आज्ञासे ज़िया और ज़ियने बडे तथा रुद्र—तीनों आपके अंज्ञ हैं। जैसे एक

सदाशिव ! में आपकी आज्ञासे यहाँ ज्ञिकास्त्रका वर्णन करता है। समस्त देवता अतीत) है। आपके अनेक भाग है। फिर भी आप भागरहित है। ज्योतिर्मय खरूप-वाले आप परमेश्वरके ही हम तीनों देवता अंश है। आप कौन, में कौन और ब्रह्मा कौन हैं ? आप परमात्माके ही ये तीन अंदा हैं, जो सृष्टि, पालन और संहार करनेके कारण एक-दूसरेसे भिन्न प्रतीत होते हैं। आप अपने स्वरूपका चिन्तन कीजिये।

आपने खयं ही लीलापूर्वक शरीर धारण

किया है। आप निर्गुण ब्रह्मरूपसे एक है।

ही दारीरके भिन्न-भिन्न अवयद मस्तक, अभित्यवा है। चैत्रके सूत्रपक्षकी ग्रीवा आदि नाम धारण करते हैं तथापि उस शरीरसे वे भित्र नहीं है, उसी प्रकार हम तीनों अंश आप परमेश्वरके ही अङ्ग है। जो ज्योतिर्मय, आकाशके समान सर्वच्यापी एवं निर्लेप, स्वयं ही अपना धाम, पुराण, कुटस्ब, अव्यक्त, अनन्त, नित्य तथा दीर्घ आदि विशेषणोसे रहित निर्विशेष ब्रह्म है, वही आप शिव है, अत: आप ही सब कुछ हैं।

ब्रह्माजी कहते हैं-मृतीश्चर ! भगवान् विष्णुकी पह बात सुनका पहादेवनी वह प्रसन्न हुए। तदननार उस विवाह-वज़के खामी (यजमान) परमेश्वर ज़िल प्रसंत्र हो लीकिकी गतिका आश्रय ले हाथ जोडकर रको हुए मूझ ब्रह्मासे प्रेमपूर्वक बोले।

शिवने कहा-सह्यत् ! आपने सारा तैवाहिक कार्य अच्छी तरह सम्पन्न करा दिया । अब में प्रसन्न है । आप मेरे आचार्य है। बनाइये, आपको क्या दक्षिणा है। सरप्रेष्ठ ! आप उस दक्षिणाको मांतिये। महाभाग ! यदि यह अत्यन्त दुर्लभ हो तो भी उसे शीघ्र कहिये। मुद्रो आपके लिये कछ भी अवेग नहीं है।

मुने ! भगवान् शंकरका यह वचन सुनकर मैं हाथ जोड़ विनीत चित्रसे उन्हें वारबार प्रणाम करके बोला— देवेश ! यदि आप प्रसन्न हों और महेसर ! यदि में वर पानेके योग्य होऊँ तो प्रसन्नतापूर्वक जो बात कहता है, उसे आप पूर्ण कीजिये। महादेख ! आप इसी खपमें इसी बेदीपर सदा विराजधान रहें, जिससे आपके दर्शनसे मनुष्योंके पाप यूल जाये। चन्द्रशेखर !

त्रयोदशीको पूर्वाफाल्युनी नक्षत्रमें रविवारके दिन इस भूतलपर जी मनुष्य भक्तिभावसे आपका दर्शन करे, उसके सारे पाप तत्काल नष्ट हो जावै, विपुल पुण्यकी युद्धि हो और समस्त रोगोका सर्वथा नाहा हो जाय। जो नारी दुर्बगा, वन्छा, कानी अथला रूपहीना हो, वह भी आपके दर्जनमात्रसे ही अवस्य निर्देषि हो जाय।

मेरी यह बात उनकी आत्माको सस देनेवाली थी। इसे सुनकर भगवान् शिवने प्रसन्नचित्रसे कहा—'विधातः ! ऐसा ही होगा । मैं तुम्हारे कहनेसे सम्पूर्ण जगतके हितके किये अपनी पत्नी सतीके साथ इस वेटीपर सुविवरभावसे स्थित रहेगा।'

ऐसा कहकर प्रश्रीसहित भगवान् जिल अपनी अंज्ञकपिणी मूर्तिको प्रकट करके बेटीके मध्यभागमें विराजमान हो गये।



तत्पश्चात् स्वजनोपर स्नेह रखनेवाले परमेश्वर शंकर दक्षमे विदा के अपनी पत्नी सतीके साथ कैलास जानेको उद्यत हुए। उस समध आपका सांनिध्य होनेसे मैं इस वेदीके समीप उतम बुद्धिवाले दक्षने विनयसे मसक झुका आश्रम बनाकर तपस्या कर्ले-यह मेरी हाथ जोड भगवान वृषधक्वाकी प्रेम-

 मंक्षिप्र विस्थपराण क 

पूर्वक स्तुति की। फिर श्रीविष्णु आदि सतीके साथ हर्षभरे श्रम्भ हिमालय पर्वतसे

509

समस्त देवताओं, पुनियों और शिवगणोंने सुशोधित अपने कैलासधाममें जा पहुँचे। यशका गान करते हुए उनके पीछे-पीछे उसका सारा कर्म तथा वैवाहिक आयोजन चले । भगवान इाकरने बीच रासोसे दसको विना किसी विग्न-बाधाके पूर्ण होता है और प्रसन्नतापूर्वक लौटा दिया और खर्च दूसरे शुभ कर्म भी सदा निर्वित्र पूर्ण होते हैं। प्रेमाकुल हो प्रमुखगणीके साथ अपने इस चुच उपाख्यानको प्रेमपूर्वक सुनकर भामको जा पहुँचे। यद्यपि भगवान शिकने विवाहित होनेवाली कत्या भी सुख, विष्णु आदि देवनाओको भी बिदा कर दिया सौचाग्य, सुद्रीलिता और सहाचार आदि था, तो भी वे बडी प्रसन्नता और चिक्तके सद्दणोंसे सम्पन्न साध्वी स्त्री तथा पुत्रवती साथ पुनः उनके साथ हो लिये। उन सब होती है। देवताओं, प्रपथगणों तथा अपनी पत्नी

नगरकारपूर्वक नाना प्रकारकी सुति करके वहाँ जाकर उन्होंने देवताओं, मुनियों तथा बहे आनन्दसे जय-जयकार किया। तदननार दूसरे लोगोंका बहुत आदर-सम्मान करके दक्षकी आज्ञासे भगवान् शिवने प्रसम्रता- उन्हें प्रसम्रतापूर्वक श्विदा किया। शम्भुकी पूर्वक सतीको वृषधकी पीठपर विटाया आजा ले वे विष्णु आदि सब देवता तथा और खर्च भी उसपर आरूड हो वे प्रभु यूनि नमस्कार और स्तृति करके गुरूपर हिमालय पर्वतकी और चले। भगवान् प्रसन्नताकी छाप लिये अपने-अपने धामकी शंकरके समीप वृषभपर बैठी हुई सुन्दर दाँत चले गये । सदाशिवका बिन्तन करनेवाले और मनोहर द्वारावाली मती अपने घणवान जिब भी आयन आनन्दित हो नीलक्ष्याम वर्णके कारण चन्द्रमाचे नीली हिमालयके शिखरपर रहकर अपनी पत्नी रेखाके समान शोभा वा रही श्री । उस समय दक्षकन्वा सतीके साथ विहार करने लगे । उन नवहम्पतिको सोभा देख श्रीविष्णु आदि सतजी कहते हैं—मनियो । पूर्वकालमें समस्त देवता, मरीचि आदि महर्षि तथा दूसरे स्वायम्बय मन्त्रनारमे भगवान डांकर और लोग ठगे-से रह गये। हिल-हुल भी न सके सतीका जिस प्रकार विवाह हुआ, यह सारा तथा दक्ष भी मोहित हो गये। तत्प्रशात कोई प्रसङ्घ मैंने तुमसे कह दिया। जो बाजे बजाने रहते और दूसरे रहीग मधुर क्विवाहकारुमें, यज्ञमें अध्वय किसी भी शुध खरसे गीत गाने छगे। कितने ही स्त्रेग कार्यके आरप्यमें भगवान् इंकरकी पूजा प्रसन्नतापूर्वक किवके कल्याणमय उच्चल करके शान्तविनसे इस कथाको सुनता है,

(अध्याय १९-२०)

सतीका प्रश्न तथा उसके उत्तरमें भगवान् शिवद्वारा ज्ञान एवं नवधा भक्तिके खरूपका विवेचन

कैलास तथा हिमालय पर्वतपर श्रीशिय वर्णन करनेके पश्चात् बह्यावीने कहा-पुने ! और सतीके विविध विहारोंका विस्तारपूर्वक एक दिनकी बात है, देवी सती एकान्तमें स्ट्रसंदिता =

Berg \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* भगवान् अंकरसे मिलीं और उन्हें उद्धारके लिये जब उत्तम भक्तिभावके साथ

चक्तिपूर्वक प्रणाम करके दोनों तथ जोड़ भगवान् शंकरसे प्रश्न किया, तब उनके उस

सड़ी हो गर्यो । अधु शंकरको पूर्ण प्रसन्न प्रश्नको सुनकर खेळासे झरीर धारण

जान नमस्कार करके विनीत भावसे खड़ी करनेवाले तथा घोषके द्वारा भोगसे विरक्त

बाँधे योलीं। सतीने कात्रा-देवदेव महादेव !

करुणासागर ! प्रभो ! दीनोद्धारपरायण !

महायोगिन् ! मुझपर कृपा कीजिये । आप परम पुरुष हैं। सन्तके स्वामी है। रजोगुण,

सत्वगुण और तमोगुणसे परे 🖁 । निर्गुण भी

है, सगुण भी है। सबके साक्षी, निर्विकार

और पहात्रभु हैं। हर ! में बन्ब है,जो आपकी कामिनी और आपके साथ सुन्दर

विद्वार करनेवाली आपकी प्रिया हुई।

स्तापिन् । आप अपनी भक्तवसालतासे ही प्रेरित श्लेकर मेरे पति हुए हैं। नाव ! जैने

बहुत वर्षेतिक आपके साथ विद्वार किया है। महेशान ! इससे में बहुत संतुष्ट तुई है स्वरूप ही है, साक्षात्परात्पर ब्रह्म है। उस और अब मेरा यन उधरमें हट गया है। देवेशर हर । अब तो मैं उस परम तत्वका

ज्ञान प्राप्त करना बाहती हैं, जो निरतिद्वय सुरा प्रदान करनेवाला है तथा जिसके द्वारा जीव संसार-दुः लक्षे अनायास ही उद्धार पा सकता है। नाथ ! जिस कर्मका अनुशन करके विषयी जीव भी परम पदको प्राप्त कर

ले और संसारबन्धनमें न बैधे, उसे आप देवि ! मैं सदा भक्तके अधीन रहता हूँ और वताहये, मझपर कपा कीजिये।

वह्याजी कहते हैं — मुने ! इस प्रकार घरोंने भी चला जाता है, इसमें संशय नहीं

आदिशक्ति महेश्वरी सतीने केवल जीवोंके हैं।\* सती । वह मिक्त दो प्रकारकी है—

हुई दक्षकुमारी सती भक्तिभावसे अञ्चलि वित्तवाले खापी शिवने अत्यन्त प्रसन्न होकर सतीसे इस प्रकार कहा।

क्यासे सुलभ होती है। भक्ति नौ प्रकारकी

बतायी गयी है। सती ! भक्ति और जानमें

शिव जोले—देखि! दक्षनिविति!

महेश्वरि । सुनो; में उसी परपतत्त्वका धर्णन करता है, जिससे वासनाबद्ध जीव तत्काल

युक्त हो सकता है। परमेखरि! तुम विज्ञानको परमक्त्व जानो । विज्ञान वह है.

जिसके उदय होनेपर 'मैं ब्रह्म हैं' ऐसा दुष निस्चय हो जाता है, ब्रह्मके सिवा दूसरी किसी बसुका धारण नहीं रहता तथा उस

विज्ञानी पुरुषकी बुद्धि सर्वधा शुद्ध हो जाती है। प्रिये ! यह विज्ञान दुर्लभ है। इस जिलोकीमें उसका जाता कोई विरक्ता ही

होता है। वह जो और जैसा भी है, सदा मेरा विज्ञानकी माता है बेरी मिक्त, जो मोग और मोक्षरूप फल प्रदान करनेवाली है। वह घेरी

कोई भेद नहीं है। चल और ज्ञानी दोनोंको ही सदा सुख प्राप्त होता है। जो भक्तिका विरोधी है, उसे ज्ञानकी प्राप्ति नहीं ही होती।

मितके प्रभावसे जातिहीन नीच मनुष्योंके

गंद जिल्हा कर ( मोटा करना ) क

भक्तौ ज्ञाने न भेदो हि शक्कर्तुः सर्वदा सुख्यम् । विश्वानं न भव्यत्वेत सति भक्तिविरोधिनः ॥ भत्वभीनः सदार्थं ये कत्रभावाद् मुहेबचि। नीचानां जातिहीनानां यामि देवि न संशयः ॥ (शिक्ष के से से से के २३।१६-१७)

संक्षित्र जिल्ल्याण \*

और निर्मुणा। जो वैद्यी आदिका नित्य सम्मान करता हुआ प्रसन्नता-(शास्त्रविधिसे प्रेरित) और खाधाविकी एवंक अपने श्रवणपूर्टोंसे उसके अमृतोपम (हदयके सहज अनुरागसे प्रेरित) भक्ति रसका पान करता है, उसके इस साधनको होती है, वह श्रेष्ठ है तथा इससे भिन्न जो कामनामूलक भक्ति होती है, वह निम्नकोटिकी मानी गयी है। पूर्वोक्त संगुणा और निर्मुणा—ये दोनी प्रकारकी भक्तियाँ नैष्ठिकी और अनैधिकीक चेदसे दो घेदवाली हो जाती है। नैष्टिकी भक्ति छ: प्रकारकी जाननी चाहिये और अनैष्टिकी एक ही प्रकारकी कही गयी है। विद्वान् पुरुष विहिता और अधिहिता आदि धेवसे उसे अनेक प्रकारकी मानते हैं। इन द्विविच भक्तियोंके बहत-से भेद-प्रयंद होनेके कारण इनके तरवका अन्यत्र वर्णन किया गया है। प्रिये ! मुनियोंने सगुणा और निर्मुणा होनों धक्तियोंके नी अङ्ग बताये हैं। दक्षनन्दिन ! में दन नवीं अङ्गोका ऋर्णन करता है, तुम प्रेमसे सुनो । देवि ! श्रवण, कर्तिन, स्परण,

नौ अङ्ग माने हैं।\* शिवे ! मक्तिके उपाङ्ग भी बहुत-से बताये गये हैं। देखि । अब तुम मन लगाकर मेरी भक्तिके पूर्वोक्त नवीं अङ्गोके पृचक-पृथक लक्षण सुनो; वे लक्षण भोग तथा मोक्ष प्रदान करनेवाले हैं। जो स्थिर आसनसे

बैठकर तन-मन आदिसे मेरी कथा-कोर्तन

सेवन, दास्य, अर्धन, सदा मेरा वन्दन, सरुव

और आत्मसमर्पण—ये विद्यानीने चक्तिके

'कीर्तन' कहते हैं। देवि ! मुझ नित्य महेन्द्ररको सदा और सर्वत्र व्यापक जानकर जो संसारमें निरन्तर निर्भय रहता है, उसीको स्मरण कहा गया है। अरुणोदयसे लेकर हर समय सेव्यकी अनुकलताका ध्यान रखते हए इदय और इन्द्रियोसे जो निरन्तर सेवा की जारी है, वही 'सेवन' नामक भक्ति है। अपनेको प्रमुका किकर समझकर हदबामुलके भोगसे स्वामीका सदा प्रिय सम्पादन करना 'दास्य' कहा गया है। अपने धन-वैभवके अनुसार शासीय विधिसे मुझ परमात्माको सहा पाछ आदि सोलह उपजारोंका जो समर्पण करना है, उसे 'अर्जन' कहते हैं। बनसे ध्यान और वाणीसे कदनात्मक मन्त्रोंके उद्यारणपूर्वक आठी अङ्गोसे भूतलका स्पर्श करते हुए जो डाखेवको नमस्कार किया जाता है. उसे 'बन्दन' कहते हैं। ईश्वर मङ्गल या अमङ्गल

जो कुछ भी करता है, वह सब मेरे महत्त्रके लिये ही है। ऐसा दृढ़ विश्वास रखना 'सख्य'

भक्तिका लक्षण है। है देह आदि जो कछ

'ब्रवण' कहते हैं। जो इदयाकाशके द्वारा मेरे

दिव्य जन्म-कर्पीका चिन्तन करता हुआ

प्रेयसे वाणीडाना उनका उचस्वरसे उचारण

करता है, उसके इस भजन-साधनको

अवर्ण कीर्तनं चैव स्मरणं सेवनं तथा। दास्यं तथार्थनं देखि नन्दनं सम सर्वदा। सक्यमाठमार्थेषं चेति नवाद्वानि विदुर्वेचाः ।

<sup>(</sup>शिक्ष क से से एक रह (२२)

मकुलामङ्गर्छ वद् यत् करोतीतोश्चरो िः ये। सर्व तस्पङ्गालयोति विश्वासः सरकालक्षणम् ॥

<sup>(</sup>जिल् कु रू से स से २३ । ६२)

भी अपनी कही जानेवाली वस्तु है, वह सब मैं सदा उसके वहामें रहता हूँ, इसमें संशय भगवान्की प्रसन्नताके लिये उन्होंको नहीं है। संसारमे जो भक्तिमान् पुरुष है, समर्पित करके अपने निर्वाहके लिये भी कुछ बचाकर न रखना अथवा निर्वाहकी चिन्तासे भी रहित हो जाना 'आत्पसम्पर्ण' **कहलाता है। ये मेरी भक्तिके नौ अह हैं,** जो भीग और मोक्ष प्रदान करनेवाले हैं। इनसे ज्ञानका प्राकट्य होता है तथा ये सब साधन मुझे अत्यन्त प्रिय हैं। पेरी भक्तिके बहुत-से उपाङ्ग भी कहे गये हैं, जैसे किल्व आदिका सेवन आदि। इनको चिचारसे समझ लेना चातिये।

प्रिये । इस प्रकार भेरी थाद्वांपाङ्ग भक्ति सबसे उत्तम है। यह ज्ञान-वैद्यायकी जननी है और पुक्ति इसकी दासी है। यह सदा सब साधनोंसे ऊपर विराजपान है। इसके द्वारा सम्पूर्ण कर्माके फलकी प्राप्ति होती है। यह धक्ति पुछे सदा तुम्हारे समान ही प्रिय है। जिसके चित्तमें नित्य-निरन्तर यह भक्ति निवास करती है, यह साधक पुझे और बारों युगोंमें भक्तिके समान दूसरा कोई संखदायक मार्ग नहीं है। कलियुगमें तो यह विदोष सुखद एवं सुविधाननक है। देवि ! कहिन्युगर्मे प्रायः ज्ञान और वैराम्यके

उसकी में खदा सहायता करता है, उसके सारे विश्लोको दर हटाता है। उस भक्तका जो शत्र होता है, यह मेरे लिये दण्डनीय है—इसमें संदाय नहीं है। † देखि ! पै अपने

मकोका रक्षक है। भक्तकी रक्षाके लिये ही मैंने कृषित हो अपने नेत्रजनित आग्निसे

कालको भी दन्ध कर हाला था। प्रिये !

पक्तके लिये में पूर्वकालमें सूर्यपर भी अत्यन्त कुद्ध हो उठा था और शुल लेकर मैंने उन्हें मार भगाया था। देति ! शक्तफे हिन्ने मैंने सैन्वसहित रावणको भी क्रोध-पूर्वक त्याग दिया और उसके प्रति कोई पक्षपात नहीं किया । सती ! देवेश्वरि ! बहुत कहनेसे क्या लाग, में सदा ही भक्तके

अधीन रहता है और भक्ति करनेवाले

पुरुषके अन्यन्त बडामें हो जाता है।

बह्यांची कहते हैं-नारद ! इस प्रकार भक्तका महत्त्व सुनकर दक्षकन्या सतीको अत्यना प्यारा है। देवेग्ररि ! तीनो लोको बड़ा हर्ष हुआ। उन्होंने अत्यन्त प्रसम्रतापूर्वक भगवान जिलको मन-ही-मन प्रणाम किया। मुने। सती देवीने पुनः प्रक्तिकाण्डविषयक जात्मके विषयमें भक्तिपूर्वक पूछा। उन्होंने जिल्लासा की कि कोई प्राप्तक नहीं है। इसलिये वे दोनों वृद्ध, जो लोकमें सुखदायक तथा जीवींके उत्साहशून्य और जर्बर हो गये हैं। परंतु उद्धारके साधनोंका प्रतिपादक है, वह शास्त्र भक्ति कलियुगमें तथा अन्य सब युगोंमें भी कौन-सा है। उन्होंने यन्त-मन्त्र, शास्त्र, उसके प्रत्यक्ष फल हेनेवाली है। प्रक्तिके प्रचावमें माहात्म्य तथा अन्य जीवोद्धारक धर्ममय

त्रेलोक्ये भक्तिसदुकः पन्या जस्ति सुकावकः । कार्युग्तः देवेकि कल्लै तु सुविदेशतः ॥ (जिल पुरु कर संर सर संर २३ । ३८)

<sup>(</sup> वे शक्तिमानुमालिकोके सदावे क्लाक्टबकुक् ) विवाहती रिप्ताकस्य उपद्रवी नात च सेदायः । (जिल्पा रूप से से रहे रहे। ४१)

 संक्षिप्त विवयसम्ब के 

नारदर्जी बोले-बहान् ! विश्वे ! हैं। फिर भी उनमें लीला-विषयक रुखि प्रजानाथ ! महाप्रात ! दयानिये ! आपने होनेके कारण वह सब कुछ संघटित हो

साधनोंके विषयमें विशेषरूपसे जाननेकी वर्णाश्रमधर्मका और जीवॉको सुख देनेवाले इच्छा प्रकट की। सतीके इस प्रश्नको सनकर शंकरजीके मनमें बढ़ी प्रसन्नता हुई । उन्होंने जीवोंके उद्धारके लिये सब शास्त्रोंका प्रेमपूर्वक वर्णन किया। महेमाने पाँचा

285

अङ्गोसहित तन्त्रशास, यन्त्रशास उथा भिन्न-भिन्न देवेग्रगेंकी पहिपाका वर्णन

किया। मुनीक्षर ! इतिहास-कचासहित उन भक्तोंकी महिमाका. वर्णाश्रमधर्मोका तथा राजधर्मोका भी निरूपण किया। पुत्र और खीके धर्मकी

महिमाका, कभी नष्ट न होनेवाले

भगवान् शंकर तथा देवी सतीके मङ्गलकारी सकता है। सती और शिव वद्यपि ईश्वर है कौन-सा चरित्र किया था ?

धे। तदनन्तर महादेवी सतीको अपने पति तपस्या करके उन्होंने विवाहके द्वारा पनः इंकरका वियोग प्राप्त हुआ, ऐसा कुछ ब्रेष्ट भगवान् दिवको प्राप्त कर लिया। बुद्धिवाले विद्वानोंका कथन है। पांतु पुने !

वैद्यकशास्त्र तथा ज्योतिषशास्त्रका भी वर्णन किया। महेश्वरने कृपा करके उत्तम सामुद्रिक शासका तथा और भी बहत-से शास्त्रोंका तस्वतः वर्णन किया । इस प्रकार लोकोपकार

करनेके लिये संदूर्णसम्बन्न शरीर धारण करनेवाले. त्रिलोक-सखदायक और सर्वज्ञ सती-दिश्व हिमालयके केलासशिखस्पर तथा अन्वान्य स्थानोये नाना प्रकारकी लीलाएँ

करते थे। वे दोनों दम्पति साक्षात् परब्रह्मस्वरूप है। (अध्याय २१—२३)

दण्डकारण्यमें शिवको श्रीरामके प्रति मस्तक झुकाते देख सतीका मोश तथा शिवकी आज्ञासे उनके द्वारा श्रीरामकी परीक्षा

सुयशका अवण कराया है। अब इस समय तो मी लौकिक रीतिका अनुसरण करके वे पुनः प्रेमपूर्वक उनके उत्तम चञ्चका वर्णन जो-जो लीलाएँ करते हैं, वे सब सम्भव हैं। कीजिये। उन शिव-दम्पतिने वहाँ एडकर दक्षकन्या सतीने जब देखा कि मेरे पतिने मुझे त्याग दिया है, तब वे अपने पिता दक्षके ब्रह्माजीने कहा-मुने ! तुम मुझसे वज्रमें गयी और वहाँ भगवान् शंकरका सती और शिवके चरित्रका प्रेमसे अचण अनादर देख उन्होंने अपने शरीरको त्याग करो । ये दोनों दम्पति यहाँ लौकिकी गतिका दिया । ये ही सती पुनः हिमालयके घर आश्रय ले नित्य-निरन्तर क्रीडा किया करते. पार्वतीके नामसे प्रकट हुई और बड़ी भारी

सतजी कहते हैं--पहर्षियो ! वास्तवमें उन दोनोंका परस्पर वियोग कैसे ब्रह्माजीकी यह बात सुनकर नारदजीने हो सकता है ? क्योंकि वे दोनों वाणी और विधातासे जिया और जिवके महान यशके अर्थके समान एक-दूसरेसे सदा मिले-जुले विषयमें इस प्रकार पूछा। हैं, शक्ति और शक्तिमान हैं तथा बित्तवरूप नारदर्जी बोले—महाभाग विष्णितिष्य !

विश्वातः ! आप मुझे शिवा और शिवके स्वरसे पुकारते, जहाँ-तहाँ देखते और बारंबार तात ! भगवान् शंकरने अपने प्राणीसे भी प्यारी धर्मपत्री सतीका किसलिये त्याग हो लक्ष्मणके साथ वनमें भ्रमण कर रहे थे किया ? यह घटना तो मुझे बड़ी विचित्र जान पहती है। अतः इसे आप अवश्य कहें। अज ! आपके पत्र दक्षके यज्ञमें भगवान ज्ञिवका अनादर कैसे हुआ ? और वहाँ पिताके बज़में जाकर सतीने अपने शरीरका त्याग किस प्रकार किया ? उसके बाद वहाँ क्या हुआ ? धगवान महेश्वरने क्या किया ? ये सब जाने मुझसे कहिये। इन्हें सुननेके लिये मेरे मनमें बड़ी अदा है।

ब्रह्माजीने कहा—मेरे पूजीपे क्षेष्ठ ! महाप्राज्ञ ! ताल नारद ! तुम महर्षियोके साथ बड़े प्रेपसे चगवान् चन्द्रप्तैलिका यह षारित्र सुनो । श्रीविष्णु आदि देवताओंसे धेवित परब्रह्म महेश्वरको नमकार करके मैं उनके महान् अञ्चल चरित्रका वर्णन आरम्ब करता है। यूने । यह सब भगवान दिवकी लीला ही है। ये प्रभु अनेक प्रकारकी लीला करनेवाले, स्वतन्त्र और निर्विकार है। देवी सती भी वैसी ही हैं। अन्यथा वैसा कर्म करनेमें कौन समर्थ हो सकता है। परमेश्वर ज़िव ही परब्रह्म परमात्मा है।

एक समयकी बात है, तीनों लोकोंमें समान इदाम है। उसे देखकर किस विचरनेवाले लीलाविज्ञारद भगवान रूद्र कारणसे आप आनन्दविभोर हो उठे थे ? सतीके माध बैरूपर आरूढ़ हो इस पुतरूपर आपका चित क्यों अत्यन्त प्रसन्न हो गया भ्रमण कर रहे थे। युपते-युपते वे था? आप इस समय भक्तके समान विनम्र दण्डकारण्यमें आये। वहाँ उन्होंने लक्ष्मणसहित क्यों हो गये शे ? स्वामिन् ! कल्याणकारी धगवान् श्रीरामको देखा, जो रावणहारा छल- शिव ! आप भेरे संशयको सुने । प्रभो ! पूर्वक हरी गयी अपनी प्यारी पत्नी सीताकी सेव्य स्वामी अपने सेवकको प्रणाम करे.

खोज कर रहे थे। वे 'हा सीते !' ऐसा उच- यह उचित नहीं जान पडता।

भाव तथा आचारसे सम्बन्ध रखनेवाले रोते थे। उनके मनमें विरहका आवेश छ। उनके चरित्रको विस्तारपूर्वक सुनाइये। गया था। सूर्यवंशमें उत्पन्न, वीर भूपाल, दशरखनन्दन, भरतावज श्रीराम आनन्दरहित

और उनकी कान्ति फीकी पह गयी थी। उस

समय उदारचेता पूर्णकाम भगवान् शंकरने

बड़ी प्रसन्नताके साथ उन्हें प्रणाम किया और

जब-जबकार करके ये इसरी ओर चल दिये।

पक्तवलल इंकरने उस वनमें श्रीरायके सामने अपनेको प्रकट नहीं किया। भगवान् शिवकी मोहमें डालनेवाली ऐसी लीला देख मतीको बडा विस्मय हुआ । वे उनकी मायासे मोहित हो उनसे इस प्रकार बोली। सतीने कहा-देवदेव सर्वेदा । परव्रह्म परमेश्वर ! ब्राह्मा, विष्णु आदि सब देवता आपकी ही सदा सेवा करते हैं। आप श्री सबके द्वारा प्रणाम करनेयोग्य है। सबको आपका ही सर्वदा सेवन और ध्यान करना चाहिये। बेदाना-शासके द्वारा यवपर्वक जाननेथोग्य निर्विकार परमप्रभू आप ही है। नाव ! ये दोनों पुरुष कौन है; इनकी आकृति विख्वज्यशासे व्याकुल दिखाची देती है। ये खेनो धनुधर बीर बनमें विचरते हए

क्रेड़के मागी और दीन हो रहे हैं। इनमें जो

ज्येष्ठ हैं, उसकी अङ्गकान्ति नीलकमलके

 संक्षिप्त शिवपरावां ÷ 209 

कहते हैं--नारद ! जिस प्रकार तुम्हारा मोह या प्रम नष्ट कल्याणमयी परमेश्वरी आदिशांक सती हो जाय, वह करो। तुम वहाँ जाकर

देवीने शिवकी पायाके वशीभूत होकर जब परीक्षा करो । तबतक मैं इस बरगदके नीचे भगवान शिवसे इस प्रकार प्रश्न किया.

तब सतीकी वह बात सुनकर लीलाविशास्ट चरमेश्वर शंकर हैंसकर उनसे इस प्रकार शिवकी आज्ञासे ईश्वरी सती वहाँ गयी और

बोले।

परमेश्वरने कहा—देवि ! सनो, ये प्रसन्नतापूर्वक यथार्थ बात कहता है। इसमे छल नहीं है। वरहानके प्रभावसे ही मैंने इन्हें बहुँ। यदि राम साक्षात् विष्णु है, तब तो

आदरपूर्वक प्रणाम किया है। धिये ! ये द्वीनों भाई बीरोद्वारा सम्मानित हैं। इनके नाम पहलानेंगे।' ऐसा विजार सती सीता वनकर हैं—श्रीराम और लक्ष्मण। इनका प्राकटा बोराचके सभीप उनकी परीक्षा रेजेके रिये सुर्यवेशमें हुआ है। ये दोनों राजा दशरकके नयी। वास्तवमें वे पोहमें पड़ नयी थीं।

विद्वान पुत्र हैं। इनमें जो भीरे रंगके कोरे बन्धु सतीको सीताके रूपमें सामने आयी देख हैं, वे साक्षात् प्रोधके अंध है। उनका नाय लक्ष्मण है। इनके वहे भैदाका नाम श्रीराय है। इनके रूपये भगवान् विष्णु ही अपने सम्पूर्ण अंशसे प्रकट हुए हैं। उपद्रव इनसे दूर ही रहते हैं। ये साधुपुरुषोकी रहा और

हमलोगोंके कल्याणके लिये इस पृथ्वीपर अवलीर्ण हुए हैं ! बुप हो गये। भगवान् शिवकी ऐसी बात

ऐसा कहकर सृष्टिकर्ता भगवान् राष्ट्र सुनकर भी सतीके मनको इसपर विश्वास नहीं हुआ। क्यों न हो, भगवान जिसकी

माया वडी प्रबल है, वह सम्पूर्ण त्रिलोकीको मोहमें डाल देनेवाली है। सतीके मनमें मेरी बातपर विश्वास नहीं है, यह जानकर

लीलाविद्यारद प्रभू सनातन दान्यु यो बोले । शिवने कहा-देवि ! मेरी बात सुनो । यदि तुम्हारे मनमें भेरे कथनपर विद्यास नहीं है तो तुम यहाँ जाकर अपनी ही बुद्धिसे

श्रीरामकी परीक्षा कर स्त्रे। घ्यारी सती !

खड़ा है। ऋद्याजी कहते हैं—नारद ! धगवान्

मन-ही-मन यह सोधने लगी कि 'मैं वनवारी रामकी कैसे परीक्षा करूँ, अच्छा, मैं सीताका रूप धारण करके रामके पास

सब कुछ जान लेंगे; अन्यथा वे पड़ो नहीं

शिष-शिवका जय करते हुए रघुकुलनन्दन श्रीराच सब कुछ जान गर्चे और हैंसते हए उन्हें नमस्कार करके बोले। जीयमने पृष्ठा—सतीजी ! आपको नपस्कार है। आप प्रेमपूर्वक बतायें, धगवान् सम्भ कार्तं गये हैं ? आप प्रतिके

चिना अफेली ही इस चनमें क्योंकर आयीं ? देवि ! आपने अपना रूप त्यागकर किसल्पि यह नतन ऋप धारण किया है ? मुझपर कृपा करके इसका कारण बताइसे।

श्रीरामचन्द्रजीकी यह बात सनकर सती इस समय आश्चर्यचकित हो गर्यो। ये शिवजीकी कही हुई बातका स्मरण करके और उसे यथार्थ समझकर बहुत लजित हुई। औरामको साक्षात् विष्णु जान अपने

रूपको प्रकट करके भन-ही-मन भगवान् शिवके चरणारविन्दोंका चिन्तन प्रसन्नित हुई सती उनसे इस तरह बोर्ली —

'रधुनन्दन ! स्वतन्त्र परमेश्वर भगवान् ज्ञिव

सीताकी खोजमें लगे हुए लक्ष्यणसहित संशय दूर हो गया तो भी महाभते ! तुम तमको देखा । उस समय सीताके लिये तुम्हारे पेरी बात सुनो । मेरे सामने यह सच-सच मनमें बड़ा क्षेद्रा था और तुम विस्हशोकसे बताओं कि तुम भगवान् शिवके भी पीड़ित दिखायी देते थे। उस अवस्थामें तुन्हें बन्दनीय कैसे हो गये ? मेरे मनमें यही एक प्रणाम करके वे चले गये और उस बटवुसके सदिह है। इसे निकाल दो और शीघ ही मुझे नीने अभी खड़े ही हैं। भगवान शिव बड़े आनन्दके साथ तुम्हारे बैच्याव सपकी उत्कृष्ट महिमाका गान कर रहे थे । यद्यपि उन्होंने तुन्हें जतुर्भुज विष्णुके रूपमें नहीं देशा तो भी तुम्हारा दर्शन करते ही वे आनन्दविभीर हो गये । इस निर्मल समकी ओर देखते हुए उन्हें बद्दा आनन्द प्राप्त हुआ। इस विषयमें मेरे पूछनेपर भगवान शम्यूने जो बात कही, उसे सनकर मेरे मनमें भ्रम उत्पन्न हो गया। अतः राप्रवेन्द्र ! मैंने उनकी आज्ञा लेकर तुन्हारी परीक्षा की है। श्रीराम ! अस पक्षे जात हो

मेरे तथा अपने पार्वटोंके साथ पृथ्वीपर भ्रमण गया कि तुप साक्षात् विष्णु हो । तुम्हारी सारी करते हुए इस करमें आ गये थे। यहाँ उन्होंने प्रमुख मैंने अपनी आँखों देख ली। अब पेश पूर्ण ज्ञानि प्रदान करो।'

सतीका यह वचन सुनकर श्रीरामके नेत्र प्रफुल्ल कमलके समान खिल उठे। उन्होंने मन-ही-मन अपने प्रभु घगवान त्रिाचका स्पाण किया । इससे उनके इदयमें प्रेमकी बाद आ गयी। मने ! आग्रा न होनेके कारण वे सतीके साथ बगवान् जिचके निकट नहीं गये तथा मन-ही-मन उनकी पहिमाका वर्णन करके श्रीरपुनाशजीने सतीसं कहना प्रारम्य किया । (अध्याय २४)

श्रीशिवके द्वारा गोलोकथाममें श्रीविष्णुका गोपेशके पदपर अभिषेक तथा उनके प्रति प्रणामका प्रसङ्घ सुनाकर श्रीरामका सतीके पनका संदेह दूर करना, सतीका शिवके द्वारा मानसिक त्याग

श्रीराम बोले—देखि ! प्राचीनकालमें सम्पूर्ण उपदेवोंको भी शीध वहाँ बुलवाया । एक समय परम स्रष्टा भगवान शब्दने अयने समस्त वेदों और आगमोंको, पुत्रीसहित परात्पर धाममें विश्वकर्माको बुलाकर उनके ब्रह्माजीको, मुनियोंको तथा अप्सराओं-द्वारा अपनी गोज्ञालामें एक रमणीय भवन सहित समस्त देवियोंको, जो नाना प्रकारकी बनवाया, जो बहुत ही विस्तृत था। उसमें वस्तुओंसे सम्पन्न थीं, आमन्त्रित किया। एक श्रेष्ठ सिंहासनका भी निर्माण कराया। इनके सिंवा देवनाओं, ऋषियों, सिद्धों और उस सिंहासनपर भगवान् शंकरने विश्वकर्मा- नागोंकी सोलह-सोलह कन्याओंको भी द्वारा एक छत्र वनवाया, जो बहुत ही दिख्य, बुलवाया, जिनके हाथोंमें माङ्गलिक यस्तुएँ सदाके लिये अद्भुत और परम उत्तम था। वी। पुने ! वीणा, पृदङ्क आदि नाना तत्पश्चात् उन्होंने सब ओरसे इन्द्र आदि प्रकारके बाद्योंकी देवगणी, सिद्धों, गन्धर्वी, नागदिको तथा गीतोद्वारा महान् उत्सव रवाया। सम्पूर्ण

 संशिप्त शिकपुराण क \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ओवधियोंके साथ राज्याधिकेकके योग्य स्ट्रोचने उपर्युक्त बात कहका स्वयं ही द्रव्य एकत्र किये गये। प्रत्यक्ष तीर्वोके श्रीगरुडध्यनको प्रणाम किया। तदननार जलोंसे भरे हुए याँच करूका भी मैंगवाये ब्रह्मा आदि देवताओं, मुनियों और सिद्ध गये । इनके सिवा और भी बहुत-सी दिव्य आहिने भी उस समय श्रीहरिकी बन्दना की । सामग्रियोंको भगवान इंकरने अपने पार्वदोंद्वारा मैगवाया और वहाँ उचस्वरसे वेदमन्त्रींका धोष करवाया। देखि । भगवान् विष्णुकी पूर्णे भक्तिसे महेश्वरदेव सदा प्रसन्न रहते थे। इसलिये उन्होंने प्रीतियुक्त इदयसे ओहरिको वैकुण्डसे बुलवामा और शुभ गुहर्तमें श्रीहरिको उस श्रेष्ट सिंहासनपर विदाकर महादेवजीने स्वयं हण्ड देनेहारे होओ; महान् बरू-पराक्रमसे ही प्रेमपूर्वक उन्हें सब प्रकारके आजूषणोंसे सध्यन्न, जगत्युज्य जगदीश्वर बने रहो। विभूषित किया । उनके मस्तकपर पनोहा समराङ्गणमें तुम कही भी जीते नहीं जा मुकुट बाँधा गया और उनसे पहुल-काँतुक सकोगे । मुझसे भी तुम कभी पराजित नारी कराये गये। यह सब हो जानेके बाद होओगे। तुभ मुझसे मेरी दी हुई तीन महेश्वरने स्वयं प्राष्टाप्लमण्डपमें बीहरिका प्रकारकी शक्तियाँ प्रहण करो। एक तो अधिषेक किया और उन्हें अपना वह सारा इच्छा आदिकी सिद्धि, दूसरी नाना प्रकारकी ऐधर्य प्रदान किया, जो दूसरोंके पास नहीं लीलाओंको प्रकट करनेकी शक्ति और था । तदनन्तर स्वतन्त्र ईश्वर भक्तवताल वीसरी तीनी लोकोमे नित्य स्वतन्त्रता । हरे ! शम्भूने औहरिका सावन किया और अपनी जो तुमसे द्वेष करनेवाले हैं, वे निश्चय ही

प्रकार बोले। मेरी आज्ञाके अनुसार ये विच्या हरि स्वयं आदिके लिये भी कठिन है तथा जिससे मेरे सन्दर्भीय हो गर्थ । इस जातको सभी सुन मोहित होनेपर यह विश्व जडरूप हो जायगा । रहे हैं। तात ! तुम सम्पूर्ण देवता आदिके हरे ! तुम येरी बार्ची भुजा हो और विधाता साथ इन श्रीहरिको प्रणाम करो और ये वेद दाहिनी भूजा है। तुम इन विधाताके भी मेरी आज्ञासे मेरी ही तरह इन श्रीहरिका उत्पादक और पालक होओगे। मेरा वर्णन करें। श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं—देखि ! नहीं है। वह सद तुम्हारा और ब्रह्मा आदि

भगवान विष्णुकी

इसके बाद अत्यन्त प्रसन्न हुए अक्तयताल महेश्वरने देवताओं के समक्ष श्रीहरिको बहे-बडे घर प्रदान किये। महेश बोले—हरे ! तुम मेरी आज़ासे सम्पूर्ण होकोंके कर्ता, पालक और संहारक होओ । धर्प, अर्थ और कामके दाता तथा दुर्नीति अधवा अन्याय करनेवाले दुर्शको पराधीनता (भक्तपरवस्ता) को सर्वत्र पेरे हारा प्रयक्षपूर्वक दण्डनीय होंगे। प्रसिद्ध करते हुए वे लोककर्ता बहासे इस विच्यो ! मैं तुम्हारे भक्तोंको उत्तम मोक्ष प्रदान करूँगा । तुम इस मायाको भी प्रहण महेश्वरने कहा-लोकेश ! आजसे करो, जिसका निवारण करना देवता

हदयरूप जो स्त्र है, वही मैं है—इसमें संशय

शिवभक्ति देखकर देवताओंका भी निश्चय ही पूज्य है। तुम यहाँ

प्रसन्नवित्त हुए वरदायक भक्तवत्सल रहकर विद्येषस्थमे सम्पूर्ण जगतका पालन

करो । नाना प्रकारकी लीलाएँ करनेवाले ओरसे मुझे सीताकी प्राप्तिविषयक वर प्राप्त

संदेह नहीं है। देखि ! निश्चय ही आपकी जान किया और उन्हें मनसे त्याग दिया।

विभिन्न अवतारोद्वारा सदा सबकी रक्षा होगा। आपके अनुमहसे उस दु:ख देनेवाले करते रहो । मेरे विनाय धाममें तुन्हारा जो पापी राक्षसको मारकर में सीताको अवश्य यह परम वैभवशाली और अत्यन्त उञ्चल प्राप्त करूँगा । आज मेरा महान सौधाग्य है स्थान है, वह गोलोक नायसे विख्यात जो आप दोनोंने मुझपर क्रपा की। जिसपर

होगा। हरे ! भूतलपर जो तुम्हारे अवतार आप दोनों दयालु हो जायें, वह पुरुष धन्य होंगे, वे सबके रक्षक और मेरे धक्त होंगे। मैं और श्रेष्ट है। उनका अवश्य दर्शन कहुँगा। वे मेरे वरसे सदा प्रसन्न रहेंगे।

प्रकार श्रीहरिको अपना असम्ब ऐसर्च उस वनमें विचरने रूरो। पवित्र हृदयवाले सौंपकर उमावल्लभ भगवान् हर स्वयं श्रीरामकी यह बात सुनकर सती मन-ही-मन कैलास पर्वतपर रहते हुए अपने पार्वदोंके जिलभक्तिपरायण रघुनाथजीकी प्रशेसा साथ खळन्द कीडा करते हैं। तचीसे करती हुई बहुत प्रसन्न हुई। पर अपने भगवान् लक्ष्मीपति यहाँ गोपवेष धारण कर्मको याद करके उनके मनमें बढ़ा शोक करके आये और गोप-भोपी तदा गौओंके हुआ। उनकी अङ्गकान्ति फीकी पड़ गयी। अधिपति होकर बढ़ी प्रसन्नताके साच रहने वे उदास होकर धिवजीके पास लीटी। लगे। ये भीविष्णु प्रसन्नधित हो समस्त मार्गमें जाती हुई देवी सती वारंबार चिन्ता जगत्की रक्षा करने छगे। वे शिवकी करने लगी कि मैंने भगवान शिवकी वात आज्ञासे नाना प्रकारके अंचतार पहण करके नहीं मानी और श्रीराधके प्रति कुत्सित बुद्धि जगत्का पालन करते हैं। इस समय वे ही कर ही। अब शंकरजीके पास जाकर उन्हें श्रीष्ठरि भगवान् शंकरकी आज्ञासे बार क्या उत्तर दूँगी। इस प्रकार बारंबार विचार भाइयोंके रूपमें अवतीर्धा हुए हैं। उन चार करके उन्हें उस समय बड़ा प्रश्नाताप हुआ। भाइयोंमें सबसे बड़ा मैं राम है, दूसरे भरत शिवके समीप जाकर सतीने उन्हें मन-ही-है, तीसरे लक्ष्मण हैं और चौर्य चाई शतुष्ट भन प्रणाम किया। उनके मुलपर विधार छा हैं। देखि ! मैं पिताकी आज्ञासे सीता और रहा था। वे शोकसे व्याकुल और निस्तेज हो लक्ष्मणके साथ वनमें आया था। यहाँ गयी थीं। सतीको दुःखी देख भगवान् हरने किसी निज्ञाचरने मेरी पत्नी सीताको हर उनका कुञल-समाधार पूछा और प्रेमपूर्वक लिया है और मैं विरही होकर भाईके साथ कहा—'तुमने किस प्रकार परीक्षा ली ?'

इस प्रकार बहुत-सी बातें कहकर कल्याणमधी सती देवीको प्रणाम करके श्रीरामचन्द्रजी कहते हैं-देवि ! इस रघुकुल-जिरोपणि श्रीराम उनकी आज्ञासे

इस वनमें अपनी प्रियाका अन्वेषण करता. उनकी यह बात सुनकर सती पस्तक झुकाये हैं। जब आपका दर्शन प्राप्त हो गया, तब उनके पास खड़ी हो गर्यों। उनका मन शोक सर्वथा मेरा कुशल-मङ्गल ही होगा। माँ और विषादमें डूबा हुआ था। भगवान् सती ! आपकी कृपासे ऐसा होनेमें कोई महेश्वरने ध्यान लगाकर सतीका सारा चरित्र

 संक्षिप्त शिक्पशक क 

वेदधर्मका अतिपारत्न करनेवाले परमेश्वर शिवका ध्यान करके उस समस्त कारणको सिवने अपनी पहलेकी की हुई प्रतिज्ञाको जान लिया, जिससे उनके प्रियतमने उन्हें नष्ट नहीं होने दिया। सतीका मनसे त्याग त्याग दिया था। 'शब्धुने मेरा त्याग कर करके वे अपने निवासभूत कैलास पर्वतपर दिया' इस बातको जानकर दक्षकन्या सती घले गये। मार्गमें महेश्वर और सतीको शीव्र ही अत्यन्त शोकमें डूब गयीं और सुनाते हुए आकाशवाणी बोली— बारंबार सिसकने लगीं। सतीके पनो-कोई नहीं है।'

आपने कौन-सी प्रतिज्ञा की है ? बताइये ।' सतीके इस प्रकार पूछनेपर भी उनका हित बाहनेवाले प्रभूने पहले अपने विवाहके विषयमे भगवान् विष्णुके सामने जो प्रतिज्ञा की थी, उसे नहीं बताया। मुने ! उस समय सतीने अपने प्राणवल्कम पति भगवान



'परमेश्वर ! तुम धन्य हो और तुम्हारी यह भावको जानकर शिवने उनके लिये जो प्रतिज्ञा भी धन्य है। तीनों लोकोमें प्रतिज्ञा की थी, उसे गुप्त ही रखा और से नुष्हारे-जैसा महायोगी और बडाप्रभु दूसरा दूसरी-दूसरी बद्दत-सी सन्वाएँ कहने रूगे। नाना प्रकारको कथाएँ कहते हुए वे सतीके अह आकाशवाणी सुनकर देवी सती- साध कैलासपर जा पहुँचे और श्रेष्ठ की कान्ति फीकी पड़ गथी । उन्होंने धगवान् आसनपर स्थित हो खिलवृत्तियोंके शिवसे पूछा—'नाथ ! मेरे परमेखर ! निरोधपूर्वक समाधि लगा अपने सक्त्यका ध्यान करने लगे । सती मनमें अत्यन्त विधाद ले अपने उस धाममें रहते लगी। मुने ! शिया और शिवके उस चरित्रको कोई नहीं जानता था। ब्रह्मपुने ! खेळासे डारीर धारण करके लोकलीलाका अनुसरण करनेवाले उन दोनो प्रमुओका इस प्रकार वहाँ रहते हुए दीर्घकाल व्यतीत हो भया। तत्पशात् उत्तम लीला करनेवाले महादेशजीने ध्यान तोहा । यह जानकर जगदम्बा सती बहाँ आयी और उन्होंने व्यथित इंद्रयसे शिवके चरणीये प्रणाम किया। उदारचेता राष्ट्रने उन्हें अपने सामने बैठनेके लिये आसन दिया और बड़े प्रेमसे बहुत-सी मनोरम कथाएँ कहीं । उन्होंने बैसी ही लीला करके मतीके शांकको तत्काल दूर कर

> दिया। वे पूर्ववत् सुखी हो गर्यो। फिर भी शिवने अपनी प्रतिज्ञाको नहीं छोडा। सात ! मरमेश्वर शिवके विषयमें यह कोई आश्चर्यकी यात नहीं समझनी चाहिये। मुने ! मुनिल्प्रेग शिवा और शिवकी ऐसी ही कथा कहते हैं। कुछ यनुष्य उन क्षेत्रोमें

वियोग मानते हैं। परंतु उनमें वियोग कैसे वाणी और अर्थकी भाँति एक-दूसरेसे नित्य सम्भन्न है। ज़िवा और ज़िवके चरित्रको संयुक्त है। उन दोनोंमें वियोग होना असम्भय वास्तविकरूपसे कीन जानता है। वे वोनों है। उनकी इन्छामे ही उनमें लीला-वियोग हो सदा अपनी इन्छासे खेलते और भौति- सकता है "। भातिकी लीलाएँ करते हैं। मती और ज़िव

(अध्याध २५)

प्रयागमें समस्त महात्वा मुनियोंद्वारा किये गये यज्ञमें दक्षका भगवान् शिवको तिरस्कारपूर्वक शाप देना तथा नन्दीद्वारा ब्राह्मणकुलको शाप-प्रदान, भगवान् शिवका चन्दीको शान्त करना

ब्रह्मार्था कहते है-नारद ! पूर्वकालमे और अपने सौधान्यकी सराहना करते थे। समस्त महात्रा पुनि प्रयागमे एकत्र हुए थे। इसी जीवमें प्रमापतियोंके भी पति प्रभु देश, वहाँ समिमलित हुए उन सब पहात्माओंका जो बड़े तेजस्वी थे, अकस्वात् धूपते हुए प्रसन्नतापूर्वक वहाँ आये। वे पुत्रे प्रणाम विधि-विधानसे एक बहुत बहा यज्ञ हुआ। उस वजमें सनकादि सिद्धगण, देवधि, करके भेरी आज्ञा के वहीं बैंदे । दक्ष उन दिनों प्रजापति, देवता तथा ब्रह्मका साक्षास्कार समस्य ब्रह्माण्डके अधिपति बनाये गये थे, करनेवाले ज्ञानी भी पधारे थे। में भी अतएव सबके द्वारा सम्माननीय थे। परंत अपने इस गौरवपूर्ण पदको लेकर उनके मृर्तिधान महातेजस्वी निगमी और आगसीसे मनमें बहा अहंकार था; क्योंकि ते युक्त हो सपरिवार वहाँ गवा वा। अनेक तस्वज्ञानसे जुन्य थे। उस समय समस प्रकारके उत्सवीके साथ वहाँ उनका विचित्र देवपियाने नतमक्तक हो स्तृति और प्रणामके समाज जुटा था। नाना शाखाँके सम्बन्धमें द्वारा दोनों हाथ जोड़कर उत्तम तेजस्वी दक्षका ज्ञानवर्का एवं बाद-विवाद हो रहे थे। मुत्रे ! आदर-सत्कार किया। परंतु जो नाना उसी अवसरपर सती तथा पार्णदीके साथ प्रकारके सीलाविहार करनेवाले, सबके प्रिलोकहितकारी, सुष्टिकर्ता एवं सबके खापी और उत्कृष्ट लीलाकारी स्वतन्त्र स्वामी भगवान् स्त्र भी वहाँ आ पहेंचे। परमेश्वर हैं, उन पहेन्नरने उस समय दक्षको भगवान शिवको आया देख सन्पूर्ण पसाक नहीं झुकाया। ये अपने आसनपर देवताओं, सिद्धी तथा मुनियोंने और मैंने भी भक्तिभावसे उन्हें प्रणाय किया और उनकी बैठें ही रह गये ('खड़े होकर दक्षका स्वागत नहीं किया)। महादेवजीको वहीं मस्तक स्तृति की। फिर शिवकी आज्ञा पाकर सब इंकाते न देख मेरे पुत्र प्रजापति दक्ष लोग प्रसन्नतापूर्वक यधास्त्रान बैठ गये। भगवानुका दर्शन पाकर सब लोग संतप्र धे यन-ही-यन अञ्चलन हो गये। उन्हें रुद्धपर

वागर्थाञ्चय सम्पृत्ती सदा पालु अतीदावी । तथीवियोगीऽसम्भाव्यः सम्भविद्-छ्या तथोः ॥ (जिल् का का संग्रह के रहे १५ । ६५)

• संक्षिप्त विक्युराण «

महान् अहंकारी होनेके कारण महाप्रम् सदको कुर दृष्टिसे देखकर सबको सुनाते हुए

उद्यस्यरसे कहने लगे।

दक्षने कहा-ये सब देवता, असुर, श्रेष्ठ ब्राह्मण तथा ऋषि मुझे विशेषरूपसे पस्तक झुकाते हैं। परंतु वह जो प्रेतों और पिशाबोंसे घिरा हुआ महामनस्त्री बनकर

बैठा है, वह दुष्ट मनुष्यके सपान क्यों मुझे प्रणाय नहीं करता ? रुपशानपें निवास करनेवाला यह निर्लज जो मुझे इस समय प्रणाय नहीं करता, इसका क्या कारण है ? इसके वेदोक्त कर्म लूप हो गये हैं। यह मूतों

और पिद्माचोंसे सेवित हो मतवाला बना फिरता है और शासीय विधिकी अवहेलना करके नीतियार्गको सदा कलङ्कित किया करता है। इसके साथ रहनेवाले या इसका अनुसरण करनेवाले लोग पालपढी, दप्त. पापालारी तथा ब्राह्मणको देखकर उदण्डता-पूर्वक उसकी निन्दा करनेवाले होते हैं। यह स्वयं ही स्त्रीयें आसक्त रहनेवाला तथा रतिकर्ममें ही दक्ष है। अतः मैं इसे द्वाप देनेको उद्यत हुआ है। यह रुद्ध खारों वर्णोंसे पृथक और कुरूप है। इसे बज़से बहिन्कृत

करनेवाला तथा उत्तम कुल और जन्मसे हीन है। इसलिये देवनाओंके साथ यह यज्ञमें भाग न पाये। ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! दशकी

कही हुई यह बात सुनकर भृगु आदि बहुत-से महर्षि रुडदेवको दुष्ट मानकर देवताओंके साथ उनकी निन्दा करने लगे।

दक्षकी बात सुनकर नन्दीको बडा रोष हुआ। उनके नेत्र चञ्चल हो उठे और वे

सहसा क्रोध हो आया, वे ज्ञानशून्य तथा दक्षको शाप देनेके विचारसे तुरंत इस प्रकार

नन्दीश्वरने कहा-अरे रे महापूद ! दुष्टबुद्धि शठ दक्ष ! तुने मेरे स्वामी महेश्वरको

यज्ञसे बहिष्कृत क्यों कर दिया ? जिनके स्परणपात्रसे यज्ञ सफल और तीर्थ पवित्र हो जाते हैं, उन्हीं महादेवजीको तुने शाप कैसे दे दिया ? दुर्वेद्धि दक्ष ! तुने ब्राह्मणजातिकी

चपलतासे प्रेरित हो इन रुद्धदेवको व्यर्थ ही शाप दे डाला है। महाप्रभु रुद्र सर्वधा निर्देषि है, तथापि तुने व्यर्थ ही उनका उपहास किया है। ब्राह्मणाध्य ! जिन्होंने इस जगतकी

इन महेश्वर-स्थ्यको तुने शाप कैसे दे दिया । नन्दीके इस प्रकार फटकारनेपर

सृष्टि की, जो इसका पालन करते हैं और

अन्तमे जिनके द्वारा इसका संहार होगा, उन्हीं



रुद्रगणो । तुम सब लोग वेदसे बहिच्छत हो ब्रह्मसक्षस भी होंगे। जो परमेश्वर शिवको जाओ । बैदिक मार्गसे भ्रष्ट तथा महर्षियों- सामान्य देवता समझकर उनसे द्रोह करता इारीरमें भस्म एवं हड्डियोंके आभूषण धारण करके महापानमें आसक्त रही।'

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

जब दशने शिवके पार्षदोंको इस प्रकार शाप दे दिया, तब उस शापको सुनकर शिवके प्रियमक नन्दी अत्यन्त रोषके हि।वके प्रिय पार्वद और तेजसी हैं। ये गर्बसे भरे हुए महादृष्ट दक्षको तस्काल इस प्रकार उत्तर देने लगे।

नन्दीधर बोले-अरे शठ ! दुर्बाद दक्ष । नहीं दिवके तत्त्वका बिराकृत ज्ञान नहीं है। अतः तुने शिवके पार्षदोंको व्यर्थ ही शाप दिया है। अहंकारी दक्ष । जिनके धिशमें द्रष्टता भरी है, उन भुगु आदिने भी ब्राह्मणत्वके अभिमानमें आकर महाप्रभ महेश्वरका उपहास किया है। अत: यहाँ जो भगवान् रुद्धसे विमुख तुझ-जैसे दुष्ट ब्राह्मण विद्यामान हैं, उनको मैं स्द्रतेनक प्रचावसे ही शाप दे रहा है। तुझ-जैसे ब्राह्मण कर्मफलके प्रशंसक लेदबादमें फैसकर वेटके तत्त्वज्ञानसे शुन्य हो जायँ । वे ब्राह्मण सदा भोगोने तनाय रहकर स्वर्गको ही सबसे बड़ा पुरुवार्ध मानते हुए 'स्वर्गसे बढ़कर दूसरी कोई वस्तु नहीं है' ऐसा कहते रहें तथा क्रोध, लोन और मदसे युक्त हो निर्रुख भिक्षुक बने रहें। कितने ही ब्राह्मण वेदमार्गको सामने रखकर शुद्रोंका यज्ञ करानेवाले और दरिद्र होंगे। सदा दान लेनेमें ही लगे रहेंगे, दुषित दान बहुण करनेके कारण वे सब-के-सब नरकगामी

और उन्हें ज्ञाप देते हुए बोले—'अरे होंगे। दक्ष ! उनमेंसे कुछ ब्राह्मण तो द्वारा परित्यक्त हो पासण्डवादमें रूप जाओ है, यह दुष्ट बुद्धिवारंग प्रजापति दक्ष और श्रिष्टाचारसे दुर रही । सिरपर बटा और तत्त्वज्ञानसे विमुख हो जाय । यह विषयसुखर्की इच्छासे कामनारूपी कपटसे वुक्त धर्मवाले गृहस्थाश्रममें आसक्त रहकर कर्मकाण्डका तथा कर्मफलकी प्रशंसा करनेवाले सनातन घेदवादका ही विस्तार करता रहे । इसका आनन्ददायी मुख नष्ट हो वशीभूत हो गये। शिलादपुत्र नन्दी भगवान् जाव। यह आत्मज्ञानको भूलकर पशुके समान हो जाय तथा यह दक्ष कर्मभ्रष्ट हो शीध ही बकरेक मुखसे यक्त हो जाय।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



इस प्रकार कृपित हुए नन्दीने जब ब्राह्मणोंको और दक्षने महादेवजीको शाप दिया, तब वहाँ महान् हाहाकार मच गया। नारद ! मैं वेहोंका प्रतिपादक होनेके कारण शिवतत्त्वको जानता है। इसलिये दक्षका वह

 संक्षित्र शिवप्राण क 

ज्ञाप सुनकर मैंने बारंबार उसकी तथा भृगु वास्तवमें सब में ही हैं। तुम अपनी बुद्धिसे आदि ब्राह्मणोंकी भी निन्दा की । सदाशिव इस बातका विचार करो । तुमने ब्राह्मणोंको महादेवजी भी नन्दीकी यह बात सुनकर व्यर्थ ही शाप दिया है। महामते ! नन्दिन् ! हैंसते हुए-से मधुर वाणीमें बोले-वे नन्दीको समझाने लगे।

सदाशिवने कहा-नन्दिन् ! पेरी बात सुनो । तुम तो परम ज्ञानी हो । तुम्हें क्रोध नहीं

करना चाहिये। तुमने भ्रमसे यह समझकर कि मुझे शाप दिवा गया, व्यर्थ ही ब्राह्मण-

कलको शाप दे डाला। वास्तवमे मुझे किसीका भाष छू ही नहीं सकता; अतः तुन्हें उत्तेजित नहीं होना चाहिये । बेद मन्ताक्षरमय

और सुक्तमय है। उसके प्रत्येक सुक्तमें समस्त देहधारियोंके आत्मा (परमात्मा) प्रतिष्ठित हैं। अतः उन मन्त्रोंके ज्ञाता नित्य

आत्मवेता है। इसलिये तुम रोषवश उन्हें शाप न दो । किसीकी बुद्धि कितनी ही दुवित क्यों न हो. वह कभी वेदोंको शाप नहीं दे सकता । इस समय मुझे आप नहीं मिला है, इस बातको तुम्हें ठीक-ठीक समझना

चाहिये । महामते ! तुम सनकादि सिद्धोंको भी तत्त्वज्ञानका उपदेश देनेवाले हो । अतः शान्त हो जाओ । मैं ही यज्ञ हैं, मैं ही यज्ञकर्म है, यज्ञोंके अङ्गभूत समस्त उपकरण भी मै

ही हैं। यज्ञकी आत्मा में हैं। यज्ञवरायण यजमान भी में हैं और यज़से बहिन्कृत भी मैं ही है। यह कौन, तुम कौन और ये कौन ?

तुम तत्त्वज्ञानके द्वारा प्रपद्ध-रवनाका वाध करके आत्मनिष्ट ज्ञानी एवं क्रोध आदिसे

शुन्य हो जाओ।

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद! भगवान शास्त्रके इस प्रकार समझानेपर नन्दिकेश्वर

विवेकपरायण हो कोधरहित एवं ज्ञान्त हो गये। भगवान् शिव भी अपने प्राणप्रिय

पार्वंद नन्दीको शिद्य ही तत्त्वका बोध कराकर प्रमधगणीके साथ वहाँसे प्रसन्नता-पूर्वक अपने स्थानको चल दिये। इधर

रोबावेडासे यक्त दक्ष भी ब्राह्मणोंसे पिरे सुए अपने स्थानको लीट गये । परंतु उनका चिन जिब्द्रोहमें ही तत्वर था। उस समय स्टको ज्ञाच विषे जानेकी घटनाका स्मरण करके

दक्ष सदा महान् रोषसे भरे रहते थे। उनकी बुद्धिपर मुक्ता छा गयी थी। वे शिवके प्रति अज्ञाको त्यागकर शिवपुजकोकी निन्दा करने लगे। तात नारद् । इस प्रकार परमात्वा शास्त्रके साथ दुर्व्यवहार करके

बा. वह मैंने तुम्हें बता दी। अब तुम उनकी पराकाष्ट्राको पहुँची हुई दुर्वृद्धिका वृत्तान सुनो, मैं बता रहा है।

(अध्याय २६)

दक्षने अपनी जिस दृष्टबुद्धिका परिचय दिया

दक्षके द्वारा महान् यज्ञका आयोजन, उसमें ब्रह्मा, विष्णु, देवताओं और ऋषियोंका आगमन, दक्षद्वारा सबका सत्कार, यज्ञका आरम्भ, दधीचद्वारा भगवान् शिवको बुलानेका अनुरोध और दक्षके

विरोध करनेपर शिव-भक्तोंका वहाँसे निकल जाना

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! एक समय दक्षने एक बहुत बड़े यज्ञका आरम्भ किया ।

उस यज्ञकी दीक्षा लेकर उन्होंने उस समय मण्डलमें उपस्थित था। महामुनियोंमें श्रेष्ठ सामस्त देवर्षियों, महर्षियों तथा देवताओंको सभी महर्षि स्वयं वेदोंके पारण करनेवाले बुलाया। वे सभी उस वज़में पद्मारे। हुए हे। अग्निने भी उस यज़महोत्सबमें शीग्र पुत्रोंको साथ ले मेरे पुत्र दक्षके वज्ञमे हर्पपूर्वक सम्मिलित हुए थे। इनके सिवा समस्त देवगण, महान् अभ्युदयज्ञाली लोकपालगण और सभी उपदेवता अपनी उपकारक सैन्यशक्तिके साथ वहाँ पधारे थे। दक्षने प्रार्थना करके सदल-बल मुझ विश्वस्रष्टा ब्रह्माको भी सायलोकसे ब्रह्मवाया था । इसी तरह भाँति-मातिसे सादर प्रार्थना करके वैद्युण्ठलोकमे भगवान् विद्यु भी उस यज्ञमें सुलाये गये थे। शिवडोडी युराता दक्षने तन समका बड़ा सतकार किया। विश्वकर्माने अत्यन्त दीप्तिमान्, विशाल और बहुपूल्य दिल्य भक्तन बनाये थे । दक्षने ये ही प्रजन समागत अतिश्रियोको तहरनेके लिये विये । सभी लोग सम्पनित हो उन सम्पूर्ण भवनोमें यथायोज्य स्थान पाकर उहरे हुए पाने लगे। थे। दक्षका वह पहायज उस समय कनस्तर उसके अधिष्ठाता थे। मैं बेदनयीकी विधिको नहीं थे। सती प्रजापति दक्षकी प्रिय पुत्री दिसाने या बतानेवाला ब्रह्मा बना बा। इसी थीं तो भी कपालीकी पत्नी होनेके कारण तरह सम्पूर्ण दिक्याल अपने आयुवों और दोषदर्शी दक्षने उन्हें अपने यज्ञमें नहीं परिवारोंके साथ द्वारपाल एवं रक्षक बने वे बुलाया। इस प्रकार जब दक्षका वह यज्ञ-और सदा कौतूहल पैदा करते थे। स्वयं यज्ञ महोत्सव आरम्भ हुआ और यज्ञ-मण्डपमें सुन्दर रूप धारण करके दक्षके दस वज्ञ- आवे हुए सब ऋतिज् अपने-अपने कार्यमें

अगस्य, करवप, अत्रि, वामदेव, भृगु, ही हविष्य प्रहण करनेके लिये अपने सहस्रों द्यीति, भगवान् व्यास, भारद्वाज, गीतम, रूप प्रकट किये थे। वहाँ अद्वासी हजार पैल, पराशर, गर्गे, भागेंव, ककुष, सित, ऋत्वित्र एक साथ हवन करते थे। चौंसठ सुपन्तु, त्रिक, कडू और वैद्यापायन—ये हजार देवर्षि उद्गाता थे। अध्वर्यु एवं होता तथा दूसरे बहुसंख्यक मुनि अपने स्त्री- भी उतने ही हो। नारद आदि देवर्षि और सप्तर्षि पृचक्-पृथक् गावा-गान कर रहे थे। दक्षने अपने उस महायज्ञमे गन्धली, विद्याबरों, सिद्धों, जारह आदित्यों, उनके गणो, यज्ञो तथा नागलीकमें विवरनेवाले समझ नागोका भी बहुत बड़ी संख्यामें बरण किया था। ब्रह्मचि, राजवि और देवर्षियोके समुदाय तथा बहुसंख्यक नरेश ची उसमें आयन्त्रित थे, जो अपने मित्री, मिलवों तथा सेनाओंके साथ आये थे। वजमान दक्षने उस वज्रमें वस आदि समस गणदेवताओंका भी वरण किया था। कौतुक और मङ्गलाचार करके जल दक्षने यज्ञको दीक्षा ली तथा अब उनके लिये वारंबार ख़िस्तवाचन किया जाने लगा. तब वे अपनी पत्नीके साथ वही शोभा इतना सब करनेपर भी दुरातमा दक्षने नामक तीर्थमें हो रहा था। उसमें दक्षते भृगु उस यतपे भगवान् सम्भुको नहीं आपन्तित आदि तपोधनोंको ऋक्तिज् बनाया। सम्पूर्ण किया। उनकी दृष्टिमें कपालधारी होनेके मस्द्गणोंके साथ खर्य भगवान् विष्णु कारण है निश्चय ही यज्ञमें भाग पानेयोग्य

 संक्षिप्त क्षित्रपुराण \* 

जगदम्बासहित हे परमात्वा जिल यदि यहाँ कटिन है। वे आत्वप्रशंसक, पृद्ध, जह,

संरुप्त हो गये, उस समय वहाँ भगवान् आ गये तो उनसे सब कुछ पवित्र हो शंकरको उपस्थित न देख शिव्यमक जायगाः उनके स्मरणसे, उनके नाम लेनेसे दर्शीचका चित्त अत्वन्त उद्धिम हो उठा और वे सारा कार्य पुण्यमय बन जाता है। अतः पूर्ण यों बोले।

दर्धाचने कहा – मुख्य-मुख्य देवताओं आना चाहिये। भगवान जंकरके यहाँ तथा महर्षियो ! आप सब स्त्रेग प्रशंसा- पहार्पण करते ही यह यह पवित्र हो जायगा; पूर्वक मेरी बात सुने। इस यज्ञ-महोत्सवमें अन्यबा यह पूरा नहीं हो सकेगा—ब्रह मै भगवान् इंकर नहीं आये हैं. इसका क्या सत्य कहता है। कारण है ? चहापि ये देवेशर, बड़े-बड़े मुनि

दयीचका यह बचन सुनकर दृष्ट और लोकपाल यहाँ पधारे हैं, तथापि उन बुद्धिवाले मूढ़ इक्षने हैंसते हुए-से रोपपूर्वक महात्म पिनाकपाणि शंकरके जिना यह यह कहा- 'भगवान् विष्णु सम्पूर्ण देवताओंके अभिक शोधा नहीं पा रहा है। बड़े-बड़े मूल हैं, जिनमें सनातन धर्म प्रतिष्टित है। जब विद्वान कहते हैं कि मङ्गलमय भगवान् इनको मैंने सादर बुला लिया है तब इस शितकी कृपादृष्टिसे ही समस्त मङ्गल-कार्य यज्ञकर्ममें क्या कमी हो सकती है ? जिनमें सम्बन्न होते हैं। जिनका ऐसा प्रभाव वेट, यज्ञ और नाना प्रकारके समस्त कर्म है, ने पुराण-पुरुष, वृषभध्यज, परमेश्वर प्रतिष्ठित हैं, वे भगवान् विष्णु तो यहाँ आ ही श्रीनीलकण्ड यहाँ क्यों नहीं दिखायी दे रहे गये हैं। इनके सिवा सत्यलोकसे लोक-है ? दक्ष ! जिनके सम्पर्कमें आनेपर अच्छा चितामह ब्रह्मा जेवों, उपनिषदीं और विविध जिनके स्वीकार कर लेनेपर अमहाल भी आगमीके साथ वहाँ प्रधार हैं। देवगणीके महुरु हो जाते हैं तथा जिनके पंद्रह नेत्रोंसे साध स्वयं देवराज इन्हका भी शुभागमन देखें जानेपर बड़े-बड़े नगर ठल्काल हुआ है तथा आप-जैसे निष्पाप महर्षि भी पहुल्पय हो जाते हैं, उनका इस अज़में यहाँ आ गये हैं। जी-जी महर्षि अज़में पदार्थण होना अत्यन्त आवश्यक है। सम्मिलित होनेके योग्य, ज्ञान्त और सुपात्र इसलिये तुम्हें स्वयं ही परमेश्वर शिवको यहाँ हैं, वेद और येटार्थके तत्त्वको जाननेवाले हैं शीध बुलाना चाहिचे अचवा इका, और टुइनापूर्वक व्रतका पालन करते हैं, वे प्रभावजाली भगवान् विका, देवराज इन्द्र, सक्त और खर्च आप भी जब यहाँ पदार्पण लोकपालगणां, ब्राह्मणों और सिद्धोंकी का चुके हैं, तब हमें यहाँ स्द्रसे क्या प्रयोजन सहामतासे सर्वभा प्रयत्न करके इस समय 🛊 ? विप्रवर ! मैंने ब्राह्माजीके कहनेसे ही यज्ञकी पूर्तिके लिये तुन्हें भगवान् शंकरको अपनी कन्या रुद्रको ब्याह दी थी। वैसे मैं यहाँ ले आना चाहिये । आप सब लोग उस जानता हैं, हर कुलीन नहीं हैं । उनके न बाता स्थानपर जाये, जहाँ महेश्वरदेव विराजपान है न विता । वे भूतों, प्रेतों और पिशासीके हैं। वहाँसे दक्षनन्दिनी सतीके साथ भगवान, खामी है। अकेले रहते हैं। उनका राष्पुको यहाँ तुरंत ले आयें। देवेखरी ! अतिक्रमण करना दूसरोके लिये अत्मन्त

प्रयक्त करके भगवान् युषभध्यज्ञको यहाँ ले

मौनी और ईर्प्याल हैं। इस यज्ञकर्ममें बुलाये जानेपर दुष्टबुद्धि शिवडोही दक्षने उन जानेयोग्य नहीं हैं। इसलिये पैने उनको यहाँ नहीं बुलाया है। अतः दधीचजी ! आपको

फिर कभी ऐसी बात नहीं कहनी चाहिये। मेरी प्रार्थना है कि आप सब लोग मिलकर

मेरे इस महान् यज्ञको सफल बनावें। दक्षकी यह बात सुनकर दबीचने

समस्त देवताओं और मुनियोंके सुनते हुए

यह सारगर्धित बात कही। दधीच बोले-दक्ष ! उन मणवान

शिवके बिना यह महान् यज्ञ अयज्ञ हो गया-अब यह यज्ञ कहलानेयोग्य ही नहीं

रह गया। विद्येषतः इस यतमे तुम्हारा विनाश हो जायगा।

ऐसा कहकर दथीय दशकी यत-शालासे अकेले ही निकल पड़े और तुरंत सुनकर शिवकी भावासे मोहित हुए समस्त

अपने आश्रमको चल दिये। तदनन्तर जो देवर्षि उस यज्ञमें देवताओंका पूजन और मुख्य-मुख्य शिवानक तथा शिवके मतक। हवन करने लगे। मुनीशर नारद ! इस

अनुसरण करनेवाले थे, वे भी दक्षको वैसा अकार उस धनको जो ज्ञाप मिला, उसका ही ज्ञाप देकर तुरंत वहाँसे निकले और अपने वर्णन किया गया। अब यहके विश्वंसकी

दूसरे ऋषियोंके उस यज्ञपण्डपसे निकल सुनो।

धारागृहमें संस्वियोंसे चिरी हुई भाँति- विजये ! जल्दी जाकर पूछ तो आ, ये

पुनियोका उपहास करते हुए कहा। दस बोले-जिन्हें शिव ही प्रिय हैं, वे

नाममात्रके ब्राह्मण दधीच चले गये। उन्हींके समान जो दूसरे थे, वे भी मेरी यज्ञशालासे निकल गये। यह बही शुभ बात हुई। मुझे सदा यही अमीष्ट है। देवेश ! देवताओं और

पुनियो । मैं सत्य कहता है — जिनके चित्तकी विचारशक्ति नष्ट हो गयी है, जो मन्दबुद्धि हैं और मिध्याचादमें लगे हुए हैं, ऐसे बेद-बहिष्कृत दुराचारी लोगोको यहकर्ममें त्याग

ही देना चाहिये । विष्णु आदि आप सब देवता और ब्राह्मण वेदवादी है। अतः मेरे इस वज्ञको औप ही सफल बनावें। ब्रह्मजी करते हैं—दक्षकी यह बात

आश्रपोंको चले गये। मुनियर द्रधीच तथा घटनाको बताया जाता है, आदरपूर्वक (अध्याच २७) दक्षयज्ञका समाचार पा सतीका शिवसे वहाँ चलनेके लिये अनुरोध,

दक्षके शिवद्रोहको जानकर भगवान् शिवकी आज्ञासे देवी सतीका पिताके यजमण्डपकी ओर शिवगणोंके साथ प्रस्थान

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! जब उस समय रोहिणीके साथ दक्षयज्ञमें जाते हुए

देवर्षिंगण बड़े उत्साह और हर्पके साथ चन्द्रमाको देखा। देखकर ते अपनी दक्षके यज्ञमें जा रहे थे, उसी समय दक्षकऱ्या हितकारिणी प्राणप्यारी श्रेष्ठ सस्वी विजयासे देवी सती गन्धमादन पर्वतपर बेदोबेसे वुक्त बोर्ली—'मेरी मखियोंमें श्रेष्ट प्राणप्रिये

भाँतिकी उत्तम क्रीडाएँ कर रही थीं। चन्द्रदेव रोहिणीके साथ कहाँ जा रहे हैं ?' प्रसन्नतापूर्वक कीडामें लगी हुई देवी सतीने सतीके इस प्रकार आज्ञा देनेपर विजया

290 मंक्षित कियपुराका क्ष्र तुरंत उनके पास गयी और उसने वधोचित 'देवि ! तुम्हारे पिता दक्ष धेरे विशेष बोही हो शिष्टाचारके साथ पूछा—'चन्द्रदेव ! आप नये हैं। जो प्रमुख देवता और ऋषि कहाँ जा रहे हैं ? विजयाका यह प्रश्न सुनकर अभिमानी, मूढ और जानशन्य हैं, वे ही सब चन्द्रदेवने अपनी पात्राका उदेश्य आदरपूर्वक तुन्हारे विताके वज्ञमें गर्व हैं। जो लोग बिना वताया। दक्षके यहाँ होनेवाले यज्ञोत्सय बुलाये दूसरेके घर जाते हैं, वे वहाँ अनादर आदिका सारा वृत्तान कहा। यह सब पाते हैं, जो मृत्युसे भी बढ़कर कष्ट्रायक है। सुनकर विज्ञा कड़ी उताबलीके साथ अतः ष्टिये । तुमको और पुझको तो देवीके पास आयी और चन्द्रमाने जो कुछ विहोचरूपरे दक्षके यहाँ नहीं जाना चाहिये कहा वा, वह सब उसने कह सुनाया। उसे (क्योंकि वहाँ हमें ब्रालया नहीं गया है)। सुनकर कालिका सती देवीको बड़ा विस्पय यह भैने सत्ती बात कही है।' हुआ । अपने ग्रही सूबना न बिलनेका क्या महात्मा महेश्वरके ऐसा कहनेपर सती कारण है, यह वहुत सोचने-विचारनेपर भी रोपपूर्वक बोली—शाम्यो ! आप सबके ईसर उनकी समझमें नहीं आया। तब उन्होंने हैं। जिनके जानेसे यह सकल होता है, उन्हीं पादिसे चिरे अपने स्वामी भगवान शिवके आपको मेरे दृष्ट पिताने इस समय आमन्त्रित पास आकर भगवान् शंकरसे पूछा । नहीं किया है। प्रशो ! उस दुरात्पाका

सती जोली-प्रभो । मैने सुना है कि अधिप्राय क्या है, वह सब मै जानना चाहती मेरे पिताजीके यहाँ कोई बहुत बड़ा यह हो है। साथ ही वहाँ आये हुए सम्पूर्ण दुरात्या रहा है। उसमें बहुत बड़ा उसमा होगा। उसमें देववियंकि मनोभावका भी मैं पता लगाना

सब देवर्षि एकत्र हो रहे हैं। देवदेवेश्वर ! चाहती हैं। अतः प्रश्नो ! मैं आज ही पिताके पिताजीके उस महान् यहाँमें चलनेकी कवि चहाँमें जाती हूँ। नाथ ! महेश्वर ! आप मुझे आपको क्यो नहीं हो रही है ? इस विषयमें वहाँ जानेकी आज़ा दे दें। जो बात हो, वह सब बताइये। भहादेव ! देवी सतीके ऐसा कहनेपर सर्वज, सुहदोका यह धर्म है कि वे सुहदोके साथ सर्वेद्रष्टा. सृष्टिकर्ता एवं कल्याणस्वरूप

मिलें-जुलें। यह मिलन उनके महान् प्रेमको साक्षात् भगवान् छ्र उनसे इस प्रकार बोले। बढ़ानेबाला होता है। अतः प्रभो ! मेरे शिवने कहा—उत्तम ब्रतका पालन स्वामी ! आप मेरी प्रार्थना मानकर सर्ववा करनेवाली देवि ! यदि इस प्रकार तुम्हारी प्रयत करके मेरे साथ चिताजीकी रुचि वहाँ अवश्य जानेके रूप्ये हो गयी है तो यज्ञशालामे आज ही चलिये ।

मेरी आजासे तुम शीच्र अपने पिताके यज्ञमें

सतीकी यह वात सुनकर भगवान् जाओ। यह नन्दी शृषध सुसजित है, महेश्वरदेव, जिनका हदय दक्षके वान्वाणींसे तुम एक महारानीके अनुरूप राजोपचार घायल हो चुका था, मधुर वाणीमें बोले— साथ ले सादर इसपर सवार हो बहुसंख्यक

प्रमधगणोंके साथ यात्रा करो । प्रिये ! इस आधृषणोंसे अलंकत सती देवी सब त्रिभृषित वृषभपर आरुष्ठ होओ।

स्त्रके इस प्रकार आदेश देनेपर सुन्दर



साधनोंसे युक्त हो पिताके घरकी ओर चली। परमात्मा शिवने उन्हें सन्दर वस्त्र, आभूषण तथा परम उञ्चल छत्र, चामर आदि पहाराजीचित उपचार दिये। भगवान् शिक्षको आज्ञासे साट हजार रहराण बडी प्रसन्नता और महान् उत्साहके साध कौतुहलपूर्वक सतीके साथ गये । उस समय वहाँ बज़के हिन्दे यात्रा करते समग्र सब और महान् उत्सव होने लगा । महादेवजीके गणीने शिवप्रिया सतीके लिये बहा धारी उसव रवाया । वे सभी गण कौतुहरूपूर्ण कार्य करने तथा सती और दिवके चत्रको गाने लगे । ज्ञिषके प्रिय और महान् बीर प्रमधगुण प्रसन्नतापूर्वक उन्नलते-कृदते चल रहे थे। जनन्यको यात्राकारूपे सब अकारसे बडी भारी शोभा हो रही थी। उस समय जो सुखद जय-जयकार आदिका शब्द प्रकट हुआ. उससे तीनों लोक गूज उठे।

(अध्याय २८)

यज्ञशालामें शिवका भाग न देखकर सतीके रोषपूर्ण वचन, दक्षद्वारा शिवकी निन्दा सुन दक्ष तथा देवताओंको धिकार-फटकारकर सतीद्वारा अपने प्राण-त्यागका निश्चय

अह्याजी कहते हैं—नास्त्र ! दक्षकत्या भवनके हारपर जाकर सड़ी हुई और अपने सती उस स्थानपर गर्यी, जहाँ वह पहान् चाहन नन्दीसे उतरकर अकेली ही प्रकाशमें युक्त यज्ञ हो रहा था। वहाँ देवता, जीव्रतापूर्वक यज्ञशालाके भीतर चली असुर और मुनीन्द्र आदिके द्वारा कौतूहरूपूर्ण गर्थी । सतीको आयी देख उनकी यशस्थिनी कार्य हो रहे थे। सतीने वहाँ अपने पिताके भाता असिकी (वीरिणी) ने और बहिनोंने भ्यनको नाना प्रकारको आश्चर्यजनक उनका बन्नोचित आदर-सत्कार किया। परंत वस्तुओंसे सम्पन्न, उत्तम प्रधासे परिपूर्ण, दक्षने उन्हें देखकर भी कुछ आदर नहीं किया

पनोहर तथा देवताओं और ऋषियोंके तथा उन्हेंकि भयसे दिखकी मायासे मोहित समुदायसे भरा हुआ देखा। देवी मती हुए हुसरे लोग भी उनके प्रति आदरका भाव

# संक्षिप्त शिवपुराण \* 

न दिखा सके। मुने ! सब स्त्रेगोंके द्वारा ऋषियोंको वडे कडे शब्दोंमें फटकारा। तिरस्कार प्राप्त होनेसे सती देवीको बड़ा विसमय हुआ तो भी उन्होंने अपने माता-पिताके चरणोमें मस्तक झुकाचा । उस यज्ञमें स्रतीने विष्णु आदि देवताओंके भाग देखे. परंतु शम्भका भाग उन्हें कहीं नहीं दिखायी दिया । तब सतीने दुस्सह कोथ प्रकट किया । वे अपमानित होनेपर भी रोपसे भरकर सब लांगोंकी ओर कर दृष्टिसे देखती और देखा और इस प्रकार कहा। दक्षको जलाती हुई-सी बोली। सतीने कहा-प्रजापते ! आपने पाप कडनेसे क्या लाभ । इस समय यहाँ तुम्हारा महरूकारी भगवान् जियको इस यज्ञमें क्यों कोई काम नहीं है। तुम जाओ या ठहरो, यह नहीं बुलाया ? जिनके द्वारा यह सम्पूर्ण तुम्हारी इच्छापर निर्धार है। तुम वहाँ आयी ही बराबर जगत थवित्र होता है, जो सब्बे ही क्यों ? समस्त विद्वान जानते हैं कि तुम्हारे यज्ञ, यज्ञवेताओंमें क्षेष्ठ, यज्ञके अङ्ग, यज्ञकी पति क्षित्र अमङ्गलरूप हैं। वे कुलीन भी सकती है 7 अही ! जिनके स्मरण करने- धारण किये रहते हैं। इसीलिये ठड़को इस

मुझे अधम जैच रहे हैं। और ! ये विष्णु और ब्रह्मा आदि देखता तथा पुनि अपने प्रयु भगवान शिवके आये बिना इस पज़में कैसे चले आये ? ऐसा कड़नेके बाद शिवस्वरूपा परमेश्वरी सतीवे भगवान् विष्णु, ब्रह्मा, इन्द्र आदि सब देवताओंको तथा समस्त ही-मन सोचने लगी कि 'अब मैं शंकरजीके

अनादर किया है ? आज आपकी बुद्धि भ्रष्ट था। अतः शुन्तिस्पते ! तुम क्रोध छोड्कर हो गयी है। इसलिये आप पिता होकर भी स्वस्व (शान्त) हो जाओ। इस यज्ञमें तुम आ ही गयी तो स्वयं अपना भाग (या दहेज) ब्रहण करो । दक्षके ऐसा कहनेपर उनकी त्रिभुवन-पुत्रिता पुत्री सतीने शिवकी निन्दा करनेवाले अपने पिताकी ओर जब दृष्टिपात किया, तब उनका रोष और भी बढ़ गया। बे मन-

ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! इस प्रकार कोधसे भरी हुई जगदुष्या सतीने वहाँ

व्यक्ति हटयसे अनेक प्रकारकी बाते कहीं। ब्रोक्किया आदि समस्त देवता और मुनि जो

वहाँ उपस्थित थे, सतीकी बात सुनकर सूप रह गर्च । अपनी पुत्रीके वैसे वचन सुनकर

कपित हुए दक्षने सतीकी ओर क्रूर दृष्टिसे दश्व बोले-भद्रे। तन्हारे बहुत

दक्षिणा और यज्ञकर्ता यज्ञमान हैं, उन नहीं हैं। वेदसे बहिप्कृत हैं और भूतों, प्रेतों भगवान जिलके बिना पत्रकी सिद्धि केरे हो । तथा पिज्ञाचीके स्वामी हैं। ते बहुत ही कुरीप मात्रसे सब कुछ पवित्र हो जाता है, उन्होंके यक्तके लिये नहीं बुलाया गया है। बेटी ! मैं बिना किया हुआ यह सारा यज्ञ अपवित्र हो रहको अच्छी तरह जानता है। अत: जान-जासगा। प्रव्य, पन्न आदि, हव्य और बुझकर ही मैंने देवर्षियोंकी सधामें उनकी कर्य-ये मक जिनके त्वसप है, उन्हीं आमन्तित नहीं किया है। रहको शासके भगयान दिवके बिना इस यजका आरम्भ अर्थका ज्ञान नहीं है। ये उद्घट और कैसे किया गथा ? क्या आपने भगवान् दुरात्मा है। मुझ मृह पापीने ब्रह्माजीके शिवको सामान्य देवता समझकर उनका कहनेसे उनके साथ तुम्हारा विवाह कर दिया

पास कैसे जाऊँगी। यदि इांकरनीके दर्शनकी इन्छासे वहाँ गयी और उन्होंने शंकरके निन्दक हो। इसके लिये तुन्हें यहाँका समाचार पूछा तो मैं उन्हें क्या उत्तर देगी ?' तदनन्तर भीनों लोकोको जननी सती रोषायेशसे युक्त हो लंबी साँस लींबती हुई अपने दृष्टहृदय पिता दक्षसे बोली।

सतीने कहा-जो महावेबजीकी निन्दा करता है अथवा जो उनकी होती हुई निन्दाको सुनता है, वे दोनों तबतक नरकमे पहे रहते हैं, जबतक बन्द्रमा और सुर्च विद्यमान है। \* अतः तात ! मैं अपने इस शरीरको त्याग दुँगी, जलतो आगमें प्रवेश कर आर्कमी। अपने स्वामीका अनादर सुनकर अब मुझे अपने इस जीवनकी रक्षासे क्या प्रयोजन । यदि कोई समर्थ हो तो बातबीतके प्रसङ्घरे मनुष्योकी जाणी-ग्रारा बह स्वयं विशेष यत्र करके शब्भुकी निन्दा एक बार भी उधारित हो जाब तो वह सम्पूर्ण करनेवाले पुरुषकी जीभको बलपूर्वक काट पापराशिको गीछ ही नष्ट कर देता है, उन्हीं द्वाले । तभी वह द्वित-निन्दा-प्रयणके पापसे पवित्र कीर्तिवाले निर्मल द्वित्रसे तुम द्वेप शुद्ध हो सकता है, इसमें संक्षय नहीं है। यदि करते हो ? आश्चर्य है। वास्तवमें तुम अशिय कुछ कर सकनेमें असमर्थ हो तो बुद्धिमान् (अमङ्गल)-रूप हो। महापुरुपीके पनरूपी पुरुवको लाहिये कि वह रोनों कान बंद मधुकर ब्रह्मानन्द्रमय रसका पान करनेकी करके वहाँसे निकल जाव । इससे वह शुद्ध रहता है-दोषका भागी नहीं होता। ऐसा श्रेष्ठ चित्रान कहते हैं।

इस प्रकार वर्मनीति वतानेपर सत्तीको अपने आनेके कारण बड़ा पश्चानाय हुआ। उन्होंने व्यक्ति चित्रसे भगवान् शंकाके वचनका स्परण किया। फिर सती अत्यन्त कृपित हो दक्षसे, उन विष्णु आदि समस्त देवसाओंसे तथा मुनियोसे भी निहर होकर बोली।

सतीने कहा—तात ! तुम भगवान् पश्चाताय होगा । यहाँ महान् दुःख भोगकर अन्तमें तुन्हें यातना भोगनी पहेगी। इस लोकमें जिनके लिये न कोई प्रिय है न अप्रिय, उन निर्वेर परमात्मा शिवके प्रतिकुल तुष्टारे सिवा दूसरा कौने चारु सकता है। जो दुष्ट लोग हैं, वे सदा ईर्ध्यापूर्वक यदि महापुरुवोंकी निन्दा करें तो उनके लिये यह कोई आश्चर्यकी बात नहीं है। परंतु जो पहात्पाओंके चरणोंकी रजसे अपने आगानाचकारको दूर कर धुके हैं, उन्हें महापुरुषोकी निन्दा शोधा नहीं देती। किनका 'जिव' यह दो अक्षरोका नाथ कभी इन्हासे जिनके सर्वार्थदायक चरण-कमलोका निरनार सेवन किया करते हैं. उन्होंसे तुम मुर्खतावदा डोह करने ही ? जिन्हें तुम नामसे शिव और कामसे अशिव बताते हो, उन्हें क्या मुम्हारे सिवा दूसरे विद्यान नहीं जानते । ब्रह्मा आदि देवता, सनक आदि पनि तथा अन्य जानी क्या उनके स्वरूपको नहीं समझते। उदारबुद्धि भगवान् शिव बदा फैलाये, कपाल धारण किये इयकानमें भूतोंके साथ प्रसन्नतापूर्वक रहते तथा भस्म

(दिल पुर रूप से सा एक २५ । ३८)

थो निन्दित महादेवं किन्क्यमं द्राचौरी का । ताबुधी नरकं जानो यावधान्यदिवाकरी ॥

 मंदित शिक्यसम् 

898

एवं नरमुण्डोंकी माला धारण करते हैं—इस लोगोंको जो भोग प्राप्त होता है, उससे वह बातको जानकर भी जो मुनि और देवता ऐश्वर्ष बहुत दूर है। जो महापुरुयोंकी निन्ही उनके चरणोंसे गिरे हुए निर्माल्यको बड़े करनेवाला और दूष्ट है, उसके जन्मकी

आदरके साथ अपने मस्तकपर चढाते हैं, विकार है। विद्वान पुरुषको चाहिये कि इसका क्या कारण है ? यहीं कि वे भगवान् उसके सम्बन्धको विशेषरूपसे प्रयत्न करके

आदि).—दो प्रकारके कर्म बताये गये हैं।

मनीपी पुरुषोंको उनका जिलार करना मन सहसा अत्यन्त दु:खी हो जायगा। चाहिये । वेदमें विवेचनपूर्वकं उनके सभी इसलिये नुष्हारे अङ्गसे उत्पन्न हुए सदा प्रचके

और विराणी—दो प्रकारके अलग-आलग अधिकारी बताये गये हैं। परस्परविरोधी होनेके कारण उक्त दोनों प्रकारके कर्मीका

एक साथ एक ही कर्ताके द्वारा आचरण नहीं

किया जा सकता। भगवान् इंकर तो परव्रह्म परमात्मा है, उनमें इन दोनों ही प्रकारके कमींका प्रवेश नहीं है। उन्हें कोई कर्म प्राप्त नहीं होता. उन्हें किसी भी प्रकारके

कमं करनेकी आवश्यकता नहीं है। पिताजी । हमारा ऐश्वर्य अव्यक्त है। उसका कोई लक्षण उपक्त नहीं है, सहा आलकानी

महापुरुष ही उसका सेवन करते हैं। तुम्हारे वास वह पेश्वर्य नहीं है। यज्ञवालाओंचे रहकर वहाँके अन्नसे नुप्त होनेवाले कपंठ

ब्रह्माजी कहते है—नारद ! मौन हुई पवित्रभावसे औरते मूँदकर पतिका चिन्तन

शिव ही साक्षात परमेश्वर हैं। प्रवृति त्यान दे ! जिस समय भगवान शिव तुन्हारे (यज्ञ-यागादि) और निवृत्ति — (शम-दम साध मेरा सम्बन्ध दिखलाते हुए पूर्ज दाशायणी कहकर पुकारेंगे, इस समय मेरी

> तुल्य पणित इस शरीरको इस समय भै निष्ठय ही त्याग देंगी और ऐसा करके सुखी हो जाउँनी । हे देवताओं और पुनियो ! तुम सब लोग मेरी बात सुनो। तुम्हारे हृदयमें दक्षता आ गयी है। तुमलोगोंका यह कर्म

सर्वधा अनुवित है। तुप सब लोग पुढ़ हो:

क्योंकि जिलकी निन्दा और कलह तुम्हें प्रिय

है। अतः चगवान् हरसे तुन्हें इस कुकर्गका विद्यय ही पूरा-पूरा दण्ड मिलेगा। बह्मजी करते हैं-नारह ! उस यज्ञमें देश तथा देवताओं में में कहकर सभी देवी च्च हो गर्जी और मन-ही-मन अपने प्राण-वल्लम शम्भका सरण करने लगी।

(अध्याय २९)

सतीका योगाग्रिसे अपने शरीरको भस्म कर देता, दर्शकोंका हाहाकार,

#### शिवपार्धदोंका प्राणत्याग तथा दक्षपर आक्रमण, ऋभुओंद्वारा उनका भगाया जाना तथा देवताओंकी चिन्ता

सतीदेवी अपने पतिका सादर स्मरण करके करती हुई वे योगमार्गमें स्थित हो गर्यो । शान्तवित्त हो सहसा उत्तर दिशामें भृमिपर उन्होंने आसनको स्थिरकर प्राणायामद्वारा बैठ गर्यो । उन्होंने विधिपूर्वक जलका प्राण और अपानको एकरूप करके नाधि-आचमन करके वस्त्र ओढ़ लिया और चक्रमें स्थित किया। फिर उदान वायुको

अलपूर्वक नामिश्रकसे क्रपर उठाकर बुद्धिके प्रजापति दक्ष ब्राह्मणद्वीही है। इसलिये सारे साथ हदयमें स्थापित किया। तत्पश्चात् संस्तरमें उसे महान् अपयश प्राप्त होगा। शंकरकी प्रापावस्रामा अनिन्दिता सती उस उसकी अपनी ही पुत्री उसीके अपराधसे जब इदयस्थित वायुको कण्डमार्गमे धुकुटियोके प्राणत्याग करनेको उद्यव हो गर्मा, तब भी बीचमें ले गयीं। इस प्रकार दक्षपर कृपित हो उस महानरक भोगी डांकरहोडीने सहसा अपने प्रारीरको त्यागनेको इच्डासे रोकानक नहीं !' सतीने अपने सम्पूर्ण अङ्गोमें योगमार्गके अनुसार वासु और अग्निकी धारणा की। तदनन्तर अपने पतिके चरणारविन्दोंका चिन्तन करती हुई सतीने अन्य सब वस्तुओंका ध्यान भुखा दिया। उनका चित्त योगपार्गमें क्षित हो गया था । इसल्बि यहाँ उन्हें पतिके चरणोंके अतिरिक्त और कुछ नहीं दिखायी दिया। पुनिश्रेष्ट्र ! मतीका निष्पाप शरीर तत्काल गिरा और उनकी इच्छाने अनुसार योगाग्रिसे जलकर उसी क्षण चस्म हो गया। उस समय वहाँ आये हुए देवता आदिने जब यह घटना देखी, तब वे बढ़े जोरसे हाहाकार करने लगे। उनका वह महान् . अन्द्रत, विकित्र एवं चर्चकर हाहाकार आकादामें और पृथ्वीतलपर सब और फैल गया। लोग कह रहे थे—'हाच ! महान् देवता भगवान् शंकरकी परम प्रेयसी सती देवीने किस दुष्टके दुर्व्यवहारसे कृपित हो अपने प्राण खाग दिये। अशे । ब्रह्माजीके पुत्र इस दक्षकी बड़ी भागी दृष्टता तो देखो। सारा चराचर जगत् जिसकी संवान है, उसीकी पूजी मनस्विनी सती देती. जो सदा ही मान पावेक योग्य श्रॉ. उसके द्धारा ऐसी निरादन हुई कि प्राणोसे ही हाब धो बेठीं। भगवान् वृषमधाजको प्रिया सती तीखे प्राणनाशक शखोंहारा अपने ही सदा सभी सत्युरुषोंके द्वारा निरन्तर मस्तक और मुख आदि अङ्गोपर आधात सम्मान पानेकी अधिकारियों थीं। वासावमें करने लगे। इस प्रकार बीस हजार पार्षद उस

जिस संघय सब लोग ऐसा कह रहे थे.



उसी समय शिवजीके पार्षद सतीका यह अद्भुत प्राणत्यांग देख दूरंत ही क्रोधपूर्वक अश्व-शस्त्र के दक्षको मारनेके लिये उठ खड़े हुए। यज्ञमण्डियके द्वारपर रवते हुए से भगवान् शंकरके समस्त साठ हजार पार्धर्, जो बड़े भारी बलवान् थे, अत्यन्त रोषसे भर गर्चे और 'हमें चित्रतर है, धिकार है', ऐसा कहते हुए भगवान शंकरके गणांके वे सभी वीर युवपति बारेबार उनस्वरमे हाहाकार करने लगे । देखर्षे ! कितने ही पार्धद तो यहाँ शोकसे ऐसे ज्याकुल हो गये कि वे अत्यन्त उसका इदेंथ बड़ा ही असहिन्यु है। वह सथव दशक्त्या सबीके साथ ही नष्ट हो

 संक्षिप्र जिक्युराण = 

गये । यह एक अद्भुत-सी बात हुईं । नष्ट इस प्रकार उन देवताओंने उन शिवगणोंको होनेसे बचे हुए महात्मा शंकरके वे प्रमधनण तुरंत मार भगावा । यह अद्भुत-सी घटना क्रोधयुक्त दक्षको मारनेके लिये हथिबार भगवान शिवकी महाशक्तिमती इच्छासे ही

रिरुपे उठ खड़े हुए। मुने! उन

आक्रमणकारी पार्थदोंका वेग देखकर भगवान् भृगुने यज्ञभें विद्य डालनेवालोका नाञ्च करनेके लिये नियत 'अपहता असूराः

रक्षा सि वेदियदः' इस यज्ञमीनसे दक्षिणाप्रिमें आहर्ति ही। भृगुके आहति देते ही यज्ञकण्डसे ऋभु नामक सहस्रो महान्

देवता, जो बड़े प्रचल वीर बे, वहाँ प्रकट से गये । मुनीश्वर ! उन सबके हाश्वमें जलती हुई लक्षडियाँ थीं। उनके साथ प्रमधगणोंका अत्यन्त विकट युद्ध हुआ, जो सुननेवालोंके

ब्रहारोजसे सम्पन्न महावीर ब्रह्मुओंकी सब दक्षके यज्ञपे दस समय बद्धा भारी विव्र ओरसे ऐसी मार पडी, जिससे प्रमचगण उपस्थित हो गया।

विना अधिक प्रयासके ही भाग लाई हए।

हुई। वह सब देखकर ऋषि, इन्द्रादि देवता, मस्द्रगण, विश्वेदेख, अश्विनीकुमार और

लोकपाल चुप ही रहे। कोई सब ओरसे आ-आकर वहाँ भगवान विष्णुसे प्रार्थना करते थे कि किसी तरह विप्र टल जाय। वे उद्वित्र हो बारंबार विप्र-निवारणके लिये

आपसमें सलाह करने लगे। प्रमक्षगणीके नाश होने और चगाये जानेसे जो भावी परिणाम होनेवाला था, उसका भलीभाँति विचार करके उत्तम बुद्धिवाले श्रीविष्णु आदि देखता अत्यन्त उद्धित्र हो उठे थे। मुने ! भी रोंगटे खड़े कर देनेवाला था। उन इस प्रकार दुराला शंकर-ब्रेडी ब्रह्मबन्धु

(अध्याय ३०)

#### आकाशवाणीद्वारा दक्षकी भर्त्सना, उनके विनाशकी सूचना तथा समस्त देवताओंको यज्ञमण्डपसे निकल जानेकी प्रेरणा अह्माजी कहते हैं—मुनीश्वर ! इसी बाद तेरे घरमें मङ्गरूपयी सती देवी स्वतः

अपने मनमें कुछ भी नहीं समझा। उसके स्त्रेकोंकी माता, कल्याणस्वरूपा और

बीचमें वहाँ दक्ष तथा देवता आदिके सुनते हुए पदार्श, जो तेरी अपनी ही पूजी थीं; किंतु तुने आकाशवाणीने यह यथार्थ बात कही— उनका भी परम आदर नहीं किया ! ऐसा 'रि-रे दुराचारी दक्ष ! ओ दम्पाचारपरायण क्यों हुआ ? ज्ञानदुर्बल दक्ष ! तूने सती और महापूद । यह तूने कैसा अनर्थकारी कर्म महादेवजीको पूजा नहीं की, यह क्या कर डाला ? ओ मूर्ल ! शिवभक्तराज किया ? 'मैं ब्रह्माजीका बेटा हैं' ऐसा दधीचके कथनको भी तूने प्रापाणिक नहीं समझकर तृ व्यर्थ ही घमंडमें भरा रहता है

माना, जो तेरे लिये सब प्रकारसे और इसीलिये तुझपर मोह छा गया है। वे आनन्ददायक और पङ्गलकारी था। वे सती देवी ही सत्पुरुवोंकी आराध्या देवी है ब्राह्मण देवता तुझे दुसाह शाप देकर तेरी अथवा सदा आराधना करनेके योग्य हैं, वे

यज्ञञालासे निकल गये तो भी तुझ मुख्ने समस्त पुण्योंका फल देनेवाली, तीनों

महादेवी है तथा दुष्टोंका हनन करनेवाली अपने उत्तम पदको प्राप्त हुए हैं, वे भगवान् परात्पर शक्ति है। ऐसी पहिमावाली दिव सम्पूर्ण जगत्के पिता है और सती देवी जिनकी सदा प्रिय वर्षपत्नी शक्तिसकता सनी देवी जगत्की माता कही

सबसे महान् फल यही बताया गया है कि शिवसे विमुख होकर वेरी सहायता करेगा ?

धगवान् र्राकरके आये अङ्ग्रमें निवास मगवान् र्राकरका दर्शन सुरूभ हो। दिव ही करनेवाली हैं। ये सभी देवी ही पुजित होनेपर जनतका धारण-पोषण करनेवाले हैं। वे ही सदा संपूर्ण सौधान्य प्रदान करनेवाली है। सदाल विद्याओंक पति एवं सब कुछ इन्त्र, चन्द्र, अग्नि एवं सुच्दिव आदिकी जननी किय पत्नी वर्ती देवी थीं। जिनके मानी गयी हैं। वे सभी ही तय, धर्म और दान करणकमलोंका पिरनार ड्यान और सादर आदिका फल देनेवाली हैं। वे ही शब्दुशक्ति पूजन करके इन्द्र आदि लोकपाल अपने-

हैं, उन भगवान् महादेवको तुने यज्ञमें भाग गयी हैं। मूह दक्ष ! तुने उन भाता-पिताका नहीं दिया ! अरे ! तु कैसा मुद्र और सत्कार नहीं किया, फिर तेरा कल्यापा कैसे कुविचारी है। "धगवान ज़िब ही सबके खामी नधा सम्बद्ध सेश्व है और प्रवका कल्याण

वे ही पहेंचरकी शक्ति हैं और अपने भक्तोंको करनेमें समर्थ हैं। आदिविद्याके श्रेष्ठ लागी सब प्रकारके मङ्गल देती हैं। वे सली देवी ही और समक्त पङ्गलोंके भी महत्त वे ही हैं। पुजित होनेपर सदा संसारका भय दूर करती हुए दक्ष ! तुने उनकी शक्तिका आज सत्कार हैं, मनोवाञ्चित फल देती हैं तथा वे ही नहीं किया है। इसीलिये इस यज्ञका विनाश समस्त उपप्रवोको नष्ट करनेवाली देवी हैं। वे हो जायगा। पूजनीय व्यक्तियोकी पूजा न सती ही सदा पूजित होनेवर कीर्ति और करनेसे अयङ्गल होता ही है। तुने वरम पूज्य सम्पत्ति प्रदान करती है। वे ही पराशक्ति तथा जिवस्वरूपा सर्वाका पूजन नहीं किया है। भोग और मोश्र प्रदान करनेवाली परमेश्वरी केबनाग अपने सहस्र मस्तकांसे प्रतिदिन हैं । वे सती ही जगतको जन्म देनेवाली माना, असवतापूर्वक जिनके चरणोंकी रज धारण जगतको रक्षा करनेवाली अनादि भक्ति और काने हैं, उन्हीं चगवान शिवकी शक्ति सती प्ररूपकारूमें जगत्का मंहार कानेवाली है। देवी थी। जिनके वरणकपलीका निरमर वे जरानाता सती ही भगवान विष्णुको भ्यान और साहर पूजन करके ब्रह्माजी पाताक्ष्यसे सुवाभित होनेवाली तथा महार, अप्रत्वको प्राप्त हुए है. कडी भगवान् विवकी

लेगा। ''तुझपर दुर्धाग्यका आक्रमण हो गया परात्पर परमेश्वर हैं। वे समस्त देवताओंके और विपत्तियों दूट पड़ी; क्योंकि तूने उन घवानी यती और भगवान शंकरकी प्रक्ति-करनेवाले हैं। इन्हींके दर्शनकी इन्छासे पिद्ध 'पावसे आराधना नहीं की। 'कल्याणकारी पुरुष तपस्था करते है और इन्होंके श्रम्भुका पूजन न करके भी मैं कल्याणका साक्षात्कारकी अधिलाया मनमें लेकर भागी हो सकता है' यह तेना कैसा गर्व है ? योगीलोग योग-साधनामें प्रवृत्त होते हैं। वह दुर्वार गर्व आज नष्ट हो जायगा। इन अनन्त धन-बान्य और यज्ञ-बाग आदिका देवताओंबेंसे कौन ऐसा है, जो सर्वेक्षर

o मंक्षित शिक्पराण = \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मुझे तो ऐसा कोई देवता नहीं दिखायी देता । अपने स्थानको चले जाये, अन्यथा सब यदि देवता इस समय तेरी सहायता करेंगे तो लोगोंका सब प्रकारसे नाश हो जायगा।

जलती आगसे खेलनेवाले पतङ्गीके समान अन्य सब मुनि और नाग आदि भी इस

नष्ट हो जायँगे । आज तेरा मेंह जल जाय, तेरे यज्ञका नाज हो जाय और जितने तेरे लोगोंका सर्वधा नास हो जायगा। श्रीहरे ! सहायक हैं वे भी आज शीव ही जल मरें। और विद्यात:! आपलोग भी इस

इस दुरात्मा दक्षकी जो सहायता करनेवाले हैं, उन समस्त देवताओंके लिये आज शपध

सहायतासे विरत हो जाउँ। समस्त देवता सबका कल्याण करनेवाली वह आकाश-आज इस यजमण्डपसे निकलका अपने- वाणी मीन हो गयी। (अध्याय ३१)

कुपित हुए शिवका अपनी जटासे वीरभद्र और महाकालीको प्रकट करके

कोई बात नहीं निकली। ये इस तरह एवड़े या देखकर सतीदेवी कुपित हो उठीं और बैठे रह गये, मानो उनपर विशेष मोह छा जिताकी बारबार निन्दा करके उन्होंने गया हो। भृगुके मन्तवलसे भाग जानेके तत्काल अपने ऋरीरको योगाभिद्वारा कारण जो बीर शिवगण नष्ट होनेसे बच गर्थे जलाकर भस्म कर दिया। यह देख दस थे, से भगवान ज़िलकी ज़रणमें गये। उन सबने अमित तेज्ञां भगवान रुद्रको भलीभाँति सादर प्रणाम करके वहाँ यजमे

कह सनायी। गण बोले - महेश्वर ! दक्ष बड़ा दुरात्मा और धर्मडी है। उसने वहाँ जानेपर

जो कुछ हुआ था, वह सारी घटना उनसे

सतीदेवीका अपमान किया और देवताओंने

भी उनका आदर नहीं किया । अत्यन्त गर्वसे

यज्ञमण्डपसे शीध्र निकल जाइये।" व्यक्तवी कहते है—नारद ! सम्पूर्ण है। वे तेरे अमङ्गलके लिये ही तेरी यज्ञचालामें बैठे हुए लोगोंसे ऐसा कहकर

यज्ञसे निकल जाये, अन्यक्षा आज सब

गणोंके मुखसे और नारदसे भी सतीके दग्ध होनेकी बात सुनकर दक्षपर

उन्हें यज्ञ-विध्वंस करने और विरोधियोंको जला डालनेकी आज्ञा देना बह्माजी कहते हैं—नारद। वह भाग नहीं दिया। दूसरे देवताओंके लिये आकाशवाणी सुनकर सब देवता आदि दिया और आपके विषयमें उस स्वरसे भयभीत तथा विस्पित हो गये । उनके मुखसे दुर्वजन कहे । प्रभो ! यज्ञमें आपका भाग न

> ब्रजारसे अधिक पार्षद लजावश शस्त्रोद्वारा अपने ही अङ्गोको काट-काटकर वहाँ मर गये। शेष हमलोग दक्षपर कृपित हो उठे और सबको भय पहुँचाते हुए येगपूर्वक उस यज्ञका विश्वंस करनेको ज्यात हो गये; परंत्

विरोधी भगने अपने प्रभावसे हमें तिरस्कृत कर दिया। हम उनके मन्त्रबलका सामना न कर मके । प्रभो ! विश्वत्थर ! वे ही हमलोग आज आपकी शरणमें आबे हैं। दवालो ! भरे हुए उस दुष्ट दक्षने आपके लिये यज्ञमें वहाँ प्राप्त हुए भयसे आप हमें बनाइये, निर्भय कीजिये। महाप्रभी । उस यज्ञमें रखनंबालं नुमने जीव ही वह सारा वृतान्त दक्ष आदि सभी दृष्टोंने घमंडमें आकर

आपका विशेषस्यसे अपयान किया है। कल्याणकारी जिख ! इस प्रकार हमने

अपना, सतीदेवीका और मृह बुद्धिवाले दक्ष आदिका भी सारा वृत्तान्त कह सुनाया । अब आपकी जैसी इच्छा हो, वैसा करें।

अह्याजी कहते हैं-नारद ! अपने पार्षदोंकी यह बात सुनकर भगवान दिवने वहाँकी सारी घटना जाननेके लिये शीध ही तुम्हारा स्मरण किया। देवर्षे ! तुम दिव्य दृष्टिसे सम्पन्न हो । अतः भगवान्के स्वरण करनेवर तुम तुरंत वहाँ आ पहुँचे और इांकरजीको मिक्तपूर्वक प्रणाम करके खडे हो गये । स्वामी दिवने तुम्हारी प्रदोसा करके तुमसे दक्षयञ्जमें गर्या हुई सतीका समावार तथा दूसरी घटनाओंको पूछा। तात ! ज्ञामके पुछनेपर जिलमें गन समावे



कह सुनाया, जो दक्षयज्ञमें घटित हुआ था। मुने ! तुम्हारे मुखसे निकली हुई बात

सुनका उस समय महान् रौद्र पराक्रमसे सम्पन्न सर्वेक्षर रुद्धने तुरंत ही बड़ा भारी क्रोध प्रकट किया। श्लोकसंहारकारी रुद्धने अपने

मिरसे एक जटा उत्साही और उसे रोषपूर्वक इस पूर्वतके कपर दे मारा । मुने ! भगवान् शंकरके पटकनेसे उस जटाके दो दुकड़े हो गर्व और महाप्रलवके समान भवंकर शब्द

प्रकट हुआ। देवचें ! उस अदाके पूर्वभागसे महाचयकर महाबारी वीरभद्र प्रकट हुए, वो समस्त शिवगणोंके अगुआ हैं। वे भूभवद्भलको सब ओरसे ज्याप्त करके उससे

देखनेमे प्ररूपाप्तिके समान जान पहते थे। **उनका दारीर बहुत ऊँचा था। ये एक हजार** मुजाओंसे युक्त थे। उन सर्वसमर्थ महारुद्रके कोधपूर्वक अकट हुए नि:धाससे सी प्रकारके ज्वर और तेरह प्रकारके संनिपात

रोग वेटा हो गवे। तात ! उस जटाके दूसरे

भी दस अंगुल अधिक होकर खड़े हुए। वे

मर्थकर दिखायी देती श्री । वे करोड़ों पूर्तोसे धिरी हुई बी। जो ज्वर पैदा हुए, वे सब-के-सब शरीरबारी, कर और समस्त लोकोके लिये धर्यकर थे। वे अपने तेजसे प्रन्यालित हो सब ओर दाह उत्पन्न करते हुए-से प्रतीत होते थे। वीरभद्र वातचीत करवेमें बड़े कुझल थे। उन्होंने दोनों

वीरभद्र बोले - यहास्त्र ! सोम, सूर्य और अग्निको तीन नेत्रोंके रूपमें धारण करनेवाले प्रभो ! शीघ्र आजा दीजिये।

• संक्षित्र किसपुराण \* 

मुझे इस समय कीन-सा कार्व करना रहा है और मेरा चित्त आपके चरण-कमलमें होगा ? ईज्ञान ! क्या मुझे आधे ही क्षणमें लगा हुआ है । अत: पग-पगपर मेरे लिये सारे समुद्रोंको सुखा देना है ? या इतने ही 'शुध परिणामका विस्तार होगा। राम्पो ! सपयमें सम्पूर्ण पर्वतोंको पीस डालना है ? आप शुभके आधार है। जिसकी आपमें हर ! मैं एक ही क्षणमें ब्रह्माण्डको भस्म कर सुदृढ़ भक्ति है, उसीको सदा विजय प्राप्त

फडक रहे हैं। इससे सुचित होता है कि पेरी पश्चात् फिर शीघ्र लौट आना। तुम्हारे वहाँ विजय अवश्य होगी। अतः प्रभो ! मुझे जानेपर विश्वेदेव आदि देवगण भी यदि भेजिये । शंकर ! आज मुझे कोई अभूतपूर्व सामने आ तुम्हारी सादर सुति करें तो भी एवं विशेष हर्ष तथा उत्साहका अनुभव हो तुम उन्हें शीघ्र आगकी ज्वालासे जलाकर

200

सम्पूर्ण प्राणियोंका विनाइ। कर डाल् ? महेश्वर ! आपकी कृपासे कहीं कोई भी ऐसा कार्य नहीं है, जिसे मैं न कर सके। पराक्रमके द्वारा मेरी समानता करनेवाला बीर न पहले कभी हुआ है और न आरो होगा । शंकर ! आप किसी तिनकेको भेज दें तो वह भी बिना किसी चलके क्षणभरमें बहे-से-बहा कार्य सिद्ध कर सकता है. इसमें संशय नहीं है। शब्सों ! यहापि आपकी लीलामाञ्रसे सारा कार्य सिद्ध हो जाता है, तथापि जो मुझे भेजा जा रहा है, यह मुझपर आपका अनुग्रह ही है। सन्त्रो ! मुझमें भी जो ऐसी शक्ति है, वह आपकी कृपासे ही प्राप्त हुई है। दोकर ! आपकी कुपाके बिना किसीमें भी कोई शक्ति नहीं हो सकती। वास्तवमें आपकी आज्ञाके विना

डालै या समस्त देवताओं और मुनीसरोको

जलाकर राख कर है ? शंकर ! ईशान !

क्या में समस्त लोकोंको उलट-पलट दें या

लगा है। दक्ष इस समय एक यज करनेके रिष्ये उद्यत है। तम याग-परिवारसहित उस वज्रको भाग करके फिर शीध मेरे स्थानपर लॉट आओ । यदि देवता, गन्धर्व, यक्ष अथवा अन्य कोई तुम्हारा सामना करनेके लिये उद्धत हो तो उन्हें भी आज ही शीघ और सहसा भस्य कर डालना । दधीचकी दिलायी हुई मेरी शपश्रका उल्लाहुन करके जो देवता आदि वहाँ ठहाे हुए हैं, उन्हें तुम निश्चय ही प्रयवपूर्वक जलाकर भस्म कर देना। जो कोई तिनके आदिको भी हिलानेमें समर्थ मेरी शपधका उल्लह्नन करके गर्ययुक्त हो नहीं है, यह निस्संदेह कहा जा सकता है। यहाँ ठहरे हुए हैं, वे सब-के-सब मेरे द्रोही महादेव ! मैं आपके चरणोमें बारंबार है। अतः उन्हें अप्रिमयी मायासे जला प्रणाप करता है। हर ! आप अपने अमीष्ट डालो । दक्षकी यज्ञशालामें जो अपनी कार्यकी सिद्धिके लिये आज मुझे शीघ्र पत्नियों और सारधूत उपकरणोंके साथ बैठे भीजये। शाम्भो ! मेरे दाहिने अङ्ग बारंबार हों, उन सबको जलाकर भस्म कर देनेके

होती है और उसीका दिनोदिन शुभ होता है।

बात सुनका सर्वयङ्गलाके पति भगवान्

ज्ञिव बहुत संतुष्ट हुए और 'वीरभद्र ! तुम्हारी जय हो' ऐसा आशीर्वाद देकर वे फिर बोले ।

वीरभद्र । ब्रह्माजीका पुत्र दक्ष बडा दृष्ट है।

उस मुर्खको बड़ा घर्मड हो गया है । अतः इन

दिनों वह विशेषरूपसे मेरा विरोध करने

ब्रह्माजी कहते हैं — नारद ! उसकी यह

गहेश्वरने कहा-भेरे पार्वदोंमें श्रेष्ट

ही छोड़ना। जीर ! वहाँ दक्ष आदि सब मर्यादाके पालक, कारुके भी राष्ट्र तथा लोगोंको पत्नी और वन्धु-बान्धवीसहित सबके ईश्वर हैं, वे भगवान् हद रोषसे लाल जलाकर (कलशोमें रखें हुए) जलको आँखें किये महाचीर वीरधद्रसे ऐसा कहकर लीलापूर्वक पी जाना।

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! जो बैदिक

(अध्याच ३२)

प्रमथगणोंसहित वीरभद्र और महाकालीका दक्षयज्ञ-विध्वंसके लिये प्रस्थान, दक्ष तथा देवताओंको अपशकुन एवं उत्पातसूचक लक्षणोंका दर्शन एवं भय होना

व्य हो गवे।

इस वधनको आनुरपूर्वक सुनकर बीरचंद्र करते थे। काली, कालायनी, ईसानी, बहुत संतुष्ट हुए। उन्होंने महेश्वरको प्रधाम चामुख्डा, मुण्डपर्दिनी, भद्रकाली, भडा, किया। तत्पश्चात् उन देवाधिदेव शुक्तीकी त्वरिता तथा वैच्याबी—इन नव युगीओके उपर्युक्त आजाको क्रिमेधार्य करके वीरचंद्र साथ तथा समस्त भूतगुणीके साथ वहाँसे शीध ही दक्षके यज्ञमण्डपकी ओर महाकाली दक्षका विनादा करनेके रिव्ये चले । यगवान् शिवने केवल शोभाके लिये जलीं । डाकिनी, शांकपी, भूत, प्रपथ, ठनके साथ करोड़ों यहावीर गणोंको भेज गुहाक, कुष्पाप्ड, वर्पट, वटक, ब्रह्मराक्षस, दिया, जो प्रलयाधिक समान तेजाची थे। वे भैरव तथा क्षेत्रपाल आहि—ये सभी वीर कौतुहरूकारी प्रवल बीर प्रमधगण चीर- चगवान जिक्की आज्ञाका पालन एवं भद्रके आगे और पीछे भी बल रहे है। दशके यजका विनाश करनेके रिय्ये तुरंत कालके भी काल परावान सहके बीरचड़- बल दिये। इनके सिया चौसठ गणीके साथ सहित जो लाखों पार्वदगण थे, उन सकका ख़रूप रहके ही समान था। उन गणींके साथ यहात्मा बीरभद्र मगवान् शिवके प्रस्थित हुआ। इस प्रकार कोटि-कोटि गण समान ही वेज:-भुवा ब्रारण किये रखपर एवं विभिन्न प्रकारके गणाधीश वीरभड़के बैठकर यात्रा कर रहे थे। उनके एक सहस्र साथ चले। उस समय भेरियोकी गम्भीर भुजाएँ थीं। शरीरमें नागराज रूपटे हुए थे। ध्वनि होने रूगी। नाना प्रकारके शब्द वीरभद्र बड़े प्रबल और भगका दिसायी हो। कानेवाले शङ्क बज उठे। भिन्न-भिन्न थे। उनका रथ बक्त ही विशाल था। उसमें प्रकारकी सींगे बजने लगीं। महामुने ! दस हजार सिंह जोते जाते थे, जो प्रयत्नपूर्वक सेनासहित चौरभद्रकी यात्राके समय वहाँ उस रथको खींचते थे। उसी प्रकार वहन-से वहत-से सुखद शकुन होने लगे।

बह्याजी कहते हैं—नास्ट ! महेश्वरके सहस्रों हाजी उस रधके पार्श्वभागकी रक्षा योगिनियोंका मण्डल भी सहसा कृपित हो टक्षपञ्चका विनाश करनेके लिये वहाँसे प्रवल सिंह, जार्नुल, मगर, मत्स्य और इस प्रकार जब प्रमधगणोंसहित

 संस्थित दिवयराण \* APARTATANA APARTATANA APARTANA APARTANA

वीरभद्रने प्रस्थान किया, तब उबर दक्ष तथा आकाशवाणी बोली-ओ दक्ष ! आज

205

देवताओंको बहत-से अश्भ लक्षण तेरे जन्मको धिकार है! तू महामूढ और दिखाधी देने लगे। देवर्षे यज्ञ-विश्वंसकी

सुधना देनेवाले जिविध उत्पात प्रकट होने लगे। दक्षकी बावीं आँख, बावीं घुजा और

वार्यी जीच फड़कने लगी। तात ! वाम अहाँका वह फड़कना सर्वथा अशुभस्तक वा और नाना प्रकारके कष्ट मिलनेकी सूचना दे रहा था। उस समय दक्षकी

यज्ञशालामें चरती डोलने लगी। दक्षको दोपहरके समय दिनमें ही अद्भुत तारे दीखने

लगे । दिवाएँ मलिन हो गयी । सूर्यभण्डल वितकवरा दीखने लगा । उसपर हजारों धेरे पह गये, जिससे वह भयंकर जान पहता था। बिजली और अग्रिके समान दीप्रिमान

तारे ट्रट-ट्रकर गिरने लगे तथा और भी बहुत-से भयानक अपशक्तन होने लगे। इसी बीचमें वहाँ आकाशवाणी प्रकट

हुई जो सम्पूर्ण देवताओं और विशेषतः दशकों अपनी बात सनाने लगी।

पापात्मा है। भगवान् हरकी ओरसे आज तुझे महान् दःख प्राप्त होगा, जो किसी तरह

टल नहीं सकता। अब यहाँ तेरा हाहाकार भी नहीं सनायी देगा। जो मृह देवता आदि तेरे यज्ञमें स्थित हैं, उनको भी महान् द:ख होगा-इसमें संशय नहीं है। बहाजी कहते है-मुने ! आकाश-

वाणीकी यह बात सुनकर और पूर्वोक्त अञ्चल्यक रुक्षणोंको देखकर दक्ष तथा दूसरे देवता आदिको भी अत्यन्त भय प्राप्त हुआ। उस समय दक्ष यन-ही-यन अत्यन्त व्याकल हो काँपने लगे और अपने प्रभु लक्ष्मीपति धगवान् विद्याकी द्वारणमें गये। वे घवसे अधीर हो बेसुध हो रहे थे। उन्होंने स्वजनवासल देवाधिदेव भगवान्

विष्णुको प्रणाम किया और उनकी स्तृति

मगवान् श्रीहरिके चरणोंमें गिर पहें। उनका

चित्त भवसे व्याकुल हो रहा था। तब जिनके

पनमें घबराहट आ गयी श्री, उन प्रजापति

(अध्याय ३३-३४)

### दक्षकी यज्ञकी रक्षाके लिये भगवान् विष्णुसे प्रार्थना, भगवान्का शिवद्रोहजनित संकटको टालनेमें अपनी असमर्थता बताते हुए दक्षको समझाना तथा सेनासहित वीरभद्रका आगमन

करके कहा।

दक्ष बोले - देवदेव ! हरे ! विच्जो ! अनेक प्रकारसे सादर प्रार्थना करके दक्ष दीनबन्धो ! कुपानिबे ! आपको मेरी और मेरे यज्ञकी रक्षा करनी चाहिये। प्रमो ! आप ही यज्ञके रक्षक हैं, यज्ञ ही आपका कर्म है और आप वजस्वरूप हैं। आपको

दक्षको उठाकर और उनकी पूर्वोक्त बात ऐसी कृपा करनी चाहिये, जिससे यज्ञका सुनकर भगवान् विष्णुने देवाधिदेव शिवका विनाश न हो। स्परण किया। अपने प्रभु एवं महान् वह्याजी कहते हैं-मूनीश्वर ! इस तरह

ऐश्वर्यसे यक्त परमेश्वर शिवका स्परण करके

शिवतत्त्वके ज्ञात। श्रीहरि दक्षको समझाते मृत्यु तबा भय-–ये तीन संकट अवश्य प्राप्त हार बोले।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



श्रीहरिने कहा—दक्ष । में तुमसे तत्त्वकी जात बता रहा है। तुम मेरी जात ध्यान देकर सुनो। मेरा यह वचन तुन्हारे लिये सर्वथा हितकर तथा महामन्तके संघान सुखदायक होगा। दक्ष । तुन्हें तत्त्वका ज्ञान नहीं है। इसलिये तुमने सबके अधिपति परमात्वा शंकरकी अवहेलना की है। होंगे। इसिल्ये सम्पूर्ण प्रयत्नसे तुम्हें भगधान् वृषेभधाजका सम्मान करना चाहिये। महेश्वरका अपवान करनेसे ही तुम्हारे अपर महान् भय दपस्थित हुआ है। हम सब लोग प्रभु होते हुए भी आज तुम्हारी दुर्नीतिके कारण जो संकट आया है, उसे टालनेमें समर्थ नहीं हैं। यह मैं तुमसे सबी बात कहता है।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

बजाजी फहते हैं—नारत ! धगवान् विष्णुका यह वादान सुनकर दक्ष जिल्लामें हुव गये। उनके चेहरेका रंग उड़ गया और वे जुणकाय पृथ्वीपर लाडे रह गर्वे । इसी समय घरातान स्ट्रके भेजे हुए गुणनायक श्रीरभद्र अपनी सेनाके साथ यज्ञस्थलमें जा पहुँचे। से सब-के-सब यहे शुरवीर, निर्णय तथा स्ट्रफे समान हो पराक्रमी थे। घगवान शेकरकी आज्ञासे आर्थे हुए उन गणोंकी गणना असम्बद्ध थी। वे बीरशिरामणि सासीनक जोर-जोरसे सिंहनाद करने लगे। उनके उस महानाद्से तीनों लोक गूँज उठे। आकाश धूलमे एक गया और विद्वार्ष अन्यकारसे आयुत हो गर्थी। सातो द्वीपोसे युक्त पृथ्वी अत्यन्त भवसे व्याकुल हो पर्वप्त, यन और काननीसहित काँपने लगी तथा सम्पूर्ण ईश्वरको अवहेलनासे मारा कार्य सर्ववा समुद्रोगे न्वार आ गया। इस प्रकार समस्त निष्फरंत हो जाता है। केवल इतना ही नहीं, लोकोंका विनाइ। करनेमें समर्थ उस विशाल पग-पनपर विपत्ति भी आती है। जहाँ सेनाको देखकर समस्त देवता आदि चिकत अपूज्य पुरुषोंकी पूजा होती है और पूजनीय हो गर्व । सेनाके उद्योगको देख दक्षके मुँहसे पुरुषकी पूजा नहीं की जाती, यहाँ दरिद्रता, खुन निकल आया। ये अपनी स्वीको साक्ष

<sup>\*</sup> **१४**गावस्या सर्व कार्य गवति सर्वया। जिक्ले केयल नेव विप्रतिस परे परे।। अपूज्या यत्र पुत्रकृते पुत्रनीयो न पुन्नते । बीणि तत्र भविष्यन्ति दारिहुर्य मरणे भयम् ॥ (B) go 8" # # 18 2411-9)

मंशिय डिखपराण क

805 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ले भगवान विष्णुके चरणोंमें दण्डकी माति करनेमें समर्थ नहीं हो सकता। जिसके गिर पड़े और इस प्रकार बोले।

दक्षने कटा-विद्यो ! महाप्रमो ! आपके बलसे ही मैंने इस महान् बलका आरम्भ किया है। सत्कर्मकी सिद्धिके लिये आप ही प्रधाण माने गये हैं। विक्रो ! आप कमंकि साभी तथा यज्ञीके प्रतिपालक है। महाप्रभी ! आप घेटोक धर्म तथा ब्रह्मातीके रक्षक हैं। अतः प्रमी ! आपको मेरे इस यज्ञकी रक्षा करनी चाहिये; क्योंकि आप नहीं मानते हैं, वे शतकोटि करुपोतक नरक्रमें सबके प्रभ है।

दीनतापूर्ण बात सुनकर भगवान विष्णु उस हैं: क्योंकि व केवल सकाब कार्यके ही समय जिल्लास्त्र विमुख इए दक्षको स्वरूपका आश्रय हेनेवाले होते हैं। समझानेके लिये इस प्रकार बोले ।

कि मुझे तुन्हारे यज्ञकी रक्षा करनी चाहिये; क्रोचांत्रिये प्रकट हुए हैं। इस समय समस्त क्योंकि धर्ष-परिपालनविषयक जो मेरी सत्य रुद्रगणोंके नापक ये ही है। ये हमलोगोंके प्रतिज्ञा है, बह सर्वत्र विख्यान है। परंतु दक्ष । विचाशके लिये आये हैं, इसपे संज्ञय नहीं है। में जो कुछ कहता है, उसे तुम सुनो । इस समय - कोई भी कार्य क्यों न हो ; वस्तुत: इनके रितये अपनी क्रातापूर्ण बुद्धिको त्याग हो। कुछ थी अञ्चक्य है ही नहीं। ये महान् देवताओंके क्षेत्र नैविकारण्यमें जो अञ्चल सामध्येत्राली बीरभद्र सब देवताओंको घटना घटिन हुई थी, उसका तुम्हे स्परण नहीं अवस्य जलाकर ही शान्त होंगे-इसमें हो रहा है। स्था तुम अपनी कुबुद्धिके कारण संशय नहीं जान पहता। मैं भ्रमसे उसे भूल तथे ? यहाँ कीन भगवान रहके महादेवजीकी शपथका उल्लाहन करके जो कोपसे तुम्हारी रक्षा करनेमें समर्थ है। दक्ष ! तुम्हारी रक्षा किसको अधिमत नहीं है ? परंतु जो तुम्हारी रक्षा करनेको उद्यत होता है, बह अपनी दुर्वद्भिका ही परिचय देता है। दुर्पत । क्या कर्म है और क्या अकर्म, इसे तुम नहीं

समझ पा रहे हो। केवल कमें ही कभी कड़

सहयोगसे कर्ममें कुछ करनेकी सामर्थ्य आती है, उसीको तुम स्वकर्प समझो। भगवान् शिवके दिना दूसरा कोई कर्ममें करायाण करनेकी इक्ति देनेबाला नहीं है। जो शान्त हो इंडरमें मन रुगाकर उनकी चक्तिपूर्वक कार्य करता है, उसीको भगवान शिव तत्काल उस कर्मका फल देते हैं। जो मनुष्य केवल ज्ञानका

ही पड़े रहते हैं। " फिर वे कर्यपाशमें बंधे हुए त्रसाजी कहते हैं। दक्षकी अञ्चल जीव प्रत्येक जन्ममें नरकोंकी पातना भोगते ये शहमदेन बीरमड, जो पत्रशालाके

सहारा ले अनीश्वरवादी हो जाते या ईश्वरको

श्रीविक्त कहा—दक्ष ! इसमें संदेह नहीं अगिनमें आ पहिले हैं, भगवान, रुद्रकी यहाँ उहरा रहा, उसके कारण तुम्हारे साथ मुझे भी इस कष्टका सामना करना ही पहेगा।

भगवान विष्णु इस प्रकार कह ही रहे बे कि वीरपड़के साथ शिवगणीकी सेनाका समृद्र उपड आया । समस्त देवता आदिने वसे टेखा । (अध्याय ३५)

(कि ए रू से के के खे ३५।३१)

<sup>&</sup>quot; केयलं जानमारिक्त्य निरीधरमरा नराः । निर्म्य ते च गल्कन्ति कल्पकोटिशतानि य ॥

देवताओंका पलायन, इन्द्र आदिके पूछनेपर बृहस्पतिका रुद्धदेवकी अजेयता

बताना, वीरभद्रका देवताओंको युद्धके लिये ललकारना, श्रीविष्णु और

वीरभद्रकी बातचीत तथा विष्णु आदिका अपने लोकमें जाना एवं दक्ष

और यज्ञका विनाश करके वीरभद्रका कैलासको लौटना ब्रह्माजी कहते हैं -- नारद ! उस समय ईश्वरद्रोहीको नहीं ) । न मन्त्र, न ओवधियाँ,

देवताओंके साथ शिवगणोंका घोर युद्ध न समस्त आभिवारिक कर्म, न लीकिक आरम्भ हो गया। उसमें सारे देवता पराजित पुरुष, न कर्म, न बेद, न पूर्व और

हए और भागने लगे । वे एक-दूसरेका साध छोडकर स्वर्गलोकमें चले गये। उस समय

केवल महाबली इन्द्र आदि लोकपाल ही उस दास्या संप्राममें श्रेर्य धारण करके इत्सकता-

पूर्वक खड़े रहे। तदनकार इन्द्र आदि

समा देवता विरुक्तर इस समग्रहणमें बहस्पतिजीको विनीतभावसे नमस्कार

करके पछने लगे। लोकपाल बोले—गुरुदेव शहरपते !

तात ! महाप्राज्ञ । द्यानिश्चे ! सीघ बताह्ये, हम जानना चाहते हैं कि हमारी किजय कैसे होगी ?

उनकी यह बात सुनकर बुहस्पतिने प्रयत्नपूर्वक भगवान शब्भका सरला किया

और ज्ञानदुर्वल घडेन्द्रसे कहा। बहस्पति योले—इन्ह् ! भगवान विष्णुने पहले जो कुछ कहा था, बह सब इस

समय घटित हो गया। मैं उसीको स्पष्ट कर रहा है। सावधान होका सुनो। समस्त

कमोंका फल देनेवाला जो कोई ईधर है. यह वालेको ही उस कर्मका फल देला है। वो है। मैं सत्य-सत्य कहता है कि इस पत्रके

जानकर उसका आश्रय लेकर सत्कर्म करता नहीं है। है, उसीको उस कर्मका फल चिलता है, से० प्रिक पुरु ( मीटा टाइय ) ८—

उत्तरमीयांसा तथा न नाना बेदोसे युक्त अन्यान्य शास्त्र ही ईश्वरको जाननेमें समर्थ होते हैं--ऐसा प्राचीन विद्वानोका कथन है। अनन्यक्षरण मक्तोंको छोडकर दूसरे लोग

सम्पूर्ण चेदोंका दस हजार बार खाध्याय करके भी महेबारको भलीवाँनि नहीं जान सकते -- यह महास्तिका कथन है। अवस्य भगवान जिलके अनुप्रतसे ही सर्वधा शाला,

निर्विकार एवं उत्तम दृष्टिसे सदाशिवके

तत्त्वका साक्षात्कार (ज्ञान) हो सकता है। सरेश्वर ! क्या कर्तव्य है और क्या अकर्तव्य, इसका विवेचन करना अभीष्ट होनेपर में जो इसमें सिद्धिका उत्तम अंश है.

उसीका प्रतिपादन करूँगा। तम अपने हितके लिये उसे ध्यान देकर सुनो । इन्ह्र ! तुम लोकपारोंके साथ आज नादान वनकर दक्ष-यजमें आ गये। यताओ तो, यहाँ क्या

सहायक हैं, ऐसे ये परम कोधी रुद्रगण इस यज्ञमें विश्व बालनेके लिखे आये हैं और कर्ताका ही आक्षय लेता है-कर्म करने- अपना काम पूरा करेंगे-इसमें संशय नहीं

पराक्रम करोगे ? भगवान स्त्र जिनके

कर्म करता ही नहीं, उसको फल देनेमें यह विश्वका निवारण करनेके लिये वस्तुत: भी समर्थ नहीं है (अतः जो ईश्वरको तुमपेसे किसीके पास भी सर्वधा कोई उपाय

बृहस्पतिकी यह बात सुनकर वे इन्द्र-

सहित समस्त लोकपाल वडी चिन्तामें पड गये। तब महावीर स्वागणोंसे चिरे हुए वीरचंद्रने भन-श्री-मन भगवान् इंकरका स्मरण करके इन्द्र आदि लोकपालोंको डाँटा और इसके पश्चात रुद्रगणीके नायक बीरभद्रने रोपसे भरकर तुरंत ही सम्पूर्ण देवताओंको नीखे बाणोंसे घायल कर दिया । उन ब्राणींकी बोट खाकर इन्द्र आदि समस्त सुरेश्वर भागते हुए दस्ती दिइतओंने चले गये। जब लोकपाल बले गये और वेवता भाग साड़े हुए तब वीरचंद्र अपने गणोके साथ यज्ञशास्त्रके समीव गर्व । उस सभय यहाँ विद्यमान समस्त ऋषि अहान भयभीत हो परमेश्वर श्रीतरिसे रक्षाकी प्रार्थना करनेके लिये सहसा नतमालक हो

शीध बोले-'देबदेव ! रमानाव !

सर्वेश्वर ! यहाप्रभो ! आप दक्षके द्याकी

रक्षा कीजिये । आप हो यज हैं, इसमें संजय

नहीं है। यह आपका कर्न, का और अह

है। आप यत्रके रक्षक है। अतः दश-यत्रकी

रक्षा कीजिए । आपके सिवा दूसरा कोई इसका रक्षक नहीं है।' ब्रह्माजी कहते हैं-जारद ! ऋषियोंका यह वचन सुनकर मेरे सहित भगवान् विष्णु जीरभद्रके साथ युद्ध करनेकी इच्छासे जले। श्रीहरिको युद्धके किये उद्यत देख प्राप्तुमर्दन वीरभद्र, जो वीर प्रपद्मगणोसे चिरे हुए थे, कड़े शब्दोंमें भगवान् विष्णुको डाँटने लगे।

ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! बीरमहकी यह बात सुनकर बुद्धिमान् देवेग्नर विष्णु वहाँ प्रसन्नतापूर्वक हैंसते हुए बोले ।

तुन्हारे सामने में जो कुछ कहता हैं, उसे सनो —मैं भगवान् शंकरका सेवक हैं, तुम मुझे रुद्धदेवसे विमुख न कहो । दक्ष अज्ञानी है। कर्मकाण्डमें ही इसकी निष्ठा है। इसने पुरतावदा पहले मुझसे बारबार अपने यज्ञमें चलनेके लिये प्रार्थना की थी। मैं भत्तके अधीन ठहरा, इसलिये चला आया। घगतान् महेत्वर धी भक्तके अधीन रहते हैं। तात! दक्ष मेरा धक है। इसीलिये पुझे यहाँ आना पड़ा है। इंद्रके क्रोधरों उत्पन्न हुए बीर ! तुप सह-तेत्र:स्वस्य हो, उतप प्रतापके आक्षय है, मेरी प्रतिशा सुनो। में तुन्हें आगे बढ़नेसे रोकता हूं और तुम मुझे रोको । परिणाय बही होगा, जो होनेवाला

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

श्रोविष्ण्ने कहा—चीरभद्र ! आज

विष्णुके ऐसा कहनेपर पहाबाह जीरभद्र हैंसकर बोला—'आप मेरे प्रभुके क्रिय गक है, यह जानकर मुझे बड़ी प्रसन्तता हुई है।' इतना कहकर गणनायक वीरभंद्र हैंस पहा और विनयसे नतबसाक हो बढ़ी प्रसन्नताके साध श्रीविच्युदेवसे कहने लगा ।

बह्याची कहते हैं-नारद ! भगवान्

लेका। में पराक्रम करूंगा।

व्यरभद्रने कहा—महाप्रभो ! मैंने आपके मावकी परीक्षाके लिये कडी बातें कही थीं । इस समय यथार्थ बात कहता है, सावधान होकर सुनो । हरे ! जैसे शिव हैं, वैसे आप है। जैसे आप है, वैसे शिव है।

ऐसा वेद कहते हैं और वेदोंका यह कथन शिवकी आज्ञाके अनुसार ही है। \* रपानाच ! भगवान शिवकी आजासे हम

(कि) पूर्व रूप संग्रह स्था संग्रह १६। ६६)

<sup>•</sup> यथा दिखलाया त्ये हि यथा त्वे च तथा शिवः । इति केंद्र। वर्णयन्ति शिवदासनतो हरे ॥

सब लोग उनके सेवक ही हैं: तथापि मैंने जो कि अब मुझे क्या करना चाहिये। मेरे तथा बातको आपके प्रति आदाके भारतमे ही

कही गयी समझिये। ब्रह्माजी कहते हैं -- वीरभद्रका यह वचन सुनकर भगवान श्रीहरि हैंस पड़े और उसके लिये हितकर चयन बोले। श्रीतिलगने कहा—घडाकीर ! तम मेरे

अस्त्रोंसे दारीरके भर जातेपर ही मैं अपने आश्रमको जाऊँगा। वहाजी फहते हैं ऐसा कहकर भगवान् विष्णु चुप हो गर्वे और पुद्धके लिये कमर कसकर डट गर्वे । महावली बीरणड

साथ नि:शङ्क होकर युद्ध करो। तुम्हारे

भी अपने गणींके साथ ख़द्रके लिये तैयार से गये।

भगवान विष्णुके चक्रको मानित कर दिया तथा शाईधतुषके तीन दुक्की कर डाले । तब मेरे द्वारा एवं सरस्वतीद्वारा बोधित हुए शीविकाने उस महान् एकतायक वीरवहको असहा तेजसे सम्बन्न जानकर वहाँसे अन्तर्धान होनेका विचार किया। इसरे देखता भी यह जान गये कि सतीके प्रति जो अन्याय हुआ है, उसीका यह सब भावी परिणाम है। दूसरोके लिये इस संकटका सामना करना अत्यन्त कठिन है। यह जानकर वे सब देवता अपने सेवकोंके साथ खतन्त्र सर्वेश्वर शिवका स्परण करके अपने-अपने लोकको चले गर्य। मैं भी पृष्ठके तलवारसे आधात किया। परंतु योगके द:खसे पीडित हो सत्यलोकमें बला आया प्रभावसे दक्षका सिर अभेद्ध हो गया था,

बात कही है, वह इस बाह-विवादके श्रीविष्णुके बले जानेपर मुनियोंसहित समस्त अवसरके अनुरूप ही है। आप मेरी हर यज्ञके आधार रहनेवाले देवता शिवगणी-द्वारा पराजित हो भाग गये। उस उपद्रयको देखकर और उस महावसका विध्वंस निकट जानकर वह यज भी अत्यन्त भयभीत हो

मगका रूप थारण करके वहाँसे भागा। मुगके रूपमें आकाशकी ओर भागते देख वीरभद्रने उसे पकड़ लिया और उसका महतक काट डाला। फिर उन्होंने मुनियों तथा देवताओंके अङ्ग-भट्ट कर दिमें और वहतोको मार डाला। प्रतापी मणिभद्रने

भगको उठाकर पटक दिया और उनकी छातीको पैरसे दबाकर तत्काल उनकी राही-पैछ नोच ली। जण्डने बढ़े बेगसे पूचके दाँत उखाड लिये: क्योंकि पूर्वकालमें जिस समय महादेवजीको दक्षके द्वारा गाहियाँ दी जा नारह ! तदननार भगवान् किणा और नती थीं, उस समय वे दौत दिखा-दिखाकर वीरभद्रमें धोर यदा हुआ। अन्तमें वीरभ्रहने हुमें थे। नन्दीने भगको रोवपूर्वक पृथ्वीपर दे मारा और उनकी होनों आँखें निकाल लीं; क्योंकि जब दक्ष शिवजीको शाप दे रहे थे, इस समय वे आंखोंके संकेतसे अपना

> अनुमोदन सचित कर रहे थे। वहाँ सद-गणनायकीने खधा, स्वाहा और दक्षिणा देखियोकी बड़ी विडम्बना (दुर्वज्ञा) की। वहाँ जो मन्त-तन्त्र तथा दूसरे लोग थे, उनका भी बहुत तिरस्कार किया। ब्रह्मपुष्र दक्ष भवके मारे अन्तर्वेदीके भीतर छिप गये। बीरभद्र उनका पता लगाकर उन्हें बलपूर्वक पकड़ लाये। फिर उनके दोनों गाल पकड़कर उन्होंने उनके मस्तकपर

और अत्यन्त दुःखसे आत्र्य हो सोचने लगा। इसलिये कट नहीं सकत। जब चीर्भदको

 संक्षित्र शिवपुरानः « 206 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

दक्षकी छातीपर पैर रखकर दबावा और कहाँचे उत्तम कैलास पर्वतको चले गये। दोनों हाथोंसे गर्दन मरोड़कर तोड़ डाली। वीरभड़को काम पूरा करके आया देख फिर शिवड़ोही दुष्ट दक्षके उस सिरको परमेश्वर शिव मन-हो-मन बहुत संतुष्ट हुए गणनायक चीरभद्रने अदिकुण्डमे डाल और उन्होंने उन्हें वीर प्रमध्नाणींका अध्यक्ष दिया । तदनन्तर जैसे सूर्य थोर अन्यकार-वना दिया। राशिका नाश करके उदयानस्वर आरूड

(अंध्याव ३६-३७)

# श्रीविक्युकी पराजयमें दधीच मुनिके शावको कारण बताते हुए दधीच और क्षुवके विवादका इतिहास, मृत्युञ्जय-मन्त्रके अनुष्ठानसे दधीचकी अवच्यता तथा श्रीहरिका क्षुवको दधीचकी

जात हुआ कि सम्पूर्ण अख-झखोंसे इनके होते है, उसी प्रकार वीरभद्र दक्ष और उनके मस्तकका भेदन नहीं हो सकता, तक उन्होंने यज़का विखंस करके कृतकार्य हो तुरंत ही

पराजयके लिये यल करनेका आश्वासन

सुनकर द्विजशेष्ठ नारद विस्पवमे यह गये। उन्होंने प्रसन्नतापूर्वक प्रश्न किया।

नारहजीने पूळा-पिताकी । भगवान विष्णु शिवजीको छोड़कर अन्य देवताओके साथ दक्षके बज़में क्यों बक्त गये, जिसके

कारण वहाँ उनका तिरस्कार हुआ ? क्या वे प्रलयकारी पराक्रमयाले भगवान् शंकरको नहीं जानते थे? फिर उन्होंने अज्ञानी पुरुषकी भाँति रहराणोंके साथ युद्ध क्यों किया ? करुणानिधे ! भेरे मनमें यह बहुत बड़ा संदेह है। आप कृता करके मेरे इस संशयको नष्ट कर दीनिये और प्रभी !

कहिये। ब्रह्माओंने कहा--नारक् । पूर्वकालमें राजा श्रवकी सहायता करनेवाले श्रीहरिको

युताबी करते हैं—महर्षियो ! अमित समय वे इस वातको भूरू गये और ये दूसरे सुनिमान् ब्रह्माजीकी कही हुई यह कथा देवनाओंको साथ ले दक्षके यज्ञमें चले मधे। दबीचने क्यों शाच दिया, यह

सुनो । प्राचीन कालमें शुव नामसे प्रसिद्ध एक महातेजावी राजा हो गये हैं। वे महाप्रधावशासी मुनीधर देशीचके मित्र थे। दीर्घकालकी तपस्थाके प्रसक्त क्षव और दयीचमें विवाद आरम्भ हो गया, जो तीनों

लोकोचे महान् अनर्थकारीके रूपमें

विस्थात हुआ। उस विवादमें शेदके विद्वान

जिप्पाल दशीय कहते थे कि शह, वैरुप और अत्रिय-इन तीनों वर्णोंसे ब्राह्मण ही श्रेष्ठ है, इसमें संशय वहीं है। महासूनि दर्धाचको वह बात सुनकर धन-वैभवके मनमें उत्साह पैदा करनेवारे जिववरितको मदसे मोहित हुए राजा क्षुबने उसका इस प्रकार प्रतिवाद किया।

क्य जेले—राजा इन्द्र आदि आउ लोकपालोंके खरूपको धारण करता है। दधींच पुनिने शाप दे दिया था, जिससे उस वह समस्त वर्णों और आश्रमोंका पालक

एवं प्रभु है। इसकिये राजा ही सबसे श्रेष्ठ है। और अप्रि—तीवों मण्डलीके पिता है। राजाकी श्रेष्ठताका प्रतिपादन करनेवाली सन्त, रज और तम-तीनो गुणोंके महेश्वर श्रुति भी कहती है कि राजा सर्वेदेवमय है। हैं। आत्मतस्य, विद्यातस्य और दिवतस्य — मुने ! इस श्रुतिके कथनानुसार जो सबसे इन तीन तत्त्वोंके; आहवनीय, गाईपत्य और बड़ा देवता है, वह मैं ही हूँ। इस विवेचनसे दक्षिणात्रि—इन तीनों अग्नियोंके; सर्वत्र ब्राह्मणकी अपेक्षा राजा ही श्रेष्ठ सिन्द्र होता. उपलब्ध क्षेत्रेवाले पृथ्वी, जल एवं तेज — इन सर्वथा आपके रिज्ये पूजनीय है।

स्पृतियोंके विरुद्ध था। इसे सुनकर पहादेवजी ही है। (यहाँतक मध्यके प्रथम हुआ। मुने ! अपने गौरक्षका विचार करके चरण है—'सुगन्नि पुष्टिवर्षना'—बैसे कुपित हुए महालेजस्की दधीकने शुक्रके फुल्होंचे उत्तय गन्ध होती है, उसी प्रकार वे मसकपर बार्षे युक्रेसे अहार किया। उनके भगवान ज्ञिव सप्पूर्ण जुलीमें, तीनो गुणीमें, मुक्केकी पार खाकर ब्रह्माण्डके अधिपति सपात कृत्योंमें, इन्द्रियोंचे, अन्यान्य देखोंचे कुरिसत बुद्धिवाले शुव अत्यन्त कुपित हो और गणोमें उनके प्रकाशक सारभूत गरज उठे और उन्होंने वज़से दर्धांचको फाट आधार्क छापें ध्याप्त है, अलएव सुगरापुक्त बाला। उस कबसे आहत हो भुगुक्की देशीस एवं सम्पूर्ण देवताओंके ईश्वर हैं। (यहाँतक पृथ्लीपर गिर पड़े। भागंबवंशधर दधीवने तिरते समय शुकालायंका स्मरण किया। योगी शुकाचार्यने आकर दधीवके शरीरको, जिसे क्षवने काट ग्रला था, तुरंत

श्क बोले - तात द्वधीच ! मैं सर्वेश्वर धगवान् शिवका पूजन काके तुन्हें श्रुतिप्रतिपादित यहामृत्युक्षय नामक श्रेष्ट यन्त्रका उपदेश देता है।

जोड़ दिया। देवीसके अड़ोको पूर्ववत्

ओडकर ज़िलभक्तज़िरोपणि तथा मृत्युज्ञय-

विद्याके प्रवर्तक शुक्राचार्यने उनसे कहा।

श्यम्बकका यजन (आराधन) करते हैं।

प्रभावशाली शिव । वे मगवान् सूर्य, सोम

'प्राप्तकं यजामहे - हम भगवान् प्राचकका अर्थ है—तीनों लोकोंके पिता

है। व्यवनमन्दन । आप इस विषयमें विचार तीन मूर्त भूतोंके (अथवा सान्विक आदि करें और मेरा अनादर न करें; क्योंकि में चेहसे ब्रिकिय मुलेके), ब्रिदिव (स्वर्ग)के,

निभुजके, निधाधन संबंधे ग्रह्मा, विधा राजा भुवका यह पत जुलियों और और जिल-तीको देवताओंके पहार ईश्वा पुगुकुलभूवण सुचित्रेष्ठ वेत्रीचको बड़ा कोध काणकी व्याप्त्या हुई।) मनका हिलाप

'सुगन्धिम्' पतकी व्याख्या हर्ड। अब 'पुष्टिवर्धनम्' की व्याख्या करते हैं--) वत्तम प्रसद्धा पालन करनेवाले द्विप्रश्रेष्ठ ! महामूने नारद । उन अन्तर्यामी पुरुष शिवसे अकृतिका पोषण होता है--- महराखसे लेकर

विदेवपर्यन्त सम्पूर्ण विकल्पोंकी पुष्टि होती है तथा युद्धा जहांका, विष्णुका, पुनियोंका और इन्द्रियोसहित देवताओंका भी पोषण होता है, इसलिये वे ही 'पुष्टिवर्धन' हैं। (अब मसके दीवरे और चौधे बरणकी व्याख्या काते हैं।) उन दोनो चरणोंका स्वरूप यो है-उर्वास्क्रीयव बन्धनामृत्या-र्म्होयमाम्तात् अर्थात् 'प्रषो ! जैसे

वस्युजा पक जानेपर लवाबन्धनसे छट जाता है, उसी तरह मैं मृत्युरूप बन्धनसे मुक्त हो

» संस्थित दिख्यपुग्रण » 360 

जार्क, अमृतवद (मोक्ष) से पृथक न जो अपने दो करकमलोमें रखे हुए दो होकै।' वे स्वदेव अमृत-स्वरूप है; जो कल्द्राोंसे जल निकालकर उनसे ऊपरवाले पुण्यकर्मसे, तपस्थासे, स्वाध्यायसे, योगसे हो हाथीद्यरा अपने मतकको सीचने हैं। अथवा ध्यानसे उनकी आराधना करता है. अन्य दो हाथीमें दो घड़े लिये उन्हें अपनी उसे नूतन जीवन प्राप्त होता है। इस सत्यके मोदमें रखें दूए हैं तथा रोप दो हाथोंमें स्द्राक्ष प्रभावसे भगवान् जिन खयं ही अपने एवं मृगपुदा धारण करते हैं, कथलके भक्तको मृत्युके सुक्ष्म जन्धनसे मुक्त कर देते हैं; क्योंकि वे भगवान ही क्यन और मोक्ष वैतंबाले हैं —ठीक उसी तरह, जैसे 'उर्वास्क अर्थान् ककड़ीका पीधा अपने फलको स्वयं ही लताके बन्धनमें बधि रखता है और पक जानेपर स्वयं हो उसे

थनानसे मुक्त कर देता है। यह मृतसंजीवनी मन्त्र है, जो भेरे मतसे सर्वोत्तम है। तुम प्रेमपूर्वक नियमसे धगवान् दिविका स्मरण करते हुए इस मन्त्रका जप करो । जय और हजनके प्रभात इसीसे अधियनिका किये हुए जलको दिन और वेठकर उन्हींका ध्यान करते रही । इससे कही भी मृत्युका भय नहीं रहता । न्यास आदि सब कार्य करके बिधिवन् भगवान् शिवकी पूजा करो । यह सुद्ध करके ज्ञानभावसे बैठकर भक्तवसाल शंकरका ध्यान करना शाहिये। र्थं भगवान् शिवका ध्यान वता रहा है, जिसके अनुसार उनका चिनान करके पन्न-जप करना चाहिये। इस तरह निरन्तर जप कानेसे युद्धिमान् पुरुष भगवान् शियके प्रभावसे उस मन्तको सिद्ध कर लेता है।

मृत्युञ्जयका ध्यान हात्राच्योजनुरस्थाकुरस्यग्रहातृत्युग्य क्षेपे जिलः

फिल्रन्तं करवोर्युगेन १६३ खाङ्के सङ्ग्रती करी ।

अक्षराद्रम्गहस्तमम्बूजगतं मूर्धस्थकद्ररुकत् धीयुवार्रतके भन्ने समितिब ज्यसं च मुख्यकम् ॥

आसनपर बेठे हैं, सिरपर स्थित चन्द्रपासे निरुत्तर झस्ते हुए अमृतसे जिनका सारा शरीर भौगा हुआ है तथा जो तीन नेत्र धारण करनेवाले हैं, उन भगवान

मृत्युक्षयका, जिनके साथ गिरिराजनिदनी उथा भी विराजमान हैं, मैं भजन (चिन्तन) करता है। बद्धार्जी कारते है—सात ! मुनिश्रेष्ठ दर्भाशको इस प्रकार अपनेता ऐकर शुक्राचार्य

मगवान् डांकरका स्मरण करते हुए अपने स्थानको लीट गये। उनको वह बात सुनकर महासूनि दर्शील बढ़े प्रेमसे शिवजीका स्मरण शतमें पीओ तथा शिव-विष्युके समीप करते हुए तपस्याके लिये वनमें गये। यहाँ जाकर उन्होंने विधिपूर्वक महामृत्युक्तय मन्तका जप और प्रेमपूर्वक भगवान् ज़िवका चिन्तन करते हुए तयस्था *प्रारम्थ* की । दीर्घकालतक उस मन्त्रका जप और नपर्याद्वारा भगवान शंकरकी आराधना करके दधीयने महामृत्युञ्जय शिवको संतुष्ट किया । महापुत्रे ! उस जपसे प्रसन्नक्षित हुए भक्तवलाल भगवान् शिव दधीचके प्रेमवश उनके सामने प्रकट हो गये। अपने प्रभु शम्बुका साक्षात् दर्शन करके युनीश्वर दधीचको बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने विधिपूर्वक प्रणाम करके दोनों हाथ ओड़

भक्तिभावसे शंकरका स्तवन किया। तात !

मुवं ! तदनन्तर मुनिके प्रेमसे प्रसन्न हुए

शिवने च्यवनकुमार दर्गीचसे कहा--''तुम

वर माँगो।' भगवान् शिवका यह बचन चलाया हुआ वह वत्र परमेश्वर शिवके सनकर भक्तशिरोयणि दधीव दोनों हाथ जोड नतमस्तक हो धक्तवलल शंकरसे बोले ।



दर्भाजने कहा—देवदेव महादेव । मुझे तीन यर दीजिये। घेरी हड्डी वज हो जाय। कोई भी मेरा यथ न कर सके और मैं सर्वत्र अदीन रहें — कभी मुझमें दीनता न आये।

परमेश्वर शियने 'तथास्त' कहकर उन्हें वे तीनों वर दे दिये । शिवजीसे तीन वर पाकर मृत्युष्टय महादेवजीकी आराधना करके ये वेदमार्गमें प्रतिष्ठित महामूनि द्धीच उन्हीं कल्याणकारी शिवके प्रभावसे समस्त स्थानमें गये। महादेवजीसे अवव्यता, है। एक दिन उन महातपक्षी दश्रीचने भरी वज्रमय अस्थि और अदीनता पाकर दशीचने सभामें आकर अपने वार्षे पैरसे मेरे राजेन्द्र शुवके मसकपर लात मारी । फिर तो मसकपर बड़े वेगसे अवहेलनापूर्वक प्रहार राजा क्षुवने भी क्रोध करके दथीचपर वज्रसे किया और बड़े गर्वसे कहा—'मैं किसीसे अधिक गर्वमें 'धरे हुए थे। परंतु क्षुबका पाकर अनुषम गर्वसे भर गर्च हैं।

प्रभावसे महात्मा द्वीचका नारा न कर सका। इससे ब्रह्मकुमार क्षुवको बडा विस्मय हुआ। मुनीश्वर दघीचकी अवध्यता, अदीनता तथा कज़मे भी यब-चढ़का प्रभाव देखकर ब्रह्मकुमार शुवके मनमें बड़ा आश्चर्य हुआ। उन्होंने शीध्र ही बतमें जाकर इन्द्रके छोटे भाई पुकुन्द्रकी आराधना आरम्ब की। वे शरणागतपालक नरेश मृत्यक्षपसंचक दधीयसे पराजित हो गये थे। क्षवकी पूजासे गरुडध्यज भगवान् मधुसुदन बहुत संतुष्ट हुए। उन्होंने राजाको दिव्य दृष्टि प्रदान को। उस दिख्य दृष्टिसे ही जनार्दन-देवका दर्शन करके उन गरुडध्यजको क्षुयने प्रणाम किया और प्रिय पचनोद्वारा उनकी स्तृति की। इस प्रकार देवेश्वर आदिसे प्रशंसित उन अजेय ईश्वर श्रीनारायणदेवका पूजन और लावन करके राजाने भक्तिभावसे उनकी ओर देखा तथा उन जनाईनके वरणीमें मलक रखकर प्रणाम करनेके प्रज्ञात् उन्हें अपना अधिप्राय सुचित किया। राजा बोले-भगवन् ! दक्षीय नामसे

प्रसिद्ध एक ब्राह्मण है, जो धर्मके ज्ञाता है। द्यांचका यह बचन सुनकर प्रसन्न हुए। उनके हुनुयमे विनयका भाव है। ये पहले मेरे मित्र थे। इन दिनों रोग-शोकसे रहित आनन्द्रमग्न हो गये और शीध ही राजा क्षुबके अन्ध-शक्तोंद्वारा सदाके लिये अवध्य हो गये प्रहार किया। वे भगवान् विष्णुके गौरवसे नहीं हरता।' हरे ! वे मृत्युञ्जयसे उत्तम वर संक्षिप्त दिख्यप्राण \*

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! महात्या दक्षके वज्ञमें सुरेश्वर शिवारे मेरी पराजय द्धीचकी अवध्यताका समाचार जानकर होगी और फिर मेरा उत्थान भी होगा।

सा भी भय नहीं है। भूपते ! विशेषतः कहेंगा।' स्द्रभक्तोंके लिये तो भय नामकी कोई वस्तु भगवान् विष्णुका यह वचन सुनकर शुव है ही नहीं। यदि मैं तुम्हारी ओरसे कुछ करूँ बोलं—'बहुत अच्छा, ऐसा ही हो।' ऐसा तो ब्राह्मण दक्षीचको द:ख होगा और वह कहकर वे उस कार्यके लिये मन-ही-मन मुझ-जैसे देवताके लिये भी शापका कारण उत्सक हो प्रसन्नतापूर्वक वहीं उहर गये। वन जायगा। राजेन्द्र ! दबीचके आपसे

श्रीहरिने महादेवजीके अतुलित प्रभावका महाराज ! इसलिये में तुम्हारे साथ रहकर स्मरण किया। फिर वे ब्रह्मपत्र राजा क्षवसे कुछ करना नहीं जाइता, मैं अकेला ही बोले—'राजेन्द्र ! ब्राह्मणोंको कहीं थोड़ा- तुम्हारे लिये दधीचको जीतनेका प्रयत्न

(अध्याय ३८)

## श्रीविष्णु और देवताओंसे अपराजित दधीचका उनके लिये शाप ओर क्षुवपर अनुग्रह

ब्रह्माणी फारते हैं--नारद ! भक्तवसाल भगवान् श्रीहरि ही ब्राह्मणका रूप धारण भगवान् विष्णु राजा क्षुवका हित-साधन करके यहाँ आये हैं। इसमें संदेह नहीं कि करनेके लिये ब्राह्मणका रूप धारणकर आप पूरे मायायी है। किंतु देवेश ! दधींचके आश्रमपर गये । वहाँ उन जगहगुरु जनाईन ! युद्धे धगवान् रहकी कृपासे भूत, श्रीहरिने दिविधनारियोगणि ब्रह्मविं धविष्य और वर्तमान—तीनो कालोका वधींचको प्रणाप करके क्षचके कार्यकी ज्ञान सदा ही बना रहता है। सुब्रत ! मैं सिद्धिके लिये उद्यत हो उनसे यह आपको जानता है। आप पापहारी श्रीहरि बात कही।

हैं। उसे तम मुझे दे हो।

क्षुवके कार्यकी सिद्धि बाहनेवाले रूपको यहण कीजिये और भगवान् देवाधिदेव भीहरिके इस प्रकार याचना शंकरके स्परणपे पन लगाइये। पै भगवान् करनेपर शैवशिरोमणि द्वीचने शीव्र ही शंकरको आराधनामें लगा रहता है। ऐसी भगवान् विष्णुसे इस प्रकार कहा । दशामें भी यदि मुझसे किसीको भय हो तो

क्षुयका काम बनानेके लिये साक्षात् रहता है। मैं कभी झूठ नहीं बोलता। इस

एवं विष्णु हैं। यह ब्राह्मणका वेश छोड़िये। श्रीविष्णु जोले—भगवान् शिवकी दुष्टबुद्धिवाले राजा शुवने आपकी आराधना आराधनामें तत्पर रहनेवाले अविनाशी की है। (इसीलिये आप पद्मारे है) ब्रह्मर्षि दधीच ! मै तुपसे एक वर माँगता भगवन् । हरे ! आपकी भक्तवसालताको भी मैं जानता है। यह छल छोड़िये। अपने

दधीच बोले-ब्रह्मन् ! आप क्या आए उसे यत्रपूर्वक सत्यकी शपथके साथ बाहते हैं, यह मुझे जात हो गया। आप कहिये। मेरा पन शिवके स्मरणपें ही लगा नहीं होता। श्रीविष्णु बोले-उत्तम व्रतका पालन करनेवाले दधीच ! तुम्हारा भय सर्वधा नष्ट ही है; क्योंकि तुम शिवकी आराधनामें तत्पर रहते हो । इसीलिये सर्वज्ञ हो । परंतु मेरे कहनेसे तम एक बार अपने प्रतिदन्ही राजा क्षवसे जाकर कह हो कि 'राजेन्द्र ! मैं तुमसे

भगवान विष्णुका यह वचन सनकर भी शैवशिरोमणि महामृनि दुर्धीच निर्भय ही रहे और हँसकर बोले।

दर्भाशने कहा—में देवाधिदेव

हरता हैं।'

कही, कभी किसीसे और किविन्यात्र भी आप दुनैनोकी दृष्टिसे दूर रहनेवाले हैं। नहीं डरता —सदा ही निर्भय रहता है। इसपर श्रीहरिने मृनिको दबानेकी चेन्ना

की। देवताओंने भी उनका साथ दिया; किंतु अबकी यह बात सुनकर तपस्याकी निधि संबंधे संभी अस्य कृष्टित हो गर्च । तदननार ब्राह्मण दधीयने उनपर अनुप्रष्ट किया । भगवान् श्रीविष्णुने अगणित गणोंकी सृष्टि तत्पश्चात् श्रीविष्णु आदिको देखकर वे मुनि की। परंतु महर्षिने उनको भी भस्म कर कोधसे व्याकुल हो गये और मन-ही-मन दिया। तब भगवानने अपनी अनल विष्णु- झिकका स्परण करके विष्णु तथा पृति प्रकट की। यह सब देखकर देवताओंको शाप देने लगे। च्यवनकुमारने वहाँ जगदीश्वर भगवान् विष्णुसे कहा।

दर्धीच बोले-महाबाहो ! मापाको त्याग दीजिये। विचार करनेसे यह प्रतिभासमात्र प्रतीत होती है। माधव 🛚 मैंने सहस्रो दर्विजेय बस्तुओंको जान लिया है। आप मुझमें अपने सहित सम्पूर्ण जगतुको देखिये। निरालस्य होकर पुडामें ब्रह्मा एवं दृष्टि देता हैं।

ऐसा कहकर भगवान शिवके तेजसे दधीचको नमस्कारमात्र करके क्षव अपने

अपनी देहमें समस्त ब्रह्माण्डका दर्शन कराया । तब भगवान विष्णुने उनपर पुनः कोप करना चाहा । इतनेमें ही मेरे साथ राजा श्चल वहाँ आ पहुँचे। मैंने निश्रेष्ट खड़े हुए

भगवान् पद्मनाभको तथा देवताओंको क्रोध करनेसे रोका । मेरी बात सुनकर इन लोगोंने ब्राह्मण दश्रीचको परास्त नहीं किया । श्रीहरि उनके पास गये और उन्होंने मुनिको प्रणाम

संसारमें किसी देवता या देखसे भी मुझे भय पूर्ण ऋरीरवाले व्यवनकुमार दथीच मुनिने

किया। तदननार क्षव अत्यन्त दीन हो उन मुनीश्चर दथीलके निकट गये और उन्हें प्रणाम करके प्रार्थना करने लगे। बाव बोले-मनिश्चेष्ट | शिवधक-

पिनाकपाणि भगवान शानुके प्रसादसे शिरोगणे ! मुझपर प्रसन्न होड्ये । परमेश्वर ! मुख्यर कृपा कीजिये। बद्धाजी कहते हैं—नारद ! राजा

दधीयने कहा-देवराज इन्द्रसहित

देवताओं और पुनीचरों ! तुमलोग सहकी कोब्राब्रिसे श्रीविष्णु तथा अपने गणोंसहित पराजित और ध्यस्त हो जाओ।

देवताओंको इस तरह शाप दे शयकी ओर देखकर देवताओं और राजाओंके प्जनीय द्विजश्रेष्ठ दर्धाचने कहा-'राजेन्द्र ! ब्राह्मण ही बली और प्रभावशाली होते हैं।' स्त्रका भी दर्शन कीजिये। मैं आपको दिव्य ऐसा स्पष्टसम्परे कहकर ब्राह्मण दर्शीच

अपने आश्रममें प्रविष्ट हो गये। फिर

 संक्षिप्त शिक्पराण • \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

899

घर चले गये। तत्पश्चात् भगवान् विष्णु विष्णुको ही जो शाप प्राप्त हुआ, उसका भी देवताओंके साथ जैसे आये थे, उसी तरह वर्णन किया। जो क्षव और दर्शीचके

विवादकी कथा सुनायी और सगवान वह निश्चय ही विजयी होता है। शंकरको छोड़कर केवल बद्धा और

अपने वैकुण्ठलोकको लौट गये। इस प्रकार विवादसम्बन्धी इस प्रसङ्का नित्य पाठ वह स्थान स्थानेश्वर नामक तीर्थके रूपमें करता है, वह अपमृत्युको जीतकर प्रसिद्ध हो गया । स्थानेश्वरकी यात्रा करके टेह्हवागके पश्चात ब्रह्मलोकमें जाता है। जो मनुष्य ज्ञियका सायुज्य प्राप्त कर लेता है। इसका णठ करके रणपूर्विमें प्रवेश करता तात ! मैंने तुम्हें संक्षेपरी क्षव और द्यीचके हैं, उसे कभी मृत्युका भव नहीं होता तथा (अध्याय ३९)

देवताऑसहित ब्रह्माका विष्णुलोकमें जाकर अपना दु:ख निवेदन करना, श्रीविष्णुका उन्हें शिवसे क्षमा माँगनेकी अनुमति दे उनको साथ ले कैलासपर जाना तथा भगवान् शिवसे मिलना

नारदर्जीने कहा-विधात: ! महा- वहाँ भगवान् विष्णुको नास्कार एवं नाना प्राज ! आप शिक्तस्वका साक्षात्कार प्रकारके स्तोत्रोद्वारा उनकी सुनि करके यह हमें बताइये।

ब्रह्माजी बोले-नारद ! स्ह्रदेवके किया ! हम देवता और मूनि निश्चय ही रीनिकोंने जिनके अडू-भड़ कर दिये वे, वे आपकी शरणमें आये हैं।' समस्त पराजित देवता और मुनि उस समय मुझ ब्रह्माकी यह बात सुनकर भगवान मेरे लोकमें आये। वहाँ मुझ ख़चम्पूको लक्ष्मीपति विष्णु, जिनका मन सदा शिवमें

पूर्णरूपसे सुनाया। उसे सुनकर में इस प्रकार बोले।

हो व्यथित जिलसे बड़ी जिला करने लगा। समर्थ तेजस्वी प्रस्थरे कोई अपराध बन फिर मैंने भक्तिभावसे भगवान् विष्णुका जाव तो भी उसके बदलेमें अपराध स्परण किया । इससे मुझे समयोचित ज्ञान करनेवाले प्रमुखोंके लिये वह अपराध

करानेवाले हैं। आपने यह बड़ी अज़ुत एवं उनसे अपना दु:स निवेदन किया। मैने रमणीय शिवलीला सुनायी है। तात । बीर कहा- 'देव ! जिस तरह भी यज्ञ पूर्ण हो, धीरमह जब दक्षके बज़का विनादा करके वजमान जीवित हो और समस देवता तथा कैलास पर्यतपर चले गये, तब क्या हुआ ? मुनि सुम्ही हो जापै, वैसा उपाय कीजिये। देवदेव । रमानाथ ! देवसुखदायक

नमस्कार करके सबने बारबार मेरा स्तवन लगा रहता है और जिनके हृदयमें कभी किया। फिर अपने विशेष हेशको दीनता नहीं आती, शिवका स्मरण करके पुत्रशोकसे पीडित हो गया और अत्यन्त व्यव ऑक्कियने कहा—देवताओ ! परम

प्राप्त हुआ। तदननार देवताओं और मङ्गलकारी नहीं हो सकता। विधातः ! मुनियोंके साथ में विद्यालोकमें गया और समस्त देवता परमेश्वर शिवके अपराधी हैं:

384

सद्योदिशः ।

स्वदेवके भित्र कुबेरकी अलका नामक उनकी सेवा किया करते हैं। वे परमेश्वर महादिव्य एवं रमणीय पुरी है, जिसे सब ज़िल इस समय तमसीजनोंको परमप्रिय

क्योंकि इन्होंने भगवान शम्पुको दलका देवताओंने देखा। उस पुरीके पास ही भाग नहीं दिया। अब तुम सब लोग शुद्ध सौगर्थिक वन भी देवताओंकी दृष्टिमें हदयसे शीध ही प्रसन्न होनेवाले उन भगवान, आधा, जो सब प्रकारके वृक्षोसे हरा-भरा शिवके पैर एकडकर उन्हें प्रसन्न करो । उनसे एवं दिव्य था । उसके भीतर सर्वत्र सुरान्य क्षमा माँगो । जिन भगवानके कृषित होनेपर फैलानेवाले सीगव्यिक नामक कमल खिले यह सारा जगत् नष्ट हो जाता है तथा जिनके हुए थे। उसके बाहरी भागभें उन्दा और शासनसे लोकपालोसहित यज्ञका जीवन अलकनन्दा—ये दो अत्यन्त पात्रन दिव्य भीड़ ही समाप्त हो जाता है, वे भगनान सरिताएँ बहती हैं, जो दर्शनयात्रसे महादेख इस समय अपनी प्राणकल्लमा प्राणिमोंके पाप हर रहेती है। यक्षराज सतीसे बिक्कंड गये हैं तथा अत्यन्त दुशत्या कुन्नेरकी अरुकापुरी और सीगन्धिक वनको दक्षने अपने दुर्वचनरूपी बाणीसे उनके पीछे छोड़कर आगे बढ़ते हुए देवताओंने हदयको पहलेसे ही प्रायल कर दिया है; बोड़ी ही दूरपर शंकरजीके वटवृक्षको देखा। अतः तुमलीग शीच्र ही जाकर उनसे अपने उसने चारों ओर अपनी अविदाल छाया अपराधीके लिये क्षमा भागो । विधे ! उन्हें फेला रखी थी । वह वृक्ष सी योजन ऊँचा था शान्त करनेका केवल यही सबसे बढ़ा उपाय. और उसकी आसाएँ पचहतर सोजनतक

उनसे क्षमा मार्गमा । किया । तदनन्तर देवता, धुनि और प्रजापति आदि जिनके स्वरूप ही हैं. वे श्रीहरि उन सबको साथ ले अपने वैकुण्य-धामसे यह पर्वत बहुत ही ऊँचा है। उसके निकट कुटुम्बीजनोंके साथ सदा विशेषरूपसे

है। मैं समझता है ऐसा करनेसे चनवान, फैली हुई थी। उसपर कोई घोसला नहीं था इंकरको संतोष होगा। यह मैंने सबी बान और श्रीष्मका ताप तो उससे सदा दूर ही कही है। ब्रह्मन् ! में भी तुम सब लोगोंके यहता हा । बढ़े पुण्यात्मा पुरुषोंको ही उसका साथ जियके निकास-स्वानपर चलुंगा और दर्जन ही सकता है। यह परम रमणीय और आयन पावन है। वह दिव्य वृक्ष भगवान् देवता आदिसहित मुझ ब्रह्माको इस ऋजुका योगस्थल है। योगियोंके द्वारा सेव्य प्रकार आदेश देकर औद्वरिने देवगणीके और परम उत्तम है। पुमुक्कांके आश्रयभूत साथ कैलास पर्वत्यर जानेका शिवार इस महायोगमय बदवक्षके मीले विष्णु आदि सब देवताओंने भगवान् शंकरको विराजमान देखा। मेरे पुत्र महासिद्ध सनकादि, जो सहा शिव-अक्तिमें तत्पर भगवान् त्रियके शुभ निवास गिरिकेष्ठ रहनेवाले और शान हैं, बड़ी प्रसन्नताके कैलासको गये। कैलास भगवान् शिवको साथ उनकी सेवामें बैठे थे। भगवान् सदा ही अत्यन्त प्रिय है। मनुष्योसे भिन्न शिवका श्रीविप्रह परम शान्त दिखायी देता किना, अप्सराएँ और योगसिद्ध महात्मा था। उनके ससा कुबेर, जो गुहाको और पुरुष उसका भलीभाँति सेवन करते हैं तथा राक्षसांके खामी हैं, अपने सेवकगणी तथा रुपनेवाला सुन्दररूप धारण किये बैठे थे। भगवान् विष्णुको आया देख सत्पुरुपोके भसा आदिसे उनके अङ्गोकी बड़ी शोधा हो आश्चयदाता भगवान् स्ट उठकर खड़े हो गये रही थी। भगवान् ज्ञिव अपने वत्सल और उन्होंने सिर झकाकर उन्हें प्रणाम भी खभावके कारण सारे संसारके सहद हैं। किया। फिर विका आदि सब देवताओंने बारद । उस दिन वे एक कुझासनपर बैठे वे जब भगवान शिवको प्रणाम कर लिया, और सब संतोक सुनते हुए तुम्हारे प्रश्न तब उन्होंने मुझे नमस्कार किया--ठीक उसी करनेपर तुम्हें उत्तम ज्ञानका उपदेश दे रहे थे। तरह, जैसे लोकोंको उत्तम गति प्रदान

तुरंत उनके चरणोंसे प्रणाम किया । भेरे साच

ते बार्यों छरण अपनी दार्थी जाँचपर और करनेवाले भगवान् विष्णु प्रजापति आर्थी हाथ बाये घुटनेपा रखे, कलाईमें कश्यपको प्रणाम करते हैं। तत्पश्चात् रवाक्षकी माला बाले सुन्तर तकंपुडा से देखताओं, विद्धों, गणाधीओं और विराजमान थे। महर्विद्योसे नमस्कृत तथा स्वयं भी इस रूपमें भगवान् जिवका दर्शन (ब्रीक्षिणुको एवं गुज्ञको) नमस्कार करके उस समय विष्णु आदि सब करनेवाले भगवान् शिवसे श्रीहरिने देवताओंने दोनों हाथ जोड़ पलक झुकाकर आदरपूर्वक वार्तालाप आरम्भ किया। (अध्याव ४०)

देवताओंद्वारा भगवान् शिवकी स्तुति, भगवान् शिवका देवता आदिके अङ्गोंके ठीक होने और दक्षके जीवित होनेका वरदान देना, श्रीहरि आदिके साथ यज्ञमण्डपमें पधारकर शिवका दक्षको जीवित करना तथा दक्ष और विष्णु आदिके द्वारा उनकी स्तुति

देवताओंने भगवान् शिवजीको अत्यत्त कारण तथा वर्षमर्यातासक्य हैं। आपको विनयके साथ स्तृति करते हुए अन्तमें कहा— नषस्कार है। आपने अपने ही तेजसे सम्पूर्ण आप पर (उत्कृष्ट), परमेश्वर, परात्म तथा जगतको व्याप्त कर रखा है। आप परात्परतर है। आप सर्वत्र्याची विश्वमूर्ति निर्विकार, प्रकाशपूर्ण, चिंदानन्दस्वरूप, महेश्वरको नमस्कार है। आप विष्णुकलब, परब्रह्म परमात्मा है। महेश्वर ! ब्रह्मा, विष्णु, विष्णुक्षेत्र, भानु, भैरव, दारणागतवत्सल, इन्द्र और चन्द्र आदि समस्त देवता तथा मृति त्र्यम्बक तथा बिहरणशील हैं। आप आपसे ही उत्पन्न हुए हैं। चूँकि आप अपने मृत्युज्ञय हैं। ज्ञोक भी आपका ही रूप है, ज्ञारीरको आठ बागोमें विभक्त करके समस आप त्रिगुण एवं गुणात्मा हैं। चन्द्रमा, सूर्य संसारका योषण करते हैं, इसरिस्ये अष्ट्रमूर्ति और अग्नि आपके नेत्र हैं। आप सबके कहलाते हैं। आप ही सबके आदिकारण

<sup>•</sup> तर्जनीको अमृतेसे चोदकर और अन्य केंगुनियोको स्थापमे भिरमक फैला देनेसे को कम सिख क्षेता है, उसे 'तर्कभूदा' यहते हैं। इस्तेका नाम ज्ञानमुद्रा की है।

और आपके ही धवसे मृत्यू प्रम और शिवने बद्धा । दीवती फिरती है। क्यासिन्यो ! महेशान ! श्रीमहादेवजी बोले —सरब्रेष्ट्र ब्रह्मा और धागसे ही यज पूर्ण हो, अन्यथा नहीं।

श्रीपति विष्णुके अनुनय-धिनय करने- कहा है।

करुणामय ईश्वर हैं। आपके भयसे यह वायु पर परमेश्वर शिव प्रसन्न हो नये। चलती है। आपके भयसे अग्नि जलानेका देवताओंको आश्वासन दे हँसकर उनपर परम काम करती है, आपके भवसे सूर्य तपता है अनुवह करते हुए करुणानियान परपेश्वर

परमेश्वर ! प्रसन्न होड़ये । हम नष्ट और अचेत विष्णुदेव । आप दोनों सावधान होकर मेरी हो रहे हैं। अतः सदा ही हमारी रक्षा कीजिये, जात भूने, मैं सभी जात फहता है। तात ! रक्षा कीजिये। नाथ ! करुणानिये ! आप दोनोंकी सभी वातोंको मैंने सदा माना शस्त्रों ! आपने अवतक नाना प्रकारकी है। दक्षके बजका यह विध्यंस मैंने नहीं आपत्तियोसे जिस तरह हमें सदा सरक्षित किया है। दक्ष खर्य ही इसरोंसे देव करते हैं। रखा है, उसी तरह आज भी आप हमारी दूसरोंके प्रति जैसा बर्तांव किया जायगा, रक्षा कीजिये । नाथ । दुरींचा । आप वीध्र यह अपने लिये ही फलित होगा । अतः ऐसा कृपा करके इस अपूर्ण यज्ञका और कर्म कर्मा नहीं करना चाहिये, जो दूसरांको प्रजापति दक्षका भी उद्धार कीशिये। भगको कष्ट देनेवाला हो\* । दक्षका भारक जल अपनी आँखें मिल जाये, यजपान दक्ष गया है, इसलिये इनके सिरके स्थानमें जीवित हो जाये, पूपाके दौत जम जाये और बकरेका सिर जीड़ दिया जाय; भग देवता भुगुकी तावी-मूँछ पहले-जैसी हो जाय। जित्रको आँखरो अपने यत्रधागको देखें। शंकर ! आयुर्धो और पत्थरोकी वर्षांसे तात ! पूर्वा नामक देवता, जिनके दौत दूट जिनके अङ्ग-भङ्ग हो गये हैं, उन देखता गये हैं, यजमानके दाँतोंसे भ्रष्टीभाँति पिसे आदिपर आप सर्वेक्षा अनुप्रह करें, जिससे गये पहासका पक्षण करें। यह मैंने सची उन्हें पूर्णतः आरोध्य लाम हो। नाव । बात बतायी है। मेरा विरोध करनेवाले यज्ञकर्म पूर्ण होनेपर जो कुछ प्रेष रहे, वह भूगुको दावीके खानमें बकरेकी दाढ़ी रूगा सब आपका पूरा-पूरा भाग हो (उसमें और दी जाय। शेष सभी देवताओंके, जिन्होंने कोई हसकोप न करें)। राज्ञेव ! आपके मुझे चत्रभागके कपर्य यत्रकी अवशिव्य वसूएँ दो हैं, सारे अङ्ग पहलंकी पाँति ठीक ऐसा कहकर पुड़ा ब्रह्माके साठ सची हो जावै। अध्वर्यु आदि वाजिकोमेसे, देखता अधराध क्षमा करानेके लिये उद्यत हो जिनकी भुजाएँ दूट गयी है, जे अधिनी-हाल जोड़ भूमियर देपडके समान यह गये। कुमारोकी भूजाओंसे और जिनके हाथ ज्ञाजी कहते है-नारद ! पुझ बहाा, नष्ट हो गये हैं, वे पूराके हाथोंसे अपने लोकपाल, प्रजापति तथा मुनियोमहित काम बलावें। यह मैंने आपलोगोंके प्रेमचन्न

<sup>\*</sup> परं देशि परेषां जदाबनाताव्यविष्यति ॥ परेषां क्रेटनं कर्मं व सार्पं तत्कटाचन ।

<sup>(</sup>शिक्ष के से सि छं ४२।५-६)

» संक्षिप्त शिवदशका \* 

399

ब्रह्माजी कहते हैं—नास्ट ! ऐसा सपस्त ऋषि, पितर, अग्नि तथा अन्यान्य कहकर वेदका अनुसरण करनेवाले बहुत-से यक्ष, गन्धर्व और राक्षस वहाँ पड़े सत्सम्राद चराचरपति दयाल परमेश्वर दे। उनमेंसे कुछ लोगोंके अह तोड़ डाले महादेवजी खुर हो गये। धनवान शंकरका गर्ध थे, कुछ लोगोंके बाल नोच लिये गर्ध थे वह भाषण सुनकर श्रीविच्या और ब्राह्मासहित और कितने ही उस समराहुणमें अपने सम्पूर्ण देवता संतुष्ट हो उन्हें तत्काल साध्याद आणोंसे हाथ धो बैठे थे। उस यज्ञकी वैसी देने लगे। तहनन्तर भगवान् शासुको दुरवस्था देखकर भगवान् शंकरने अपने आमन्त्रित करके मुझ ब्रह्मा और देवर्षियोके साथ श्रीविष्णु अत्यन्त हर्षपूर्वक पुनः दक्षकी यज्ञज्ञालाकी ओर चले। इस प्रकार उनकी प्रार्थनासे भगवान् शक् विष्णु आदि देशताओंके साथ कनसलमें स्थित प्रजायति दक्षकी यजधालामें पचारे। उस समय स्द्रदेवने वहाँ यज्ञका और विद्रोपतः देखताओं तथा ऋषियोका जो बीरभाइके द्वारा



विथ्वंस किया गया था, उसे देखा। स्वाहा, प्रजापतिके धड़के साथ यहापशु बकरेका खधा, पूषा, तुष्टि, धृति, सरस्वती, अन्य सिर जोड़ दिया गया। उस सिरके जोड़े जाते

गणनायक महापराक्रमी वीरभद्रको बुखाका हैसते हुए कहा-'महाबाह वीरचड़ । यह तूमने कैसा काम किया ? वात ! तुमने बोड़ी ही देखें देखता तथा ऋषि आदिको बद्धा पारी दण्ड दे दिया। वत्स ! जिसने ऐसा द्रोहपूर्ण कार्य किया. इस बिलक्षण पत्रका आयोजन किया और जिसे ऐसा फल चिला, उस देशको तम श्रीध यहाँ ले आओ ।' भगवाद डांकरके ग्रेमा कहनेपर वीर-

भद्रने नही उतावलीके साध दक्षका

थड़ लाकर उनके सामने डाल दिया । दक्षके उस शबको सिरसे रहित देख लोक-कल्याणकारी भगवान् शंकरने आगे लडे हुए जीरमहरी हैसकर पूछा—'दक्षका सिर कहाँ है ?' तब प्रभावशाली बीरभद्रने कहा—'प्रची इंकर ! मैंने तो उसी समय दक्षके सिरको आगमें होम दिया था। वीरभद्रकी यह बात सुनकर भगवान् शंकरने देवताओंको प्रसन्नतापूर्वक वैसी ही आजा दी, जो पहले दे रखी थी। भगवान भवने उस समय जो कुछ कहा, उसकी मेरे द्वारा पूर्ति कराकर ओहरि आदि सब देवताओंने भूगु आदि सबको शीप्र ही ठीक कर दिया। तदनन्तर शम्भके आदेशसे

999

= स्ट्रसंदिता क

ही शामुकी शुभ दृष्टि पड़नेसे प्रजापतिके अब मेरी ही तरह अत्यन्त दैन्यपूर्ण शरीरमें प्राण आ गये और वे तत्काल सोकर आज्ञावाले इन देवताओंपर भी कृपा अगे हुए पुरुषकी भाँति उठकर खड़े हो गये। कीजिये। भक्तवस्मल ! दीनबन्धी ! उदते ही उन्होंने अपने सामने करुणानिधि हाम्बो ! मुझमें आपको प्रसन्न करनेके

परमेश्वरको बींध डाला था । फिर भी आप डांकरदेवकी स्तृति करने रूगे । उस समय मुझपर अनुप्रह करनेके लिये यहाँ आ गये । भगवान् शियका मुखारविन्द प्रसन्नतासे

भगवान शंकरको देखा। देखते ही दक्षके लिये कोई युण नहीं है। आप पड्निध पहले महादेवजीसे देश करनेके कारण उनका पड़त्पर संतुष्ट हों।' अतके अन्यपाकी भाँति निर्मल हो गये। इंकरकी स्तृति करके विनीतचिन प्रजापति उनके मनमें भगवान शिवकी स्तृति दक्ष बुप हो गये। तदनन्तर श्रीविध्युने हाथ करनेका विचार अपन्न हुआ। परंतु वे जोड़ प्रगवान वृषभ-ध्यत्रको प्रभाम करके अनुरागाधिकयके कारण तथा अपनी मरी प्रसक्षतापूर्ण इदय और खाप्पगद्गद र्ह्ड पुत्रीका स्मरण करके व्याकुल हो जानेके वाशोद्वारा उनकी स्तुति प्रारम्भ की *।* कारण तत्काल उनका सावन न कर सके। तदनन्तर मैंने कहा-देवदेव !

क्षोड़ी देर काद बन निधर होनेपर दक्षने लजित महादेव । करुणामागर ! प्रभो ! आप हो लोकराकर शिवदांकरको प्रणाम किया स्वतन्त्र परमान्या है, अद्वितीय एवं अविनाशी और उनकी स्तुति आरम्भ की। उन्होंने परमेखर है। देख ! ईश्वर ! आपने मेरे पुत्रपर भगवान् शंकरकी यहिमा गाते हुए बारंबार अनुग्रह किया । अपने अपमानको ओर कुछ उन्हें प्रणाप किया। फिर अन्तमें कहा- भी ध्यान न देकर दक्षके यशका उद्धार 'परपेश्वर ! आपने ब्रह्मा होकर सबसे कीजिये । देवेश्वर ! आप प्रसत्त होड्ये और

पहले आह्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये सयसा शापोको दूर कर दीजिये। आप जैसे म्बाला लाठी लेकर गौओंकी रक्षा अकर्तव्यसे शेकनेवाले हैं। करते हैं। मैंने दुवंजनरूपी आणीसे आप रखनेवाले इन्द्र आदि देवता और लोकपाल

**श्रुव**र्मे प्रेम अमड आया । उस प्रेमने उनके ऐश्चर्यसे सम्पन्न परात्पर परमात्मा है। अतः अन्तःकरणको निर्मल एवं प्रसन्न कर दिया । अपने ही बहुपूल्य उदारतापूर्ण वर्तावसे अन्त:करण महिन हो गया था। पांतु उस ब्रह्मानी कहते हैं—नारद ! इस प्रकार समय शिवके दर्शनसे वे तत्काल शस्त्- लोककल्याणकारी महाप्रभु महेश्वर

अपने मुख़से विद्या, तप और व्रत भारण सज्ञान हैं। अतः आप ही मुझे कर्तव्यकी कानेवाले ब्राह्मणोंको उत्पन्न किया था। और प्रेरित करनेवाले हैं और आप ही करता है, उसी प्रकार मर्थादाका पालन महामुने ! इस प्रकार परभ महेश्वरकी करनेवाले आप परमेश्वर दण्ड धारण किये स्तुति करके मैं दोनों हाथ जोड भसक उन साधु ब्राह्मणोंकी सभी विपत्तियोंसे रक्षा झुकाकर खड़ा हो गया। तब सुन्दर विचार

स्तिल उठा था। इसके बाद प्रसन्नचिन हुए नागो, सदस्यों तथा ब्राह्मणोंने पृथक्-समस्त देवताओं, दूसरे-दूसरे सिद्धों, ऋषियों पृथक् प्रणापपूर्वक बड़े भक्तिभावसे उनकी और प्रजापतियोंने भी इंक्स्ज़िका सहर्ष स्ति की स्तवन किया। इसके अतिरिक्त उपदेवों, (अध्याय ४१-४२)

भगवान् शिवका दक्षको अपनी भक्तवत्मलता, ज्ञानी भक्तकी श्रेष्टता तथा तीनों देवताओंकी एकता बताना, दक्षका अपने यज्ञको पूर्ण करना, सब देवता आदिका अपने-अपने खानको जाना, सतीखण्डका उपसंहार और माहात्म्य

महाजी कहते हैं—नारद ! इस प्रकार चौधा ज्ञानी ही सुझे अधिक प्रिय है। यह श्रीविष्णुके, मेरे. देवताओं और ऋषियोंके चेरा रूप माना गया है। इससे बढ़कर दूसरा तथा अन्य लोगोंके सुति करनेयर पहादेवजी कोई मुझे प्रिय नहीं है, यह मैं सत्य-सत्य बढ़े प्रसन्न हुए। फिर उन वान्युने समस्त ऋषियों, देवता आदिको कृपादृष्टिसे देखकर तथा सुझ ब्रह्मा और विष्णुका समाधान करके दक्षसे इस प्रकार कहा।

महादेवजी बोले-प्रजापति दक्ष ! में जो कुछ कहता है, सुनो । मै तुप्रपर प्रसन्न है। यद्यपि मैं सबका ईंग्रर और स्वतन्त हैं तो भी सदा ही अपने भक्तोंके अधीन रहता है। चार प्रकारके पुण्यात्मा पुरुष मेरा प्रजन करते हैं। दक्ष प्रजापते ! उन चारी घन्होंमें पूर्व-पूर्वकी अपेक्षा उत्तरोत्तर क्षेष्ठ हैं। उनमें पहला आर्त, दूसरा जिज्ञासू, तीसरा अर्थार्थी और जीधा जानी है। पहलेके सीन तो सामान्य श्रेणीके भक्त है। किंतु जीबाका

अपना विशेष महत्त्व है। उन सब भक्तोंपे

ज्ञानके विना मुखे पानेका प्रयक्ष करते हैं। कर्मके अधीन हुए मुख् मानव मुझे बेद, यज्ञ, दान और तपस्थाद्वारा भी कभी नहीं पा सकते। अतः दक्ष ! आजसे तुम बुद्धिके द्वारा मुझ धरमेश्वरको जानकर ज्ञानका आश्रय ले समाहितजित होकर कर्म करो । प्रजापते ! तुम उत्तम बुद्धिके हारा मेरी दूसरी बात भी

सनो । मैं अपने संगुण खरूपके विषयमें भी

इस गोपनीय रहस्वको धर्मकी दृष्टिसे तन्हारे

सामने प्रकट करता है। जगत्का परम

कारणरूप में ही ब्रह्मा और विष्णु हैं। पें

कहता हैं।" में आत्मज़ है। येद-वेदानाके

पारगापी विद्वान् ज्ञानके द्वारा मुझे जान

सकते हैं। जिनकी बुद्धि मन्द है, वे ही

(जिल् पुरु कः संश्वतः संश्वतः ४३।४—६)

<sup>•</sup> चतुर्विधा भजत्ते मां जनाः सुकृतिनः सदा । उत्तरांतरतः । ब्रेडासोषां दक्ष प्रजापते ॥ आती विद्यस्त्रथीयी ज्ञानी केन चतुर्वेकः । पूर्व प्रयक्ष सामान्याशतुर्धो हैः विद्यान्यते ॥ तत्र हानी प्रियतयो सम रूपं च स स्मृतः । तस्माप्रियतयो जन्यः सत्तं सत्यं वदानसहम् ॥

सबका आत्मा ईवर और साक्षी हैं। सब देवता, मुनि आदिको उस अवसरपर अपनी त्रिगुणात्पिका मायाको स्वीकार करके मैं ही जगत्की सृष्टि, पालन और संहार करता हुआ उन क्रियाओंके अनुरूप ब्रह्मा, विष्णु और रुद्ध नाम धारण करता है। उस अद्वितीय (भेदरहित) केवल (विशुद्ध) मुझ परब्रहा परमातमामें ही अज्ञानी पुरुव ब्रह्म, ईश्वर तथा अन्य सपल जीवीको भिन्नरूपसे देखता है। जैसे मनुष्य अपने सिर और हाथ आदि अङ्गोंमें 'वे युडासे भिन्न हैं' ऐसी परकीय बुद्धि कभी नहीं करता, उसी तरह मेरा भक्त प्राणिमात्रमें मुझसे चित्रता नहीं देखता। दक्ष ! में, ब्रह्मा और विष्णु तीनो स्वरूपत: एक ही है तथा हम ही सम्पूर्ण जीवरूप हैं—ऐसा समझकर जो हम तीनों वेथताओंमें भेद नहीं देखता, वही वान्ति प्राप्त करता है। जो नराथम हम तीनो देवताओं में भेदबुद्धि रसता है, यह निश्चम हो जबतक चन्द्रमा और तारे रहते हैं, तकतक नरकमें निवास करता है। दक्ष । यदि कोई विष्णुभक्त होकर मेरी निन्हा करेगा और मेरा भक्त होकर विष्णुकी निन्दा करेगा तो तुन्हें दिये हुए पूर्वीक्त सारे शाप उन्हीं दोनोंको प्राप्त होंगे और निश्चय ही उन्हें तत्वज्ञानकी प्राप्ति नहीं हो सकती।

स्वयम्प्रकाश तथा निर्विशेष हूँ ! मुने ! बड़ा हर्ष हुआ। कुटुम्बसहित दक्ष बड़ी प्रसन्नताके साथ शिवभक्तिमें तत्पर हो गया । वे देवता आदि भी शिवको ही सर्वेश्वर जानकर भगवान् शिवके भजनमें लग गये। जिसने जिस प्रकार परमात्मा शाभुकी स्तुति की थी, उसे उसी प्रकार संतुष्टवित्त हुए शान्युने कर दिया। युने । तदनन्तर भगवान् दिखकी आजा पाकर प्रसन्नवित्त हुए शिक्यक दक्षने शिवके ही अनुब्रहसे अपना यज्ञ पूरा किया। उन्होंने देवताओंको तो यज्ञभाग दिये ही, शिवको भी पूर्ण भाग दिया । साथ ही ब्राह्मणोंको दान दिया ! इस तरह उन्हें शब्दका अनुबह प्राप्त हुआ। इस प्रकार महादेवजीके उस महान् कर्मका विधिपूर्वक वर्णन किया गया । प्रजापतिने फ़रिवजोंके सहयोगसे उस यज्ञकर्मको विधिवत् समाप्त किया। पुनीश्वर ! इस प्रकार परब्रह्मस्वरूप इंकरके प्रसादसे वह दक्षका यज्ञ पुरा हुआ। तदनन्तर सब देवता और ऋषि संतुष्ट हो भगवान् शिवके यज्ञका वर्णन करते हुए अपने-अपने स्थानको चले गये। दूसरे लोग भी उस समय वहाँसे सुखपूर्वक विदा हो गये। मैं और श्रीविष्णु ची अत्यन्त प्रसन्न हो भगवान शिवके सर्वमङ्गरुदायक सुयशका निरन्तर गान ब्रह्माजी कहते हैं-भूने ! भगवान् करते हुए अपने-अपने स्थानको सानन्द चले महेश्वरके इस सुखदायक क्वनको सनकर आये। सत्युरुवोंके आश्रयभूत महादेवजी भी

सर्वभूतात्मनामेकश्ववानां यो न गश्यति । जिसुराणो भिद्यं दश्च स शालिपाँचगच्छति ॥

यः करोति त्रिटेवेषु भेटबृद्धिं नराधमः। नरके स व्यतेत्रूनं गायदाचन्द्रतरकम्।।

<sup>(</sup>जिल् पुरु हर संर सर संर ४३। १६-१७)

<sup>ं</sup> हरिभक्त्रो हि मां निन्देत्तया रीवो भवेदादि । तयो आया भवेद्यस्ते तत्वप्राप्तिभवेत्रहि ॥

<sup>(</sup>जिल् कु क से स्ट सं ४३। २१)

दक्षसे सम्मानित हो प्रोति और प्रसन्नताकै करने लगी। नास्ट ! इस तरह मैंने तुमसे आकर शब्धुने अपनी प्रिया सतीका स्वरण कथा कही।

शरीरको त्यागकर फिर हिमालवकी पत्नी मेनाके गर्भसे उत्पन्न हुई, यह बात प्रसिद्ध है। उनके वामाक्रमें स्थान पाकर अद्भुत लीलाएँ लेता है।

साथ गणोसहित अपने निवास-स्थान सतीके परम अद्भुत दिव्य चरित्रका वर्णन कैलास पर्वतको चले गये। अपने पर्वतपर किया है, जो घोग और मोक्षको देनेवाला तथा सम्पूर्ण कामनाओंको पूर्ण करनेवाला किया और प्रधान-प्रधान गणोंसे उनकी है। यह उपारूबान पापको दूर करनेवाला, पवित्र एवं परम पायन है। स्वर्ग, यहा तथा इस प्रकार दक्षकन्या सती यहमें अपने आयुको देनेवाला तथा पुत्र-पौत्र-रूप फल प्रदान करनेवारत है। तात ! जो भक्तिमान् पुरुष भक्तिभावसे लोगोंको यह कथा फिर वहाँ तपस्या करके गौरी शिवाने सुनाना है, वह इस छोकमें सम्पूर्ण कमीका भगवान् शिवका पतिरूपमें वरण किया। वे फल पाकर परखोकमें परमगतिको प्राप्त कर (अध्याय ४३)



।।स्द्रसंहिताका सतीखण्ड सम्पूर्ण।।



## रुद्रसंहिता, तृतीय (पार्वती) खण्ड

हिमालयके स्थावर-जंगम द्विविध स्वरूप एवं दिख्यत्वका वर्णन, मेनाके साथ उनका विवाह तथा मेना आदिको पूर्वजन्ममें प्राप्त हुए

सनकादिके शाप एवं वादानका कथन

गाराजीने पूछा—ब्रह्मन् !पिताके यहाँमें अपने शरीरका परित्याग करके दक्षकन्या जगहम्बा सती देवी किस प्रकार गिरिराज हिमालयकी पुत्री हुईं ? किस तरह अत्यन्त उप्र तपस्या करके उन्होंने पुनः जिबको ही पतिकपमें प्राप्त किया ? यह भेग प्रज है, आप इसपर भलीभौति और विशेषक्षमसे प्रकाश डालिये।

ब्रह्मात्रीने कहा- मुने ! नारद ! तुम पहले पार्वतीकी माताके जन्म, विवाह और अन्य भक्तिवर्धक पावन चरित्र सुनो। मनिश्चेष्ठ ! उत्तर दिशामें पर्वातीका राजा हिमवान नामक महान पर्वत है, जो महालेजस्वी और समृद्धिशाली है। उसके दो क्रप प्रसिद्ध है—एक स्थातर और दूसरा जंगम । मैं संक्षेपसे उसके घुड़म (स्वावर) स्वरूपका वर्णन करता है। वह रमणीय पर्यंत नाना प्रकारके रत्नोंका आकर (शान) है और पूर्व तथा पश्चिम समुद्रके भीतर प्रवेश करके इस तरह खड़ा है, मानो भूपण्डलको नापनेके लिये कोई मानरण्ड हो । वह नाना प्रकारके वक्षांसे ब्याप्त है और अनेक शिखरोंके कारण विचित्र शोधासे सम्बन्न दिखायी देता है। सिंह, व्याघ्र आदि पशु सदा सुखपूर्वक उसका सेवन करने हैं। हिमका तो वह धंडार ही है, इसलिये अत्यन्त उप्र जान पड़ता है। मॉनि-मॉलिके आश्चर्यजनक दश्योंसे उसकी विचित्र शोधा

होती है। देवता, ऋषि, सिद्ध और मुनि उस

पर्यतका आश्रय लेकर रहते हैं। भगवान

पवित्र और महात्माओंको भी पायन करनेवाला है। तपस्थामें वह अत्यन्त शीघ सिद्धि प्रदान करता है। अनेक प्रकारके धातुओंकी त्यान और शुभ है। वही दिव्य शारीर धारण करके सर्वाङ्ग-सुन्दर रमणीय देवताके कम्पे भी स्थित है। भगवान विष्णुका अविकृत अंश है, इसीलिये वह शैलराज साधु-संतोंको अधिक प्रिय है।

शियको वह बहुत ही प्रिय है, तपस्या

करनेका स्थान है। स्वरूपसे ही वह अत्यन्त

एक समय गिरिवर हिमयान्ने अपनी कुल-परम्पराकी स्थिति और धर्मकी वृद्धिके लिये देवताओं तथा पितरोंका हित करनेकी अधिलायासे अपना विवाह करनेकी इच्छा की। सुनीक्षर! उस अवसरपर सम्पूर्ण देवता अपने स्वार्थका विचार करके दिव्य पितरोंके पास आकर उनसे प्रसन्ता-पूर्वक बोले। देवताओंने कहा—पितरों! आप सब

दवताओं का जाय निवता ! आप सब रखेग प्रसम्भवित्त होकर हमारी बात सुनें और यदि देवताओं का कार्य सिद्ध करना आपको याँ अभीष्ट हो तो शीप्र वैसा ही करें ! आपकी ज्येष्ट पुत्री जो मेना नामसे प्रसिद्ध है, वह मङ्गलक्ष्मिणी है। उसका विवाह आपलोग अस्यन्त प्रसन्नतापूर्वक हिमवान एकंतसे कर है। ऐसा करनेपा आप सब लोगोंको सर्वथा यहान् लाभ होगा और देवताओं के दुःखोंका निवारण भी पग-पगपर होता रहेगा। देवताओं को यह बात सनकर पितरोंने

 संक्षिप्त शिक्युराण \* 

परस्पर विचार करके स्वीकृति दे दी और अभ्युद्यसे मुझोधित रहती हैं। सब-की-सब

अपनी पुत्री मेनाको विधिपूर्वक हिमालयके परम चोगिनी, ज्ञाननिधि तथा तीनों लोकोंमें बडा उत्सव मनावा गया। मनीखर नारद ! मेनाके साथ हिमालयके राभ विवाहका यह सुखद प्रसङ्घ मैंने तुपसे प्रसन्नतापूर्वक कहा है। अब और क्या सुनना चाहते हो ?

नारदजीने पूछा-विधे ! विद्वन् ! अव आदरपूर्वक मेरे सामने मेनाकी उत्पत्तिका वर्णन क्रीजिये । उसे किस प्रकार शाप प्राप्त हुआ था, यह कहिये और मेरे संदेहका निवारण कीजिये।

बहाजी बोले-मुने ! मैंने अपने दक्ष साठ कन्याएँ हुई थीं, जो सुद्धिकी उत्पत्तिये कारण बनी । नारद ! दक्षने करवप आदि क्षेष्ठ मुनियोंके साथ उनका विवास किया था, यह सब बुतान्त तो तुम्हें चिद्दित ही है। अब प्रस्तुत विषयको सुनो । उन कन्याओंमें एक स्वधा नामकी कन्या थी, जिसका विवाह उन्होंने पितरोंके साथ किया। खधाकी तीन पुत्रियाँ थीं, जो सौधान्य-शालिनी तथा धर्मकी पूर्ति थीं। उनमेंसे ज्येष्ठ पुत्रीका नाम 'मेना' था। मैझली 'चन्या'के नामसे प्रसिद्ध थी और सबसे छोटी कन्याका मानी जाती थीं। इनके सुन्दर नामोंका धन्या राजा जनककी पत्नी होगी। उसकी

शायमें दे दिया । उस परम मङ्कलमय विवाहमें सर्वत्र जा सकनेवाली हैं । मुनीश्चर ! एक समय वे तीनो बहिने घगवान विष्णुके निवासस्थान शेल्डीपमें उनका दर्शन करनेके लिये गर्यी । भगवान् विष्णुको प्रणाम और भक्तिपूर्वक उनकी स्तृति करके वे उन्हींकी

अज़ासे वहाँ दहर गयाँ। उस समय वहाँ

संतोका बढ़ा भारी समाज एकत्र हुआ था।

मुने ! अभी अवसरपर मेरे पत्र सनकादि सिद्धगण भी वहाँ गये और श्रीहरिकी स्तृति-चन्द्रना करके उन्हींकी आजासे वहाँ रहर गये। सनकादि भूनि नामक जिस पुत्रकी पहले चर्चा की है. उनके देवताओं के आहिएहम और सम्पूर्ण लोकोंमें वन्दित है। ये जब वहाँ आकर खड़े हुए, उस समय श्रेतद्वीपके सब खोग उन्हें देख प्रणाम करते हुए उठका खड़े हो गये। परंतु ये तीनों बहिने उन्हें देखकर भी वहाँ नहीं उठी । इससे सनत्कृपारने उनको (पर्यादा-रक्षार्थ) उन्हें स्वर्गसे दूर होकर नर-स्त्री बननेका आप दे दिया । फिर उनके प्रार्थना करनेपर वे प्रसन्न हो गये और बोले ।

सनस्क्रमारने कहा-पितरोंकी तीनों कन्याओं ! तम प्रसन्नचित्त होकर मेरी बात सनो । यह तुम्हारे शोकका नाश करनेवाली नाम 'कलावती' था। ये सारी कन्याएँ और सदा ही तुम्हें सख देनेवाली है। तुमभेंसे पितरोकी मानसी पुत्रियाँ शीं—उनके मनसे जो ज्येष्ठ है, वह भगवान विष्णुकी अंशभूत प्रकट हुई थीं । इनका जन्म किसी माताके हिमालब गिरिकी पत्नी हो । उससे जो कन्या गर्भसे नहीं हुआ था, अतएव ये अयोजिजा होगी, वह 'पार्वती'के नामसे विख्यात थीं; केवल लोकव्यवहारसे स्वयाकी पूत्री होगी। पितरोंकी दूसरी प्रिय कन्या, योगिनी कीर्तन करके मनुष्य सम्पूर्ण अभीष्टको कन्याके रूपमें महालक्ष्मी अवतीर्ण होंगी, प्राप्त कर लेता है। ये सदा सम्पूर्ण जगत्की जिनका नाम 'सीता' होगा। इसी प्रकार वन्दनीया त्योकमाताएँ है और उत्तम पितरोंकी छोटी पुत्री कलावती द्वापरके

पार्वतीजीके वरदानसे अपने पतिके साथ करके भगवान् शिवकी प्रिय पत्नी बनेगी। उसी शरीरसे कैलास नामक परमपदको प्राप्त हो जायगी। धन्या तथा उनके पति, जनककुलमें उत्पन्न हुए जीवन्युक्त महायोगी राजा सीरध्वज, लक्ष्यीत्वरूपा सीताक प्रभावसे वैकुण्ट धायमें जायेंगे । वृषभानुके साथ नैवाहिक मङ्गलकत्व सम्पन्न होनेके कारण जीवन्यक योगिनी कलावती भी अपनी कन्या राधाके साथ गोलोकधाममें जायगी—इसमें संजय नहीं है। विपत्तिमें पडे बिना कहाँ किनकी महिमा प्रकट होती है। उत्तम कर्म करनेवाले प्रध्यात्या पुरुषोका संकट जब दल जाता है, तब उनो दुर्लभ सुसकी प्राप्ति होती है। अब तुमलोग देवताओंका हिमालयके पास जाना और उनसे सत्कृत हो उन्हें उमाराधनकी

वर्णन कीजिये। ब्रह्माजीने कहा-नारह । जब मेनाके साथ विवाह करके द्विपवान अपने घरको गये, तब तीनों लोकोंमें बड़ा भारी उत्सव मनाया गया । हिमालय भी अत्यन्त प्रसन्न हो मेनाके साथ अपने मुखदायक सदनमें निवास करने लगे। यूने ! उस समय देवताओंसे कहा। श्रीविष्णु आदि समस्त देवता और महात्मा हिगाचल बोले—आज मेरा जन्म

कथा करी है। उनके विवाहका प्रसङ्घ भी

मैंने सुन लिया । अब आगेके उत्तम चरित्रका

अन्तिम भागमें वृषयान् वैद्यकी पत्नी होगी। प्रसन्नतापूर्वक मेरी दूसरी बात भी सुनो, जो और उसकी प्रिय पूत्री 'राधा'के नामसे सदा सख देनेवाली है। मेनाकी पूत्री विख्यात होगी। योगिनी मेनका (मेना) जगदम्या पार्वती देवी अत्यन्त दुसाह तप धन्याकी पत्री सीता भगवान श्रीरामजीकी पत्नी होंगी और लोकाचारका आश्रय ले श्रीरामके साथ विद्वार करेंगी। साक्षात् गोलोक-धायमें निवास करनेवाली राघा ही कलावतीको पत्री होंगी। ये गुप्त छोटपे बंधकर बोक्तवाकी प्रियतमा बनेंगी।

बह्मजो कहते हैं-नारद ! इस प्रकार शापके क्याजसे दुर्लभ वरदान देकर सबके द्वारा प्रशंसित भगवान सनत्क्रमार मनि माइयोसहित वहीं अन्तर्धान हो गये। तात ! पितरोकी मानसी पूत्री वे तीनों बहिनें इस प्रकार शायमुक्त हो सुल पाकर तुरंत अपने घरको चली गर्यो । (अध्याय १-२)

विधि बता स्वयं भी एक सुन्दर स्थानमें जाकर उनकी स्तुति करना

नारदजी जोले - महामते ! आपने देवताओंको आया देख महान् हिमगिरिने पेनाके पूर्वजन्मकी यह शुभ एवं अञ्चल प्रशंसापूर्वक उन्हें प्रणाम किया और अपने भाग्यकी सराहना करते हुए भक्तिभावसे उन सबका आदर-सत्कार किया। हाथ जोड पस्तक झुकाकर से बड़े प्रेमसे स्तृति करनेको उद्यत हुए। शैलराजके शारीरमें महान् रोमाञ्च हो आया । उनके नेत्रोंसे प्रेमके ऑस बहने लगे। मुने ! हिमडीलने प्रसन्न मनसे अत्यन्त प्रेमपूर्वक प्रणाम किया और विनीतचायसे खड़े हो श्रीविष्णु आदि

मुनि गिरिराजके पास गये। उन सब सफल हो गया, मेरी बडी भारी तपस्या

a संक्षित्र जिवचताण a

356

गर्यी । आज मैं धन्य हुआ । पेरी सारी भूमि उनकी स्तुति करने लगे । धन्य हुई । मेरा कुल धन्य हुआ । मेरी खो देवता बोले—शिवलोकमें निवास तथा मेरा सब कुछ धन्य हो गया, इसमें करनेवाली देवि! उपे! जगदम्बे! संशय नहीं है; क्योंकि आप सब महान् सदाशिव-प्रिये ! दुर्गे ! महेश्वरि ! हम देवता एक साथ मिलकर एक ही समय यहाँ आपको नगरकार करते हैं। आप पावन

सिद्धि मनाते हुए बोले । देवताओंने कहा—महाप्राप्त हिमाचल! हमारा हिराकारक वचन सुनो हम सब लोग जिस कामके लिये वहाँ आये रुद्रपत्नी शेकर सुदीर्घकालतक इस भूतलपर अपने प्रपन्नको प्रकाशित करनेवाली है। क्रीडा करती रहीं, वे ही अम्बिका सती अपने ब्रह्माण्डरूप शरीरमें और जगत्के जीवोंमें पितासे अनादर पाकर अपनी प्रतिज्ञाका रहकर जो ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त सम्पूर्ण स्मरण करके यज्ञमें शरीर त्याग अपने परम जगनकी पृष्टि करती है, उन आदिदेवीको

सफल हुई। आज मेरा ज्ञान सफल हुआ देवताओंने जगदम्बाका स्मरण किया और और आज मेरी सारी क्रियाएँ सफल हो बारंबार प्रणाम करके वे वहाँ श्रद्धापूर्वक

प्रधारे हैं। मुझे अपना सेक्क समझकर शान्तस्वरूप श्रीशक्ति हैं, परमपावन पृष्टि हैं। प्रसन्नतापूर्वक उचित कार्यके लिये आज्ञा दें। अव्यक्त प्रकृति और महत्तक्त—ये आपके हिमगिरिका यह बचन सुनकर वे सब ही रूप है। हम भक्तिपूर्वक आपको देवता बहे प्रसन्न हुए और अपने कार्यकी नमस्कार करते हैं। आप कल्पाणमधी शिवा हैं। आपके हाथ ची कल्याणकारी हैं। आप शुद्ध, स्थूल, सुक्ष्म और सबका परम आश्रय है। अन्तर्विद्या और सविद्यासे अत्यन्त प्रसन्न रहनेवाली आप देवीको हम प्रणाम करते हैं। हैं, उसे प्रसन्नतापूर्वक बता रहे हैं। आप बजा है। आप वृति है। आप श्री हैं गिरिराज ! पहले जो जगदाचा उपा और आप ही सबगे ब्याप्न रहनेवाली देवी दक्षकत्या सतीके रूपमें प्रकट हुई थीं और है। आप ही सूर्यकी किरणे हैं और आप ही

धामको प्रधार गर्यो । हिपगिरे ! वह कथा हम नपस्कार करते है । आप ही वेदपाता लोकमें विख्यात है और तुन्हें भी विदित है। गायत्री हैं, आप हो सावित्री और सरस्वती यदि ने सत्ती पुन: तुम्हारे घरमें प्रकट हो जायें हैं। आप ही सम्पूर्ण जगत्के लिये नार्ता तो देवताओंका महान् रक्षण हो सकता है। नामक वृति हैं और आप ही धर्मस्वरूपा ब्रह्माजी कहते हैं — श्रीविष्णु आदि बेटक्यी हैं। आप ही सम्पूर्ण भूतोंमें निद्रा देवताओंको यह बात सुनकर गिरिराज बनकर रहती है। उनकी क्षधा और तुप्ति भी हिमारूप मन-ही-मन प्रसन्न हो आदरसे झुक आप ही हैं। आप ही तृष्णा, कान्ति, छबि, गये और बोले—'प्रभो ! ऐसा हो तो बड़े तृष्टि और सदा सप्पूर्ण आनन्दको देनेवाली सौभाग्यकी बात है।' तदनन्तर वे देवता उन्हें हैं। आप ही पुण्यकर्ताओंके यहाँ लक्ष्मी बड़े आदरसे उपाको प्रसन्न करनेकी विधि बनकर खती है और आप ही पापियोंके घर वताकर खयं सदाशिव-पत्नी उमाकी झरणामें सदा ज्येष्टा (लक्ष्मीकी बडी बहिन दरिद्रता) गये । एक सन्दर स्थानमें स्थित हो समस्त के रूपमें वास करती हैं । आप ही सम्पूर्ण जगतकी ज्ञान्ति हैं। आप ही धारण करने-वाली धात्री एवं प्राणीका पोषण करनेवाली शक्ति हैं। आप ही पाँचों भूतोंके सारतच्चको प्रकट करनेवाली तत्त्वावरूपा है। आप ही नीतिजोंकी नीति तथा व्यवसायरूपिणी है। आप ही सामवेदकी गीति हैं। आप ही प्रन्थि है। आप ही यजुर्मन्त्रोकी आहति है। ऋग्वेदकी मात्रा तथा अधर्ववेदकी परम गति भी आप ही हैं। जो प्राणियोंके नाक, कान, नेत्र, मुख, भुजा, वक्ष:स्वल और इदयमें

धृतिरूपसे स्थित हो सदा ही उनके लिये मुखका विस्तार करती है। जो निदाके रूपमें संसारके लोगोंको अत्यन्त सुभग प्रतीत होती हैं, वे देवी उमा जगतुकी स्थिति एवं पालनके लिये हम सबपर प्रसन्न हों।

इस प्रकार जगजननी सती-साध्वी पहेंचरी उमाकी स्तृति करके अपने हृदयमें विदाद प्रेप लिये हे सब देवता उनके दर्शनकी इच्छासे वहीं खड़े हो गये।

(अध्याय ह)

## उमा देवीका दिव्यरूपसे देवताओंको दर्शन देना, देवताओंका उनसे अपना अभिप्राय निवेदन करना और देवीका अवतार लेनेकी बात स्वीकार करके देवताओंको आश्वासन देना

इस प्रकार स्तृति करनेपर दुगंग पीताका नाइ। करनेवाली जगजननी देवी दुर्गा उनके सामने प्रकट हुई। वे परम अद्भुत दिव्य



ब्रह्माओं कहते हैं--नारद ! देवताओंके राजमय रखपर बैठी हुई थीं। उस श्रेष्ठ रथमें युपुरू लगे हुए थे और मुलायम बिस्तर बिछे थे। उनके श्रीविद्यहका एक-एक अङ्ग करोड़ों सुधोंसे भी अधिक प्रकाशमान और रमणीय था। ऐसे अवयवोसे वे अस्यन्त उद्यासित हो रही थीं। सब ओर फैली हुई अपनी सेनोराहिन्द्रे प्रध्यभागार्थे विराजमान थीं। उनका रूप बाह्न ही सुन्दर था और उनकी छविकी कहीं तुलना नहीं थो। सदाज्ञिवके साथ विलास करनेवाली उन महापायाकी किसीके साथ समानता नहीं थी। शिवलोकमें निवास करनेवाली वे देवी त्रिविय चिन्मय गुणोंसे युक्त थीं। प्राकृत गुणीका अभाव होनेसे उन्हें निर्गुणा कहा जाता है। वे नित्यरूपा हैं। वे दुर्शेपर प्रचण्ड कोप करनेके कारण चण्डी कहलाती हैं, परंतु खरूपसे दिवा (कल्याणपयी) हैं। सबकी सम्पूर्ण पीड़ाओंका नाश करनेवाली तवा सम्पूर्ण जगत्की माता है। वे ही

 संक्षित्र शिवपराण ± 224 

अङ्कमें सुला लेती है तथा ये समस्त खजनों (भक्तों)का संसार-सागरसे उद्धार कर देती

प्रलयकालमें महानिद्रा होकर सबको अपने

है। शिवादेवीकी तेजोराशिक प्रभावसे

देवता उन्हें अच्छी तरह देख न सके। तथ उनके दर्शनकी अभिलाषासे देवताओंने फिर

उनका स्तवन किया। तदनन्तर दर्शनकी इन्छ। रखनेवाले विष्णु आदि सब देवता उन

जगरम्बाकी कृपा पाकर वहाँ उनका सत्पष्ट दर्शन कर सके।

इसके बाद देवता बोले-अञ्चिक ! देवताओं तथा मुनियो ! तुम सब लीग महादेखि ! हम सदा आपके दास है। आप अपने मनसे व्यक्षाको निकाल दो और मेरी प्रसन्तरापूर्वक हमारा निवेदन सुने। पहले बात सुनो। मैं नुमपर प्रसन्न है, इसमें संदाय आप दक्षकी पुत्रीरूपसे अवतीर्ण हो लोकमें नहीं है। सब लोग अपने-अपने स्थानको स्द्रतेयकी वरुरुभा हुई थी। उस समय जाओ और विस्कारतक सुसी रहो। मै आपने ब्रह्माजीके तथा दूसरे देवताओंके अववार हे पेनाकी पुत्री होकर उन्हें सुख

महान् दुःराका निवारण किया या। दूँगी और रुद्रदेवकी पत्नी हो जाऊँगी। यह तदननार पितासे अनादर पाकर अपनी की मेरा अत्यन्त गुप्त मत है। भगवान् दिवकी हुई प्रतिज्ञाके अनुसार आपने शरीरको त्याग दिया और खणाममें प्रधार आयों। इससे धगवान् हरको भी बहा दुःख हुआ।

महेश्वरि ! आपके चले आनेसे देवताओंका देख कहसे मैंने दक्षजवित झरीरकी त्याप कार्य पूरा नहीं हुआ। अतः हम देवता और पुनि व्याकुल डीकर आपकी शरणमें आपे है। महेशानि ! शिवे ! आप देवताओंका मनोरध पूर्ण करें, जिससे सनक्रपारका वचन सफल हो । देवि ! आप भूतलधर

अवतीर्ण हो पुन: महदेवकी पही होड्ये और यधायोग्य ऐसी लीला कीजिये, जिससे देवताओंको सुख प्राप्त हो। देवि ! इससे कैलास पर्यतपर निवास करनेवाले स्ट्रदेव भी सुखी होंगे। आप ऐसी क्या करें,

जिससे सब सुखी हों और सबका सारा

दःख नष्ट हो जाय।

कड़कर विष्णु आहि सब देवता प्रेममें मग्न हो गये और चक्तिसे विनम्र होकर चुपचाप खड़े रहे। देवताओंकी यह स्तृति सुनकर शिवादेवीको भी बड़ी प्रसन्नता हुई। उसके

अञ्चली कहते हैं-नारद ! ऐसा

हेतुका विचार करके अपने प्रभु शिवका स्मरण करती हुई भक्तवत्सला दयामयी उमादेवी उस समय विष्णु आदि देवताओंको सम्बोधित करके हैंसकर बोर्ली।

वधाने कहा - है हरे । हे विधे ! और है

रुक्ति अञ्चल है। वह ज्ञानियोंको भी मोहये डालनेखाली है। देवताओं ! उस यज्ञमें जाकर विताके द्वारा अपने खामीका अनादर

दिया है, तभीसे वे मेरे स्वामी कालाधि

रुद्रदेव तत्कारु दिगम्बर हो गये। से भेरी ही

चिन्तायें हुने रहते हैं। उनके मनमें यह विचार उठा करता है कि धर्मको जाननेवाली सती मेरा रोष देखकर पिताके यज्ञमें गयी और वहाँ पेरा अनादर देख मुझमें प्रेम होनेके कारण उसने अपना शरीर त्याग दिया। यही सोचकर वे घर-बार छोड़ अलीकिक वेप वारण करके योगी हो गर्धे। मेरी स्वरूपभूता

सतीके वियोगको वे महेश्वर सहन न कर सके । देवताओं ! भगवान् रहकी भी यह अत्यन्त इच्छा है कि भृतलपर मेना और हिपाचलके घरमें मेरा अवतार हो; क्योंकि कहकर जगदम्बा शिवा उस समब समस वे पुनः मेरा पाणित्रहण करनेकी अधिक देवताओंके देखते-देखते ही अदुश्य हो गर्यी

मेनाकी पत्री होऊँगी। ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! ऐसा

अभिकाषा रखते हैं। अतः मैं रखदेवके और दुरंत अपने खेकमें चली गयीं। संतोषके लिये अवनार लेगी और लौकिक तदनत्तर हवंसे भरे हुए विष्णु आदि समल गतिका आश्रय लेकर हिमालय-पत्नी देवता और मृनि उस दिशाको प्रणाम करके

अपने-अपने धाममें चले गये। (अध्याय ४)

मेनाको प्रत्यक्ष दर्शन देकर शिवादेवीका उन्हें अभीष्ट वरदानसे संतुष्ट करना तथा मेनासे मैनाकका जन्म

नारदर्जाने पूछा-पिलाजी ! जब देवी बनाकर नाना प्रकारकी वस्तुएँ समर्पित दुर्गा अन्तर्थान हो गयी और देवगण करके उसकी पूजा करती थी। मेनादेवी अपने-अपने धामको चले गये, उसके बाद कभी निराहार साती, कभी वृतके नियमोका क्या इआ ?

ब्रह्माजीने कहा-मेरे पुत्रीमें क्षेष्ठ विव्रवर नारद । जब विष्णु आदि देवसम्दाय हिवालय और मेनाको देवीकी आराधनाका दिवामे जिल लगाये सलाईस वर्ष व्यतीत उपदेश दे खले गये, तब गिरिराज हिमाचल कर दिये। सलाईस वर्ष पूरे होनेपर जगन्मधी

आरम्भ की। ये दिन-रात शम्भु और हुई। येनाकी उत्तम भक्तिसे संतुष्ट हो वे शिवाका चिन्तन करते हुए मिलयुक्त चित्तसे परमेश्वरी देवी उनपर अनुपह करनेके लिये नित्य उनकी सम्यक् रीतिसे आराधना करने उनके सामने प्रकट हुई। तेजोमण्डलके लते । हिमयानुकी पत्नी मेना खडी प्रसन्नतासे बीचमें विराजपान तथा दिव्य अवययोसे शिवसहित शिवादेवीकी पूजा करने लगीं। संयुक्त उमादेवी प्रत्यक्ष दर्शन दे मेनासे हैंसती

वे उन्होंके संतोषके लिये सदा ब्राह्मणीको हर्ड बोली। दान देती रहती थीं । मनमें संतानकी कामना देवीने कहा—गिरिराज हिपालयकी ले मेना चैत्रमासके आरम्बसे लेकर सत्ताईस रानी महासाध्वी मेना ! मैं तुम्हारी तपस्पासे

पालन करती, कभी जल पीकर रहती और कभी हवा पीकर ही रह जाती थीं। विश्वत तेजसे दमकती हुई दीप्तिथती मेनाने प्रेमपूर्वक

और मैना दोनों दग्यतिने बडी भारी तपस्या अंकरकार्यिनी जगदम्बा ठमा अत्यन्त प्रसन्न

वर्षांतक प्रतिदिन तत्यरतापूर्वक ज्ञिवा- बहुत प्रसन्न हूँ। तुम्हारे पनमें जो अभिलावा देवींकी पूजा और आरायनामें लगी रहीं। वे हो, उसे कहो । मेना ! तुमने तपस्या, इत अष्ट्रमीको उपवास करके नवमीको लड्ड. और समाधिके द्वारा जिस-जिस वस्तुके बलि-सामधी, पीठी, खीर और गन्ध-पुष्प लिये प्रार्थना की है, वह सब मैं तुम्हें दूँगी। आदि देवीको मेंट काती थीं। गृहाके तब मेनाने प्रत्यक्ष प्रकट हुई कालिकादेवीको किनारे ओपधिप्रस्थमें उमाकी मिड़ीकी मूर्ति देखकर प्रणाम किया और इस प्रकार कहा ।

मेना बोर्ली—देखि ! इस समय मुझे आपके रूपका प्रत्यक्ष दर्शन हुआ है। अतः मैं आपकी स्तृति करना चाहती हैं। कालिके ! इसके लिये आप प्रसन्न हों।



ब्रह्माओं कहते हैं—नारद ! मैनाके ऐसा कहनेपर सर्वपोद्विनी कालिका देवीने मनमें अत्यन्त प्रसन्न हो अपनी दोनों बाहोंसे खींचकर मैनाको हृदयसे लगा लिया । इससे उन्हें तत्काल महाज्ञानकी प्राप्ति हो गयी । फिर तो मैनादेवी प्रिय क्वनोंद्वारा धक्ति-भावसे अपने सामने खड़ी हुई कालिकाकी स्रति करने लगीं ।

मेना बोर्ली—जो महामाया जगत्को धारण करनेवासी चण्डिका, लोकधारिणी तथा सम्पूर्ण मनोवाञ्जित पदार्खीको माया, योगनिहा, जगजननी तथा सुन्दर कपलोंकी पालासे अलकृत है, उन नित्य-सिद्धा उपादेवीको मैं नमस्कार करती हैं। जो सत्रकी यातामही, नित्य आनन्दमयी, भक्तोंके शोकका नाश करनेवाली तथा कल्पपर्यन्त नारियों एवं प्राणियोंकी बुद्धिरूपिणी हैं, उन देवीको मैं प्रणाम करती है। आप यतियोके अज्ञानमय बन्धनके नाशकी हेतुभूता ब्रह्मविद्या है। फिर मुझ-जैसी नारियाँ आपके प्रभावका क्या वर्णन कर सकती है। अधर्ववेदकी जो हिंसा (मारण आदिका प्रयोग) है, वह आप ही हैं। देवि ! आप मेरे अभीष्ट फलको सदा प्रदान कीलिये। भावतीन (आकाररहित) तबा अदृश्य नित्यानित्य तन्यात्राओंसे आप हो पञ्चभूतोक समुदायको संयुक्त करनी हैं। आय ही उनकी शाक्षत शक्ति हैं। आपका रक्तप नित्य है। आप समय-समयपर योगयुक्त एवं सपर्ध नारीके कपमे प्रकट होती है। आप हो जगतकी योगि और आधार-शक्ति है। आप ही प्राकृत तत्त्वीसे परे नित्या प्रकृति कही गयी हैं। जिसके द्वारा

देनेवाली हैं, उन महादेवीको मैं प्रणाम करती

हैं। जो नित्य आनन्द प्रदान करनेवाली

आप ही सूर्य-किरणोमें स्थित प्रकाशिका शक्ति हैं। चन्द्रमामें जो आह्यदिका शक्ति है, वह भी आप ही हैं। ऐसी आप चण्डी देवीका में सखन और वन्द्रन करती हूं। आप स्क्रियोंको बहुत प्रिय हैं। कथ्यरिता

ब्रह्मचारियोंकी ध्येयभूता नित्या ब्रह्मशक्ति

ब्रह्मके स्वरूपको वशमें किया जाता (जाना

जाता) है, वह नित्या विद्या आप ही है।

मातः ! आज पुडापर प्रसन्न होइये । आप ही

अग्निके भीतर व्याप्त उप दाहिका शक्ति हैं।

तथा श्रीहरिकी माया भी आप ही है। जो लीला कीजिये। देवी इन्छानुसार रूप धारण करके सृष्टि, बहाजी कहते हैं—नारद ! मेनकाकी मदके दारीरकी भी हेतुभूता हैं, वे आप ही कहा। हैं। देखि ! आज आप मुझपर प्रसन्न हों। देवों बोलीं—पहले तुम्हें सौ बलबान्

तुम पुश्ले प्राणोंके समान प्यारी हो । तुन्हारी उनका कार्य सिद्ध कसँगी । जो इच्छा हो, वह माँगो । उसे मैं निश्चय ही ऐसा कहकर जगदात्री परमेश्वरी नहीं है।'

बोलीं—'शिवं ! आपकी जय हो, जय हो। रहा और वह प्रतिदिन बढ़ने रूगा। यदि मैं वर पानेके योग्य है तो फिर आपसे किया, जिलका नाम मैनाक था। उसने बल-पराक्रमसे युक्त तथा ऋदि-सिद्धिसे हुआ है। उसके समस्त अङ्ग क्षेष्ठ है। सम्पन्न हो । उन पुनोके पक्षात् मेरे एक पुनी हिमालयके भी पुनोमें वह सबसे श्रेष्ठ और हो, जो स्वरूप और गुणोसे सुशोधित महान् वल-पराक्रमसे सम्पन्न है। अपनेसे या होनेवाली हो; वह दोनों कुलोंको आनन्द अपने बाद प्रकट हुए समस्त पर्वतोमें देनेवाली तथा तीनों लोकोंमें पूजित हो। एकमात्र मैनाक ही पर्वतराजके पदपर जगदम्बिके ! क्रिवे ! आप ही देवताओंका प्रतिष्ठित है। कार्य सिद्ध करनेके लिये मेरी पत्री

भी आप ही हैं। सम्पूर्ण जगत्की वाच्छा तथा स्द्रदेवकी पत्नी होइये और तदनुसार

पालन और संहारमयी हो उन कार्योंका बात सुनकर प्रसन्नहृदया देवी उपाने उनके सम्पादन करती हैं तथा ब्रह्मा, विच्यु एवं मनोरबको पूर्ण करनेके शिये मुसकराकर

बहाजी कहते हैं - नास्द ! मेनाके इस बलवान् और प्रधान होगा, जो सबसे पहले प्रकार स्तुति करनेपर दुर्गा कालिकाने उत्पन्न होगा। तुन्हारी भक्तिसे संतुष्ट हो मैं पुनः उन मेनादेवीसे कहा—'तुम अपना रूपं तुमारे पहाँ पुत्रीके रूपमें अवतीर्ण मनोबाञ्चित वर माँग लो । हिमाचलप्रिये ! होकँगी और समस्त देवताओंसे सेवित हो

दे दूँगी। तुन्हारे लिये सुझे कुछ भी अदेव कालिका शिवा मेनकाके देखते-देखते वहीं अबुह्य हो गवी। तात ! महेश्वरीसे अभीष्ट महेश्वरी उपाका यह अमृतके समान वर पाकर भेनकाको भी अपार हर्ष हुआ। पशुर जनन सुनकर हिमगिरिकाधिनी मेना उनका तपस्वा-जनित सारा हैन नष्ट हो बहुत संतुष्ट हुई और इस प्रकार गया। मुने ! फिर कालक्रमसे मेनाके गर्भ उत्कृष्ट ज्ञानवाली महेश्वरि । जगदान्यके । समयानुसार उसने एक उत्तम पुत्रको उत्पन्न श्रेष्ठ वर माँगती है। जगदम्बे ! पहले तो मुझे समुद्रके साथ उत्तम मंत्री बाँधी। वह अज्ञुत सौ पुत्र हो । उन सबकी बड़ी आयु हो । छे पर्वत नागवधुओंके उपभोगका स्थल बना

 संक्षित्र दिख्यपुराषा क \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

देवी उमाका हिमवानके हृदय तथा मेनाके मधीमें आना, मधीस्था देवीका देवताओंद्वारा स्तवन, उनका दिव्यरूपमें प्रादर्भाव, माता मेनासे बातचीत तथा नवजात कन्याके ऋपमें परिवर्तित होना

देवीकी स्तृति की और तदनन्तर महेश्वरीकी समझकर अत्यन्त हर्पमे उल्लंसित हो उठीं

नाना प्रकारसे स्तृति करके प्रसन्नवित्त हुए और संतोषपूर्वक बोली।

ब्रह्माओं कहते हैं--नारद ! बदननार वे सब देवता अपने-अपने धापको चले पेना और हिमालच आदरपूर्वक देव- गये। जब नवौ महीना बीत गया और दससी कार्यकी सिद्धिके लिये कन्याप्राप्तिके हेत वहाँ जगजननी भगवती उमाका जिल्लन करने लगे । जो प्रसन्न होनेपर सम्पूर्ण अचीष्ट बस्तुओंको देनेवाली हैं, वे महेश्वरी उमा अपने पूर्ण अंझसे गिरिराज हिमवानके विनमें प्रविष्ट हुई। इससे उनके झरीरमें अपूर्व एवं सुन्दर प्रचा उत्तर आवी। वे आनन्द्रमप्र हो अत्यन्त प्रकाशित होचे लगे ! इस अज़्त तेजोराजिसे सम्पन्न प्राचमना हियालय अप्रिके समान अध्यय हो गये थे । तत्प्रशास् सुन्दर कल्याणकारी समयमे गिरिराज हिमालयने अपनी जिया मेनाके उक्तमें ज़िवाके उस परिपूर्ण अज्ञका आधान किया। इस तरह मिरिराजकी पत्नी मेनाने हिपवानके इदयमें विशवमान करणानिधान देवीकी कुपासे सुखदायक गर्भ चारण किया । सम्पूर्ण जगतकी निवासभूता देवीके आनेसे गिरित्रिया पेना सदा तेओमण्डलके बीचमे स्थित होकर अधिक शोभा पाने लगीं। अपनी त्रिया शुभाङ्गी मेवाको देखकर विस्तित हिमयान बढी प्रसन्तताका अनुभव करने लगे। गर्थमे जगदम्बाके आ जानेसे वे महान् तेजसे ख्वामवर्णा देवीको देखकर अतिहास सम्बन्न हो गयी थीं। मुने ! उस अवसरमें आनन्दका अनुभव करने रूगीं। देवीके उस विष्णु आदि देवता और मुनियोने वहाँ दिख्य अपका दर्शन करके गिरिप्रिया मेनाको आकर गर्भमें निवास करनेवाली ज्ञिवा- ज्ञान प्राप्त हो गया। वे उन्हें परमेश्वरी

होती है, उसाको बारण किया अर्थात् जन्म ले लिया। उस अवसरपर आग्राशक्ति सती-साच्वी ज्ञिया पहले मेनाके सामने अपने ही रूपसे प्रकट हुई । वसन्त ऋतुमें चैत्र मासकी नवमी तिथिको मुगडिता नक्षत्रमें आधी रातके समय चन्द्रमण्डलसे आकाशगङ्काकी माति धेनकाके उद्दरसे देवी शिवाका अपने ही स्वरूपमें प्रादुर्भाव हुआ । उस समय सम्पूर्ण संसारमे प्रसन्नता छ। गयी । अनुकूल हवा चलने लगी, जो सुन्दर, सुगन्धित एवं गम्भीर थी। उस समय जलकी वर्षाके साथ फुलोकी वृष्टि हुई। विका आदि सब देवता वहाँ आये। सबने सुखी होकर प्रसन्नताके साथ जगदम्बाके दर्शन किये और शिव-लोकमें निवास करनेवाली दिल्यक्रपा महामाचा शिवकामिनी मङ्गलमयी कालिका माताका सरवन किया। नारद ! जब देवतालोग स्तृति करके वले गये, तब मेनका उस समय प्रकट हुई नील कमल-दलके समान कान्तियाली

भी पूरा हो चला, तब जगदम्बा कालिकाने

समय पूर्ण होनेपर गर्थस्थ जिज्ञकी जो पति

\* मन्त्रप्रेतिमा »

मेनाने कहा—जगदम्बे ! महेश्वरि ! पुत्री हो जाये और देवताओंका हित-साधन आपने बही क्रमा की, जो मेरे सामने प्रकट करें।' तब मैंने 'तबास्त' कहकर तुम्हें सादर

हुई। अम्बिके ! आपकी बड़ी शोभा हो रही यह वर दे दिया और मैं अपने धामको चली है। शिवे ! आप सम्पूर्ण शक्तियोंने गयी। गिरिकामिनि ! उस वरके अनुसार

आधाराक्ति तथा तीनों लोकोंकी जननी हैं। देखि ! आप भगवान शिवको सदा ही प्रिय

हैं तथा सप्पूर्ण देवताओंसे प्रशंसित पराशक्ति हैं। महेश्वरि ! आप कपा करें और इसी रूपसे मेरे ध्यानमें स्थित हो जाये। साथ ही

मेरी पुत्रीके अनुरूप प्रत्वक दर्शनीय रूप धारण करे।

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! पर्वत-प्रती मेनाकी यह बात सुनकर अत्यन्त प्रसन्न हुई शिवादेवीने उस गिरिप्रियाको इस प्रकार

उत्तर दिया। देवी ओर्डी भेना । तुमने पहले

तत्परतापूर्वक मेरी बड़ी सेवा की थी। उस समय तुष्हारी भक्तिसे प्रसन्न हो मैं वर देनेके लिये तुम्हारे निकट आची । 'वर मांगो' मेरी इस वाणीको सनकर तुमने जो वर माँगा.

वह इस प्रकार है—'महादेवि ! आप मेरी

पार्वतीका नामकरण और विद्याध्ययन, नारदका हिमवानुके यहाँ जाना,

और उनके संदेहका निवारण करना

ब्रह्माओं कहते हैं—नारद ! मेनाके इयाम कान्तिवाली उस परम तेजस्विनी और

समय पाकर आज में तुम्हारी पुत्री हुई है।

आज मैंने जो दिव्य रूपका दर्शन कराया है.

इसका उद्देश्य इतना ही है कि तुम्हें मेरे

खरूपका स्मरण हो जाय; अन्यथा मनुष्य-

रूपमें प्रकट होनेपर मेरे विषयमें तुम

अनजान ही बनी रहतीं। अब तुप दोनों

हम्पति पुत्रीबावसे अथवा दिव्यभावसे मेरा निरन्तर जिन्तन करते हुए मुझमें श्लेह रखो।

इससे घेरी उत्तम गति प्राप्त होगी । में पृथ्वीपर अद्भर लीला करके देवताओंका कार्य सिद्ध

करूँगी। भगवान् शम्पुकी पत्नी होऊँगी और सजनोंका संकटसे उद्धार करूँगी।

गर्थी और उसी क्षण माताके देखते-देखते प्रसन्नतापूर्वक नवजात प्रतिके रूपपे

प्रेसा कहकर जगन्याता डिंग्बा चप हो

(अध्याय ६)

पार्वतीका हाथ देखकर भावी फल बताना, चिन्तित हुए हिपवान्को आश्वासन दे पार्वतीका विवाह शिवजीके साथ करनेको कहना

परिवर्तित हो गयी।

सामने महातेजस्विनी कन्या होकर लौकिक अनोरम कन्याको देखकर गिरिराज हिमालय गतिका आश्रय ले वह रोने लगी। उसका अतिहाय आनन्दमें निमन्न हो गये। तदनन्तर

मनोहर स्टन सुनकर घरकी सब ख़ियाँ हर्षसे सुन्दर पुहुर्तमें मुनियोंके साथ हिमवान्ने

ख़िल डठीं और बड़े वेगसे प्रसन्नतापुर्वक अपनी पुत्रीके काली आदि सुखदायक वहाँ आ पहुँची। नील कमल-दलके समान नाम रखे। देवी ज्ञिया गिरिराजके भवनमें

बन्धुजनोंकी प्यारी उस कन्याको कुटुम्बके किसकी सौपाम्यवती प्रिय पत्नी होगी। लोग अपने कुलके अनुरूप पार्वती नामसे पुकारने लगे। पाताने कालिकाको 'उ मा' (अरी ! तपस्या मत कर) कहकर तप करनेसे रोका था। सुने ! इसकिये यह सुन्दर मुखबाली गिरिराजनन्दिनी आगे बलकर लोकमें उमाके नामसे विख्यात हो गयी। नारद ! तदनन्तर जब विद्याके उपदेशका समय आया, तब दिखादेखी अपने चित्तको एकाग्र करके बढ़ी प्रसन्नताके साथ श्रेष्ट गुरुसे विद्या पढ़ने लगीं। पूर्वजन्पकी सारी विद्याएँ उन्हें उसी तरह प्राप्त हो गयी, जैसे शास्त्रकालमें इंसोकी पति अपने-आप स्वर्गञ्जके तटपर पहुँच जाती है और राजिएँ अपना प्रकाश स्वतः महौपश्चियोको प्राप्त हो जाता है। मुने ! इस प्रकार मैंने द्वावाकी किसी एक लीलाका ही वर्णन किया है। अब अन्य लीलाका वर्णन कड़ैगा, सुनी ।

एक समयकी बात है तुम प्रणवान ि्रावको प्रेरणासे प्रसन्नतापूर्वक हिमाचलके घर गये । मुने । तुम शिवतत्त्वके ज्ञाता और उनकी लीलाके जानकारोंमें श्रेष्ट हो। नारद ! गिरिराज हिमालयने तुम्हें घरपर आया देख प्रणाम करके तुम्हारी पूजा की और अपनी पुत्रीको बुलाकर उससे तुन्हारे बरणोंमें प्रणाम करवाया । मुनीश्वर ! फिर खयं ही तुम्हें नमस्कार करके हिमाचलने अपने सौभाग्यकी सराहना की और अत्यन्त समस्त नारियोंने यह परम साध्वी और मस्तक झुका हाथ जोड़कर तुपसे कहा।

दिनोदिन बढ़ने लगी—ठीक उसी तरह, जैसे ब्रह्मपुत्रोमें श्रेष्ट ज्ञानवान् प्रभो ! आप सर्वज्ञ वर्षाके समयमें गङ्गाजीकी जलगांत्र और हैं और कृपापूर्वक दूसरोंके उपकारमें लगे शरद-ऋतुके शुक्रमक्षमें चाँदनी बदती है। रहते हैं। पेरी पुत्रीकी जन्मकुण्डलीमें जो सुशीलता आदि गुणोंसे संयुक्त तथा गुण-दोष हो, उसे बताइये। मेरी बेटी

ब्रह्माजी कहते हैं-मृतिश्रेष्ठ ! तुम वातचीतमें कुञ्चल और कौतुकी तो हो ही, गिरिराज हिमालयके ऐसा कहनेपर तुमने कालिकाका हाथ देखा और उसके सम्पूर्ण अङ्घोपर विशेषरूपसे दृष्टिपात करके हिमालवसे इस प्रकार कहना आरम्प किया ।



नारद योले-शिलराज और मेना ! आपकी यह पुत्री चन्द्रमाकी आदिकलाके समान बढ़ी है। समस्त शुभ लक्षण इसके अङ्गोंकी शोधा बढ़ाते हैं। यह अपने पतिके लिये अत्यत्त सुखदायिनी होगी और माता-पिताकी भी कीर्ति बढायेगी। संसारकी स्वजनोंको सदा महान् आनन्द देनेवाली हिमालय बोले—हे मुने नारद! हे होगी। गिरिराज! तुम्हारी पुत्रीके हाथमें नंग-थड्ड रहनेवाला, निर्गुण और निष्काम श्चेगा । उसके न माँ होगी न बाप । उसे मान-सम्मानका भी कोई ख़वाल नहीं रहेगा और वह सदा अमङ्गल वेष धारण करेगा।

ब्रह्माजी कहते हैं — नास्द ! तुम्हारी इस बातको सून और सत्य मानकर मेना तथा हिमाचल दोनो पति-पत्नी बहुत दुःखित हुए, परंतु जगदम्बा दिवा तुन्हारे ऐसे ठचनको सुनकर और लक्षणोद्वारा उस भावी पतिको शिव पानकर मन-ही-मन हर्वसे खिल उटीं। 'नारदजीकी बात कभी झुठ नहीं हो सकती' यह सोजकर ज़िवा भगवान् ज़िवके युगल-चरणोंमें समूर्ण इदयरे अत्यन्त खेह करने लगी । नारद ! उस समय मन-ही-मन दु:स्वी हो हिमवान्ते तुमसे कहा— 'मुने । उस रेखाका फल सुनकर मुझे बड़ा तु:स हुआ है। मैं अपनी पूत्रीको उससे बचानेके लिये क्या उपाय करूँ ?"

'सुने ! तुम महान् कीतुक करनेवाले और वार्तालाप-विज्ञारद हो ।' हिमवान्की बात सुनकर अपने मङ्गलकारी चन्ननोंद्वारा उनका हर्ष बढ़ाते हुए तुमने इस प्रकार कहा ।

नारद बोले--- गिरिराज ! स्रोहपूर्वक सुनो, मेरी बात सधी है। वह झूठ नहीं होगी। हाथकी रेखा ब्रह्माजीकी लिपि है। निश्चय ही यह मिथ्या नहीं हो सकती। अतः शैलप्रवर ! इस कन्याको वैसा ही पति मिलेगा, इसमें संज्ञय नहीं । परंतु इस रेखाके कुफलसे बचनेके लिये एक उपाय भी है. उसे प्रेमपूर्वक सुनो । उसे करनेसे तुन्हें सुख मिलेगा। मैंने जैसे वरका निरूपण किया है,

सब उत्तम लक्षण ही विद्यमान हैं। केवल वैसे ही भगवान् शंकर हैं। वे सर्वसमर्थ हैं एक रेखा विलक्षण है, उसका यथार्थ फल और लीलाके लिये अनेक रूप धारण करते सनो । इसे ऐसा पति प्राप्त होगा, जो योगी, यहते हैं । उनमें समस्त कुलक्षण सद्दर्णीके समान हो जायेंगे। समर्थ पुरुषमें कोई दोष भी हो तो वह उसे दुःख नहीं देता। असमर्वके लिये ही वह दु:खदायक होता है। इस विषयमें सूर्व, अग्नि और गङ्गाका दृष्टाना सामने रखना चाहिये। इसलिये तुम विवेकपूर्वक अपनी कन्या शिवाको भगवान् ज्ञितके हाथपे साँप दो । भगवान् जिय सबके ईसर, सेव्य, निर्विकार, सामर्थ्यञ्चाली और अविनाजी है। वे जल्दी ही प्रसन्न हो जाते हैं। अत: शिवाको प्रहण कर खेते, इसमें संशय नहीं है। विशेषत: बे तपस्थासे बड़ामें हो जाते हैं। यदि शिवा तप करे तो सब काम ठीक हो जायगा। सर्वेशर दिख्य सब प्रकारसे समर्थ है। ये इन्ह्रके पञ्चका भी विनाश कर सकते हैं। ब्रह्माजी उनके अधीन हैं तथा वे सबको सुख देनेवाले है। पार्वती जगवान् शंकरकी प्यारी पत्नी होगी। वह सदा रुद्धदेवके अनुकुल रहेगी; क्योंकि यह महासाध्वी और उत्तम व्रतका पालन करनेवाली है तथा माता-पिताके समाको बदानेवाली है। यह तपस्या करके भगवान् शिवके मनको अपने वशमें कर लेगी और वे भगवान भी इसके सिवा किसी दूसरी स्त्रीसे विवाह नहीं करेंगे। इन दोनोंका प्रेम एक-इसरेके अनुरूप है। वैसा उचकोटिका प्रेम न तो किसीका हुआ है, न इस समग्र है और न आगे होगा। गिरिक्षेष्ठ ! इन्हें देवताओंके कार्य करने हैं। उनके जो-बो काम नष्टप्राय हो गये हैं, उन सबका

इनके द्वारा पुनः उज्जीवन या उद्धार होगा।

अद्विराज ! आपकी कन्याको पाकर ही

ं संक्षिप्त विवयसमा । 

भगवान् हर अर्द्धनारीश्वर होंगे । इन दोनोंका सती ! मैं तुम्हारे सिवा दूसरी किसी श्लीका पुनः हर्षपूर्वक मिलन होगा। आपकी यह अपनी पक्षी बनानेके लिये न दारण कहाँगा पुत्री अपनी तपस्याके प्रभावसे सर्वेद्धर न प्रहण। यह मैं तुमसे सत्य कहता है।' इस महेश्वरको संतुष्ट करके उनके दारीरके आर्थ प्रकार सतीके साथ उन्होंने पहले ही प्रतिज्ञा भागको अपने अधिकारमें कर लेगी, उनका कर ली है। अब सतीके मर जानेपर वे दूसरी अर्घाङ्ग बन जायगी। गिरिश्रेष्ठ । तुन्हें अपनी किसी खीको कैसे प्रहण करेंने ? यह कच्या भगवान् शंकरके सिवा दूसरे किसीको नहीं देनी वाहिये। यह देवताओंका चहामते ! सिरिराज ! इस जिययमें तुम्हें गुप्त रहस्य है, इसे कभी प्रकाशित नहीं किना नहीं करनी चाहिये। तुष्हारी यह पुत्री करना चाहिये। हिमालयने कहा - ज्ञानी मुने नाख ! मैं आपको एक बात बता रहा है, उसे प्रेम्ब्यूबंक सुनिये और आनन्दका अनुभव कीविये। सुना जाता है, महावेजनी श्रेष प्रकारकी आसक्तियोंका त्याग करके अपने मनको संबंधने रसते हुए नित्य तपन्या करते है। देवताओंकी भी दृष्टिपें नहीं आते । देववें ! ध्यानभागीये विधान हुए वे भगवान हान्यु परत्रह्ममें लगाये हुए अपने मनको कैसे हटायेंगे ? ध्यान छोड़कर विचाह करनेको कैसे उद्यत होंगे ? इस विषयमें पूझे प्रशन् संदेह है। दीपककी लोके सपान

प्रकाशमान, अविनाजी, प्रकृतिसे घरे, निर्विकार, निर्मुण, सगुण, निर्विद्येष और निरीह जो परब्रह्म है, वही उनका अपना सदादाव नामक स्वरूप है। अतः ये उसीका सर्वत्र साक्षात्कार करते हैं, किसी बाह्य— अनात्मवस्तुपर दृष्टि नहीं डालते । मुने ! यहाँ आये हुए किनरोंके मुखसे उनके विषयमें नित्य ऐसी ही बात सुनी जाती है। क्या बह वात पिथ्या ही है। विशेषत: वह वात भी सुननेथे आती है कि भगवान् हरने थी। उन्होंने कहा था—'दशकुमारी प्यारी

भी अपयान हुआ देख कोधपूर्वक अपने इमीको साव दिया था। वे ही सती फिर तुन्हारे घरमें उत्पन्न हुई हैं। तुन्हारी पुत्री वाक्षात् अण्डम्या दिवा है। यह पार्यती धगवान हरकी पत्नी होगी, इसमें संघाय नार्धे हैं। नारद ! श्रे सब बाते तुमने हिमवानुको विस्तारपूर्वक वतायों। पार्वतीका वह पूर्वम्प और चरित्र प्रीतिको बढानेवाला है। कालीके उस सम्पूर्ण पूर्ववृत्तानको तुम्हारे मुखसे सुनकर हिमवान् अपनी पत्नी और पुत्रके साथ तत्काल संदेहरहित हो गये। इसी तरह तुम्हारे मुखसे अपनी उस पूर्वकथाको सुनकर कालीने लजाके पारे मस्तक झका लिया और उसके मुखपर मन्द मुस्कानकी प्रभा फैल गयी। गिरिराज हिमालय पार्वतीके उस चरित्रको सुनकर उसके माबेपर हाब फेरने लगे और मस्तक सूंचकर पूर्वकालमें सतीके समक्ष एक प्रतिज्ञा की उसे अपने आसनके पास ही बिठा लिया। नारद ! इसके पश्चात तम उसी क्षण

यह सुनवत तुम (नारद) ने कहा-

काली ही युवंकालमें दक्षकऱ्या सती हुई

बी । उस समय इसीका सदा सर्वगद्वलदायी

सती राम था। ये सती दशकन्या होकर

रुहकी प्यारी पत्नी हुई थीं। उन्होंने पिताके

यामें अनादर पाकर तथा भगवान् लेकरका

प्रसन्नतापूर्वक स्वर्गलोकको चले गये और आनन्दसे युक्त हो अपने सर्वसम्पत्तिशाली गिरिराज हिमवान भी मन-ही-मन मनोहर भवनमें प्रविष्ट हो गये। (अध्याय ७-८)

मेना और हिमालयकी बातचीत, पार्वती तथा हिमचान्के खप्र तथा

ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! जब तुम खर्गलोकको बले गये, तबसे कुछ काल

और व्यतीत हो जानेपर एक दिन पेनाने हिमवानके निकट जाकर उन्हें प्रणाम किया । किर खड़ी हो वे गिरिकामिनी मेना अपने पतिसे विनयपूर्वक बोली।

मेनाने कहा-प्राणनाव । उस दिन

नारह पुनिने जो बात कही थी, उसको सी-खभावके कारण पैने अच्छी तरह नहीं सपड़ाा; मेरी तो यह प्रार्थना है कि आप कन्याका विवाह किसी सुन्दर वस्के साव कर दीजिये । वह विवाह सर्ववा अपूर्व सुरव देनेवाला होगा। गिरिजाका वर शुध लक्षणोंसे सम्पन्न और कुलीन होना चाहिये । मेरी बेटी मुझे प्राणोंसे भी अधिक प्रिय है।

और सुखी हो सके, वैसा कीजिये। आपको मेरा नमस्कार है। ऐसा कहकर मेना अपने पतिके व्यरणोपर गिर पडी। इस समय उनके

वार उसम वार पाकर जिस प्रकार भी प्रसन

पुरुषर आँसुओंकी धारा बह रही थी। प्राजिशिरोमणि हिमवानने उन्हें उठाया और यथावत् समद्ञाना आरम्भ किया ।

हिमालय बोले-देवि मेनके! मैं यधार्थ और तत्त्वकी बात बताता है सुनो ! भ्रम छोडो । मनिकी बात कभी झुठी नहीं हो सकती। यदि बेटीपर तुम्हें स्त्रेह है तो उसे सादर शिक्षा दो कि वह भक्तिपूर्वक सस्विर सें शिरु पुरु ( मोटा टाइप ) ९-



वित्तसे भगवान् इंकरके लिये तप करे। भेनके । यदि भगवान् ज्ञिव प्रसन्न होकर कालीका पाणिपहण कर रहेते हैं तो सब ञ्चम ही होगा। नारदजीका बताया हुआ अमहरू या अञ्चय तष्ट हो जायगा । शिवके समीप सारे अमङ्गल सदा मङ्गलरूप हो जाते है। इसकिये तम पुत्रीको शिवकी प्राप्तिके

बह्याजी कहते हैं---नारद ! हिमवान्की यह बात सनकर येनाको बढ़ी प्रसन्नता हुई। वे तपस्थामें रुचि उत्पन्न करनेके लिये पुत्रीको उपदेश देनेके निमित्त उसके पास गर्बी। परंत बेटीके सकमार अङ्गपर दृष्टिपात करके मेनाके पनमें बड़ी व्यथा हुई। उनके दोनों नेत्रोमें तरंत आँस भर आये। फिर तो

लिये तपाया करनेकी शीघ्र शिक्षा दो।

२३८ = मंकिल किवपुराण =

गिरिप्रिया ग्रेनामें अपनी पुत्रीको उपदेश देनेकी शक्ति नहीं रह गयी। अपनी माताकी उस चेप्राको पार्वतीजी सीघ ही ताह गयी। तब वे सर्लज्ञ परमेश्वरी कालिका देवी पाताको बारंबार आग्रासन दे तुरंत बोलीं। पार्वतीने कहा-मा! तम बडी समझदार हो। मेरी यह बात सुनो। आज पिछली रात्रिके सभय ब्राह्ममुहतीं मैंने एक स्तप्र देखा है, उसे बताती हैं। माताजी ( स्वप्रमें एक तयाल एवं तपस्वी ब्राह्मणने मुझे रितवकी प्रशननाके लिये उत्तम तपस्या करनेका प्रसन्नतापूर्वक उपदेश दिया है। नारद ! यह सुनकर मेनकाने जीध अपने पतिको बुलाया और पुत्रीके देखे हुए खप्रको पूर्णतः कह सुनाया। पेनकाके मुससे पुत्रीके स्वप्नको सुनकर गिरिराज हिपालय बड़े प्रसन्न हुए और अपनी प्रिय पत्नीको समझाते हुए बोले। गिरिराजने कहा - प्रिये ! पिछली रातमें मैंने भी एक स्वप्न देखा है। मैं आदरपूर्वक वसे बताता हूँ। तुम प्रेमपूर्वक उसे सुनो। एक बढे उत्तम तपस्वी थे। नारदजीने वरके जैसे लक्षण बताये थे, उन्हीं लक्षणोंसे युक इसीरको उन्होंने धारण कर रखा था। वे बड़ी प्रसन्नताके साथ मेरे नगरके निकट तपस्या करनेके लिये आये। उन्हें देखकर मुझे बड़ा हर्व हुआ और मैं अपनी पुत्रीको साथ लेकर उनके पास गया। उस समय मुझे ज्ञात हुआ कि जारदजीके बताये हुए वर भगवान शाभु ये ही है। तब मैंने उन तपस्त्रीकी सेवाके लिये अपनी पुत्रीको उपदेश देकर उनसे भी प्रार्थना की कि वे

इसकी सेवा स्वीकार करें। परंतु उस समय

उन्होंने मेरी बात नहीं मानी, इतनेमें ही बहाँ

प्रतीक्षा करने रूगे। देवचे ! शिक्यक्तशिरोमणे ! भगवान इंकरका यश परम पायन, पहलकारी, भक्तिवर्धक और उत्तम है। तुम इसे आदरपूर्वक सुनो। दक्ष-यज्ञसे अपने निवासस्यान केलास पर्यंतपर आकर भगवान् शम्भ प्रियानिरहसे कातर हो गरे और प्राणोसे भी अधिक प्यारी सती देवीका हदयसे चिन्तन करने लगे । अपने पार्पदाँको बुलाकर सरीके लिये शोक करते हुए उनके प्रेपवर्द्धक गुणोका अत्यन्त प्रीतिपूर्वक वर्णन करने लगे। यह सब उन्होंने सांसारिक गतिको दिलानेके लिये किया। फिर, गृहस्व-आश्रमकी सुन्दर स्प्रिति तथा नीति-रीतिका परित्याग करके वे दिगम्बर हो गये और सब लोकोंमें उत्पत्तकी भौति भ्रमण करने लगे। लीलाकुशल होनेके कारण

विरहीकी अवस्थाका प्रदर्शन करने लगे।

सतीके विरहसे दृ:खित हो कहीं भी उनका

दर्शन न पाकर भक्तकल्याणकारी भगवान्

इंकर पुन: कैलासगिरिपर लीट आये और

सांख्य और घेटान्तके अनुसार बहुत बड़ा

विवाद छिड़ गया । तदनन्तर उनकी आज्ञासे

मेरी बेटी वहीं रह नयी और अपने हदयमें

उन्होंकी कामना रखकर भक्तिपूर्वक उनकी

सेवा करने लगी। समुखि ! यही मेरा देखा

हुआ स्वप्न है, जिसे मैंने तुम्हें बता दिया।

अतः प्रिये मेने ! कुछ कालतक इस स्वप्रके

फलकी परीक्षा या प्रतीक्षा करनी चाहिये,

इस समय यही उचित जान पहला है। तुम

ऐसा कहकर गिरिराज हिमझान् और मेनका सुद्ध हदयसे उस खप्रके फरुकी परीक्षा एवं

बहाजी करते हैं-मुनीश्वर नारद !

निक्षित समझो, यही मेरा विचार है।

मनको यत्नपूर्वक एकाग्र करके उन्होंने करनेवाली है। समाधिमें वे अविनाजी स्वरूपका दर्शन करने रूपे। इस तरह तीनों गुणोंसे रहित हो चे धगवान् ज़िव चिरकालतक सुस्थिर भावसे समाधि लगाये बैठे रहे। वे प्रभु स्वयं ही पालके अधिपति निर्विकार परब्रह्म हैं। तदनन्तर जब असंख्य वर्ष व्यतीत हो गये, तत्र उन्होंने समाधि छोडी। उसके बाद तुरंत ही जो बरित्र हुआ, उसे मैं तुम्हें बताता है। भगवान् शिवके ललाटसे उस समय श्रमजनित पसीनेकी एक बैद पृथ्वीपर गिरी और तत्काल एक शिशुके रूपमें परिणत हो गयी। मुने! उस बालकके चार भुजाएँ थीं, शरीरकी कान्ति अनुसार बहुण करी। लाल श्री और आकार मनोहर था। दिव्य अत्यन्त दुसाह तेजसे सम्पन्न था, तथापि उस सुन्दरी स्त्रीका रूप धारण करके वहीं प्रकट हो गर्यी । उन्होंने उस सुन्दर बालकको तुरंत उठाकर अपनी गोदमें रख किया और अपने अपर प्रकट होनेवाले दबको ही सान्यके रूपमें उसे पिलाने लगी। उन्होंने खेहसे उसका मुँह चूमा और अपना ही वालक मान हैंस-हैंसकर उसे खेलाने लगीं। परपेश्वर शिवका हितसाधन करनेवाली पृथ्वी देवी सबे भावसे स्वयं उसकी माता वन गर्यो ।

संसारकी सृष्टि करनेवाले, परम समाधि लगा ली, जो समस्त दुःखोंका नारा कौतुकी एवं विद्वान् अन्तर्यांनी शम्भु वह चरित्र देखकर हैंस पड़े और पृथ्वीको पहलानका उनमें बोले—'धरणि! तप धन्य हो ! मेरे इस पुत्रका प्रेमपूर्वक पालन करो। यह क्षेष्ठ शिशु मुझ महातेजस्वी शम्बके अमजल (पसीने) से तुम्हारे ही ऊपर उत्पन्न हुआ है। वसुधे ! यह प्रियकारी बालक बद्यपि घेरे अफजलसे प्रकट हुआ है, तथापि तुन्हारे नामसे तुन्हारे ही पुत्रके रूपमे इसकी ख्याति होगी। यह सदा त्रिविध तापोंसे रहित होगा । अत्यन्त गुणवान् और भूमि देनेवाला होगा। यह मुझे भी सुल प्रदान करेगा। तुम इसे अपनी कविके

ब्रह्मानी कहते हैं-नारह ! ऐसा धुतिसे दीप्तिमान् वह शोभाशाली बालक कहकर भगवान् दिव जुप हो गये। उनके हत्रवसे विरहका प्रभाव कुछ कम हो गया। समय लोकाबार-परायण परमेश्वर शिवके उनमें विरह क्या हा, वे लोकाबारका पालन आगे वह साधारण दिश्युकी भौति रोचे कर रहे थे। वास्तवमें सत्पुरुयोंके प्रिय लगा । यह देख पृथ्वी भगवान शंकरसे भय अधिहदेव निर्विकार परमास्मा ही हैं । शिवकी मान उत्तम बुद्धिसे विकार करनेके पश्चात् उपर्युक्त आज्ञाको शिरोधार्य करके पुत्रसहित पृथ्वीदेवी शीघ्र ही अपने स्थानको चली गयी। उन्हें आत्यन्तिक सुख मिला। यह बालक 'मौम' नामसे प्रसिद्ध हो युवा होनेपर तरंत कासी चला गया और वहाँ उसने दीर्घकालतक भगवान् शंकरकी सेवा की। विश्वनाथजीकी कृपासे पहकी पदवी पाकर वे भूपिकमार शीघ्र ही श्रेष्ठ एवं दिव्यलोकमें चले गये, जो शुक्रलोकसे परे हैं। (अध्याय ९-१०)

भगवान् शिवका गङ्गावतरण तीर्थमें तपस्याके लिये आता, हिमवानुद्वारा उनका खागत, पूजन और स्तवन तथा भगवान् शिवकी आज्ञाके अनुसार

उनका उस स्थानपर दूसरोंको न जाने देनेकी व्यवस्था करना

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! हिस्रवान्की द्वारपाल हो गये थे। पुत्री लोकपुनित शक्तिस्वरूपा पार्वती इसी भूमय गिरिराज ष्टिमवान् उस हिमालयके घरमें रहकर बढ़ने लगीं। जब ओपधि-बहल उनकी अवस्ता आठ वर्षकी हो गर्धी, तब इंकरका सभागमन सनकर सर्तीके विरहसे कातर हुए शम्पुको उनके जन्दका समाचार पिला। नारद् । उस अद्भत बारिका पार्वतीको ह्वयमै रसकर वे पन-ही-मन बड़े आनन्दका अनुभव करने लगे। इसी बीचमें होकिक गतिका आशय हे श्रभुने अपने मनको एकाम करनेके लिये तप करनेका विचार किया। नन्ती आदि कुछ शान्त पार्वतीको साथ ले वे हिमालयके उत्तम शिलापर गङ्गावतार नायक तीर्थमे बले आये, जहाँ पूर्वकालचे ब्रह्मधामरी ज्यून होकर समस्त चापराधिका विनाहा करनेके लिये बली हुई परम पातनी गड़ा पहले-पहल भुतलपर अवतीर्ण हुई श्री । जितेन्द्रिय हरने वहीं रहकर तपस्था आराध की। बे आल्प्यरहित हो चेतन, ज्ञानस्वरूप, नित्य, ज्योतिर्मय, निरामय, जगन्यय, चिदानन्द-स्यरूप, देतहीन तथा आक्रयरव्हित अपने एकामभावसे आत्मभूत परमात्माका चिन्तन करने लगे। भगवान् हरके ध्यान-पराधण होनेपर तन्दी-भुड़ी आदि कुछ अन्य पार्यदगण भी भ्यानमें तत्वर हो गये। उस समय कुछ ही प्रमधगण घरमात्मा राष्ट्रकी रोवा करते थे। ये सब-के-सब मौन रहते और एक शब्द भी नहीं बोलते थे। कुछ

श्चित्रसपर प्रति आदरको भावनासे वहाँ आये। आकर सेवकोसहित गिरिराजने भगवान् रुद्रको प्रणाम किया, उनकी पूजा की और अत्यन्त प्रसन्न हो हाथ जोड़ उनका सन्दर स्तवन किया। फिर हिमालयने कहा-



'प्रची ! मेरे सीधान्यका उदय हुआ है, जो आप यहाँ प्रधारे हैं। आपने मुझे सनाथ कर दिसा। क्यों न हो, महात्वाओंने यह ठीक ही

१. गङ्गोत्तरी।

वर्णन किया है कि आप दीनवत्सरु हैं। कहा है, उसका उत्तम प्रीतिसे यवपूर्वक आज मेरा जन्म सफल हो गया। आज मेरा प्रबन्ध करो। जीवन सफल हुआ और आज मेरा सब कुछ सफल हो गया; क्योंकि आपने यहाँ पदार्पण कहकर सृष्टिकर्ता जगदीश्वर धगवान् शस्पु करनेका कष्ट उठाया है। महेश्वर ! आप मुझे अपना दास समझकर शान्तभावसे मुझे सेवाके लिये आज्ञा दीजिये। मैं बड़ी प्रसन्नतासे अनन्यचित्त होकर आपकी

अह्याजी कहते है-नारद ! गिरिराजका यह बचन सुनकर महेश्वरने किलित् आँखें खोली और सेवकोसहित हिमवानुको देखा । सेवकोसहित गिरिराजको उपस्थित देख ध्यानयोगमें स्थित हुए जगदीश्वर वृषभक्षजने मुसकराते हुए-से कहा ।

महेश्वर बोले—बोलराज ! मैं तुम्हारे

जिरहारपर एकान्तमें तपस्या करनेके लिये

सेवा करूँगा।

आया है। तुम ऐसा प्रवन्ध करो, जिससे कोई भी मेरे निकट न आ सके। तुम महात्या हो, तप्रस्वाकै धाम हो नथा मृनियों, देवताओं, राक्षसीं और अन्य महाव्याओंको भी सदा आश्रय देनेवाले हो । द्वित आदिका तुम्हारे ऊपर सदा ही निवास रहता है। तुम गङ्गासे अधिविक्त होकर सदाके लिये पवित्र हो गये हो। दुसरीका उपकार करनेवाले तथा सम्पूर्ण पर्वतीके सामध्यंशाली राजा हो । गिरिराज ! मैं यहाँ गङ्गावतरण-स्वरूमें तुष्हारे आश्रित होकर आत्मसंयमपूर्वक बडी पर्वतप्रवर ! मेरी यही सबसे बडी सेवा समझाया। है। तुम अपने घर जाओ और मैंने जो कड़

बहाजी कहते हैं—नारद! ऐसा

जप हो गये। उस समय गिरिराजने श्रम्भुसे प्रेमपूर्वक यह बात कही-'जगन्नाथ ! परमेश्वर । आज मैंने अपने प्रदेशमें स्थित हुए आपका स्वागतपूर्वक पूजन किया है. यही मेरे किये महान सौधान्यकी बात है। अब आपसे और क्या प्रार्थना करी। महेश्वर ! कितने ही देवता बढ़े-बढ़े यलका आश्रय ले महान् तप करके भी आपको नहीं पाते । से ही आप यहाँ स्वयं उपस्थित हो गये। मुझसे खडकर श्रेष्ट सौचाप्यशाली और पुण्यात्मा दूसरा कोई नहीं है; क्योंकि आप मेरे पृष्ठभागपर तपस्थाके लिसे उपस्थित हुए हैं। परमेश्वर । आज मैं अपनेको देवराज इन्ह्रसे भी अधिक भाग्यवान् यानता है; क्योंकि सेवकोंसहित आपने यहाँ आकर मुझे अनुप्रहका भागी बना दिया । देवेश ! आप खतन्त्र हैं । यहाँ बिना किसी विघ्र-बाधाके उत्तम तपस्या

बहाजी कहते हैं—नारद ! ऐसा कहकर गिरिराज हिमालय तुरंत अपने घरको स्त्रीट आये। उन्होंने अपनी प्रिया प्रसन्नताके साथ तपस्या करूँगा। मेनाको बड़े आदरसे यह सारा वृत्तान्त कह शैलराज ! गिरिश्रेष्ठ ! जिस साधनसे यहाँ सुनाया । तत्पश्चात् शैलराजने साथ मेरी तपस्या बिना किसी विघ्न-बाधाके चालु जानेवाले परिजनों तथा समस्त सेवक-रह सके, उसे इस समय प्रयत्नपूर्वक करो । गणोंको ब्रुलकर उन्हें टीक-टीक हिमालय बोले-आजसे कोई भी

कौजिये । प्रभो ! मैं आपका दास हैं। अतः

सदा आपकी आजाके अनुसार सेवा

अस्टेगा ।'

 संक्षित जिल्लाम्स्य \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

282

पृष्टभागमें ही हैं, मेरी आज़ा मानकर न गणांको शीव्र ही नियन्तित करके हिमवानने जाय । यह मैं सची बात कहता हैं । यदि कोई विश्वनिवारणके न्त्रिये जो सुन्दर प्रयत्न किया, वहाँ जायगा तो उस महादृष्टको में विदोध वह तन्हें बताता है सुनो ( अध्याय ११)

गढ़ावतरण नामक स्थानमें, ओ मेरे दण्ड हुंगा। मुने ! इस प्रकार अपने समल

हिमबानुका पार्वतीको शिवकी सेवामें रखनेके लिये उनसे आज्ञा माँगना और शिवका कारण बताते हुए इस प्रस्तावको अखीकार कर देना

शैलराज हिमालय उत्तम फल-फुल लेकर अपनी पुत्रीके साथ हर्पपूर्वक भगवान् हरके समीप गये। वहाँ जाका उन्होंने ध्यान-परायण त्रिलोकीनाच जिल्लो प्रणाम किया और अपनी अञ्चल कन्या कालीको हदयसे उनकी संचामें आर्थित कर दिया । फल-फल आदि सारी सामग्री उनके सामने रखकर पुत्रीको आगे करके शैलराजने प्रायसे कहा--'भगवन् ! मेरी पूर्वी आप भगवान् चन्द्रशेलरकी सेथा करनेके लिये उत्सक है। अतः आपके आराधनकी इन्छासे में इसको साथ लाया है। यह अपनी दो सहित्योंके

ब्रह्माओं कहते हैं—नास्द ! तदनन्तर

इस कन्याको सेवाके लिये आजा दीजिये ।" तब भगवान् शंकरने उस परम् मनोहर कामरूपिणी कन्याको देशकर आँखे पूँड लीं और अपने त्रिगुणातीत, अखिनाशी, परमतस्वयय उत्तम 'स्वयका ध्यान आरका किया। उस समय सर्वेश्वर एवं सर्वव्यापी जटाज्हधारी सेटानखेश चन्द्रकलाविध्वण

साध सदा आप शंकरको हो सेवाचे रहे।

नाथ । यदि आपका पुडापर अनुग्त है तो

शम्भ उत्तम आसनपर बैठकर नेत्र वंट किये

तप (ध्यान) में ही लग गये। यह देख हिमाचलने मस्तक झकाकर पन: उनके चरणोपे प्रणाम किया । यद्यपि उनके हटवमें दीनता नहीं थी, तो भी वे उस समय इस संशवमें पह गये कि न जाने भगवान मेरी प्रार्थन। खीकार करेंगे या नहीं । वक्ताओंमें

श्रेष्ट गिरिराज हिंपवानने जगतक एकमात्र बन्धु चगवान् दिल्हसे इस प्रकार कहा। हिमालय बोले-देवदेव ! पहादेव ! करुजाकर! शंकर ! विभी ! मैं आपकी

शरणमें आया है। आँखें स्मोलकर मेरी ओर देखिये । शिक्षः । शर्तः । महेशानः । जगतुको आजन्द प्रदान करनेबाले प्रभो ! महादेव ! सम्पूर्ण आपतियांका निवारण करनेवाले हैं। मैं आपको प्रणाम करता हैं। स्वापित् ! प्रमो ! मैं अपनी इस प्रवीके साथ

आऊँगा । इसके लिये आदेश दीजिये । उनकी यह बात सुनकर देवदेव महेचाने आँखें खोलकर ध्यान छोड़ दिया और कुछ सोच-विचारकर कहा।

प्रतिदिन आपका दर्शन करनेके लिये

महेश्वर बोले-- गिरिराज ! तुम अपनी इस कथारी कन्याको घरमें रखकर ही नित्य मेरे दर्शनको आ सकते हो, अन्यधा पेरा दर्शन नहीं हो सकता।

महेश्वरकी ऐसी बात सुनकर शिवाके पिता हिमवान् पसंक झुकाकर उन भगवान शिवसे बोले-'प्रभो ! यह लो वताइये, किस कारणसे में इस कन्याके साथ आपके

दर्शनके लिये नहीं आ सकता। क्या यह लिये मैं तुम्हें बारंबार रोकता है। वेदके



आपकी सेवाके योग्य नहीं है? फिर इसे नहीं लानेका क्या कारण है, यह मेरी समझमें नहीं आता।'

यह सुनकर भगवान् वृषभक्षक शम्पु हैसने लगे और विदोषतः दुष्ट योगियोंको लोकाचारका दर्शन कराते हुए वे हिमालयसे बोले— 'शैलराज! यह कुमारी सुन्दर कटिप्रदेशसे सुशोधित, तन्बङ्गी, चन्द्रपुली और शुभ लक्षणोंसे सम्पन्न है। इसलिये इसे मेरे समीप तुम्हें नहीं लाना चाहिये। इसके

पारंगत विद्वानोंने नारीको मायारूपिणी कहा है। विशेषतः युवती स्त्री तो तपखीजनोंके तपमे विद्य डालनेवाली ही होती है। गिरिश्रेष्ट ! में तपस्वी, योगी और सदा यायासे निर्लिप्त रहनेवाला हूँ। पुड़ो युवती ह्यीसे क्या प्रयोजन है। तपस्वियोंके श्रेष्ठ आश्रय हिमालय ! इसलिये फिर तुन्हें ऐसी बात नहीं कहनी चाहिये, क्योंकि तुम बेदोक्त वर्षमें प्रवीण, ज्ञानियोपे श्रेष्ठ और विद्वान् हो । अवलगज ! स्त्रीके सङ्गर्स मनमें शीव ही विषयवासना उत्पन्न हो जाती है। उससे वैराग्य नष्ट होता है और वैराग्य न होनेसे पुरुष उत्तम तपस्थासे प्रष्ट हो जाता है। इसलिये डौल ! तपसीको सियोका संग नहीं करना चाहिये, क्योंकि स्वी महाविषाय-वासनाकी जड़ एवं ज्ञान-वैराप्यका विनाश करनेवाली होती है।'

बह्मजी कहते हैं—नारद ! इस तरहकी बहुत-सी बाते कहकर महायोगिहारोमणि भगवान् महेश्वर खुप हो गये। देवर्षे ! प्रम्मुका यह निसमय, निःस्पृह और निष्ठुर चलन सुनकर कालीके पिता हिमवान् चिकत, कुछ-कुछ व्याकुल और खुप हो गये। तपस्त्री शिवकी कही हुई बात सुनकर और पिरिराज हिमवान्को चिकत हुआ जानकर भवानी पार्वती उस समय भगवान् शिवको प्रणाम करके विशद बचन बोलीं। (अध्याप १२)

兹

भवत्यचल तस्सङ्ग्रस् विषयोत्पित्यञ्ज तै । विनञ्जाति च वैदान्यं ततो भ्रष्ट्यति सतपः ॥
 अतस्तपन्तिना शैल न कार्या क्रीष्ट्र समातिः । महाजितयम्सः सा ज्ञानवैदान्यनाञ्चिति ॥

388 • संक्षिप्त विस्वपुराचा ४

पार्वती और शिवका दार्शनिक संवाद, शिवका पार्वतीको अपनी सेवाके लिये आज्ञा देना तथा पार्वतीद्वारा भगवानकी प्रतिदिन सेवा

भवानीने वहा-योगिन ! आपने कालीने कहा-कल्याणकारी प्रभो ! तपस्वी होकर गिरिराजसे यह क्या बात कह चोगिन् ! आपने जो बात कही है, क्या वह

डाली ? प्रधो ! आप ज्ञानविद्यास्ट हैं, तो वाणी प्रकृति नहीं है ? फिर आप उससे परे

भी अपनी बातका उत्तर मुझसे सुनिये। क्यों नहीं हो गये ? (क्यों प्रकृतिका सहारा

शक्यों ! आय तपः शक्तिसे सम्पन्न होकर ही लेकर बोलने छगे ?) इन सब वातीको

बड़ा भारी तथ करते हैं। उस शक्तिके कारण विचार करके तात्विक दृष्टिसे जो यथार्थ

ही आप महाताको तपस्या करनेका विचार जात हो, उसीको कहना चाहिये। यह सब

शक्ति है, उसे ही प्रकृति जानना चातिये। प्रकृतिसे ही सबकी सृष्टि, पालन और संहार

होते हैं। भगवन् ! आव कीन है ? और सक्ष्म प्रकृति क्या है ? इसका विचार क्रीजिये । प्रकृतिके जिना लिङ्ग्लपी महेश्वर

कैसे हो सकते हैं ? आप सदा प्राणियोंके लिये जो अबंनीय, बन्दबीय और विकानीय हैं, यह प्रकृतिके ही कारण है। इस चानको

ह्रदयसे विचारकर ही आपको जो कहना हो. वह सब कड़िये। महालो कहते हैं नारह !

पार्वतीजीके इस वचनको मुनकर महती लीला करनेमं लगे हुए प्रसन्नचित्त महेश्वर हैंसते हुए खोले।

महश्वरने कहा-मैं उत्कृष्ट तपखाद्वारा ही प्रकृतिका नाश करता है और तत्वत:

प्रकृतिरहित शम्भुके रूपमे स्थित होता है। अतः सत्पुरुषोको कभी या कहीं प्रकृतिका

संप्रह नहीं करना चाहिये। लोकाचारसे दर एवं निर्विकार रहना बाहिये।

नारद ! जब शम्भूने लीकिक व्यवहारके अनुसार यह बात कही, तब काली भन-ही-

हुआ है। सभी कमोंको करनेकी जो यह कुछ सदा प्रकृतिसे वैधा हुआ है। इसलिये

आएको न तो थोलना चाहिये और न कछ करना ही चाहिये; क्योंकि कहना और करना-सब व्यवहार प्राकृत ही है। आप

अपनी बुद्धिसे इसको समझिये। आप जो कुछ सुनते, साने, देखते और करते हैं, यह सब प्रकृतिका ही कार्य है। झठे वाद-विवाद करना व्यर्थ है। प्रभो ! दाम्भो ! यदि आप

पर्वतपर आप तपस्या किस लिये करते हैं ? हर ! प्रकृतिने आपको निगल लिया है। भवः आप अपने खलपको नहीं जानते। ईश ! आप चरि अपने स्वरूपको जानते हैं तो किस रिज्ये तप करते हैं ? योगिन ! पढ़ो आपके साथ बाद-विवाद करनेकी क्या

प्रकृतिसे यरे हैं तो इस समय इस हिमदान्

होनेपर विद्वान् पुरुष अनुमान प्रमाणको नहीं मानते। जो कुछ प्राणियोकी इन्द्रियोंका विषय होता है, वह सब जानी प्रत्योंको बुद्धिसे विचारकर प्राकृत ही मानना

आवज्यकता है ? प्रत्यक्ष प्रमाण उपलब्ध

चाहिये। योगीद्यर ! बहुत कहनेसे यथा लाभ ? मेरी उनम सात सुविधे। मैं प्रकृति है। आप पुरुष हैं। यह सत्य है, सत्य है। इसमें संज्ञय नहीं है। मेरे अनुग्रहसे ही आप

मन हैंसकर मध्र वाणीमें बोलीं।

सगुण और साकार माने गये हैं। मेरे बिना ब्रह्माजी कहते है—नारद ! गिरिराज तो आप निरीह हैं। कुछ भी नहीं कर सकते हिमवानुके ऐसा कहनेपर लोककल्याणकारी हैं। आप जितेन्त्रिय होनेपर भी प्रकृतिके भगवान डोकर हैंस पढ़े और आदरपूर्वक अधीन हो सदा नाना प्रकारके कर्म करते उनसे बोले—'अब तब जाओ ।' शंकरकी रहते हैं। फिर निर्विकार कैसे हैं ? और आज़ा पाकर हिमवान अपने घर छौट गये। मुझसे रिव्स कैसे नहीं ? इंकर ! यदि आप वे गिरिजाके साथ प्रतिदिन उनके दर्शनके प्रकृतिसे परे हैं और यदि आपका यह कथन किये आते थे। काली अपने पिताके बिना सत्य है तो आपको मेरे समीप रहनेपर भी भी दोनो सरिवयोंके साथ नित्य शंकरजीके हरना नहीं चाहिये।

सांख्य-आसके अनुसार कहा हुआ वचन सुनकर भगवान् शिव वेदान्तमतर्मे स्वित हो। आदेशसे ही ऐसा होता था। प्रत्येक गण उनसे यों बोले ।

शास्त्रनिधिद्ध नहीं होनी चाहिये ।

गिरिजासे ऐसा कड़कर भक्तोंपर कह सुनाया। इन्ह्रियातीत भगवान शंकरने अनुप्रह और उनका पनोरञ्जन करनेवाले गिरिराजके कहनेसे उनका गीरव मानकर भगवान् जिस्र हिमसान्से बोले। उनकी पुत्रीको अपने पास रहकर सेवा

सकता ।

यह कथन सुनकर हिमवान्ने उन्हें प्रणाम उपचारोसे विधिवत् हरकी पूजा करके करके कहा—'महादेव ! देवता, असुर बारंबार उनके चरणोमें प्रणाम करनेके और मनुष्योसहित सम्पूर्ण जगत् तो आपका पश्चात् प्रतिदिन पिताके घर लौट जाती रहीं।

पास जाती और भक्तिपूर्वक उनकी सेवामें बक्षाजी कहते हैं—पार्वतीका यह लगी रहती। नन्दीश्वर आदि कोई भी गण उन्हें रोकता नहीं था। तात ! यहेशाफे

पवित्रतापूर्वक रहकर उनकी आजाका श्रीदिवने कही—सुन्दर धाषण पालन करता बा। जो विचार करनेसे करनेवाली गिरिजे ! यदि तुम सांख्य-मतको परस्पर अधित्र सिद्ध होते हैं, उन्हीं द्वावा थारण करके ऐसी बात कहती हो तो और जिस्ते सांख्य और वेदान्त-मतमें स्थित प्रतिदिन मेरी सेवा करो; परंतु वह होवा हो जो कल्याणदायक संबाद किया, वह सर्वदा सुख देनेवाला है। यह संवाद भैने यहाँ

शिवने कहा-मिरिशक ! मैं यही करनेके रिव्यं खीकार कर रिव्या। तुम्हारे अत्यन्त रमणीय श्रेष्ट शिम्बरकी काली अपनी हो सरिवर्णेक साथ भूमिपर उत्तम तपस्या तथा अपने आनन्द्रमय चन्द्रशेखर महादेवजीकी सेवाके लिये परमार्थाखरूपका विचार करता हुआ प्रतिदिन आती-जाती रहती थीं। वे भगवान् विसरींगा। पर्वतराज ! आप मुझे यहाँ शंकरके घरण धोकर उस वरणामृतका पान तपस्या करनेकी अनुमति दे। आपकी करती थीं। आगसे तपाकर शुद्ध किये हुए अनुज्ञाके जिना कोई तथ नहीं किया जा बरहसे (अथवा गरम जलसे घोषे हुए वसके द्वारा) उनके शरीरका मार्जन करती, देवाधिदेव शुलधारी भगवान् शिवका उसे पलती-पोडती श्री। फिर सोलह

ही है। मैं तुच्छ होकर आपसे क्या कहें ?' पुनिश्रेष्ट ! इस अकार ध्यानपरायण

संस्टिप शिवपुराण ॥

588

समय व्यतीत हो गया, तो भी वे अपनी इन्द्रियोंको संयममे रखकर पूर्ववत् उनकी सेवा करती रहीं। महादेवजीने जब फिर उन्हें

शंकरकी सेवामें लगी हुई शिवाका महान्

अपनी सेवामें नित्य तत्पर देखा, तब वे द्यासे द्रवित हो उठे और इस प्रकार विचार करने

लगे—'यह काली जब तपश्चर्याञ्चत करेगी और इसमें गर्चका बीज नहीं रह जायगा.

तभी में इसका पाणिव्रहण करूँगा।' ऐसा विचार करके महालीला करने-वाले महायोगीश्वर भगवान् भूतनाद्य तत्काल

ध्यानमें स्थित हो गये । मुने ! परभाता। शिव

जब ध्यानमें एता गये, तब उनके इत्यमें दूसरी कोई जिन्ता नहीं रह गयी। काली प्रतिदिन महात्या शिवके रूपका निरन्तर प्राप्त किया। फिर वे पार्वती और परमेश्वर जिलान करती हुई उत्तम पक्तिभावसे उनकी परस्पर आवस प्रेमसे और प्रसन्नता-

देशते थे। फिर भी पूर्व चिनाको भूलका सिद्ध किया।

उन्हें देखते हुए भी नहीं देखते थे।

वहाँ आदरपूर्वक भेआ। वे कामकी प्रेरणासे कालीका रुद्रके साथ संचोग कराना चाहते थे। उनके ऐसा करनेमें कारण यह था कि महापराक्रमी तारकासुरसे वे बहुत पीड़ित थे (और इंकरजीसे किसी महान् बलवान

इसी बीचमें इन्द्र आदि देवताओं तथा

पनियोंने ब्रह्माजीकी आज्ञासे कामदेवको

पुत्रको उत्पत्ति चाहते थे) । कामदेवने वहाँ पहेंचकर अपने सब उपायोंका प्रयोग किया, पति पहादेवजीके मनमें तनिक भी क्षीभ नहीं हुआ। उसरे उन्होंने कामदेवको जरवकर चस्प कर दिया। पूर्ने ! तथ सती पार्वतीने भी गर्वरहित हो उनकी आजासे बहुन बढ़ी तपस्या करके दिखको प्रतिरूपमें

सेवामें लगी रही। ध्यानपराथण भगवान हर पूर्वक रहने लगे। उन दोनोंने परोपकारपें शुद्ध भावसे यहाँ रहती हुई कालीको निम्य तत्यर रहकर देवताओका महान् कार्य (आधाय १३)

तारकासुरके सताये हुए देवताओंका ब्रह्माजीको अपनी कष्टकथा सुनाना, ब्रह्माजीका उन्हें पार्वतीके साथ शिवके विवाहके लिये उद्योग करनेका

आदेश देना, ब्रह्माजीके समझानेसे तारकासुरका स्वर्गको छोड़ना और देवताओंका वहाँ रहकर लक्ष्यसिद्धिके लिये यत्नशील होना

ात्पश्चात् ब्रह्माओने कहा—तारकासुर स्तजी कहते है—तदनत्तर नारदजीके पुछनेपर पार्थतीके विवाहके विस्तृत तीनों लोकोंको अपने वशमें करके जब स्वयं प्रसङ्गको उपस्थित करते हुए ब्रह्माओंने इन्द्र हो गया, तब उसके समान दूसरा कोई तारकासुरकी उत्पत्ति, उसके उच्च तप, शासक नहीं रह गया। वह जितेन्द्रिय असूर

मनोवाञ्चित बरप्राप्ति तथा देवता और जिभुवनका एकमात्र खामी होकर अद्भुत अस्र—सबको जीतका स्वयं इन्द्रपद्गर इंगमे राज्यका संचालन करने लगा। उसने

प्रतिष्ठित हो जानेकी कथा सुनायी। सपस देवताओंको निकालकर उनकी जगह

सकते हैं। इसरा कोई बीर पुरुष अथवा सारे

वैत्योंको स्थापित कर दिया और विद्याधर दैत्व स्वयं अपने पापसे नष्ट होगा। मैं जैसा आदि देवयोनियोंको स्वयं अपने कमेंचे उपदेश करता है तुम वैसा कार्य करो । मेरे लगाया । युने ! तदमन्तर तारकासुरके घरके प्रभावमे न में तारकासुरका वध कर सताये हुए इन्ह्र आदि सम्पूर्ण देवता अत्यन्त सकता है, न भगवान् विष्णु कर सकते हैं व्याकुल और अनाथ होकर मेरी शरणधें और न भगवान शंकर ही उसका वध का आये । उन संबने मुझ प्रजापतिको प्रणाप फरके बड़ी भॉकसे मेरा सब्दन किया और अपने दारुण दु:खकी बाते बताकर कहा --'प्रभो ! आप ही हमारी गति हैं। आप ही हमें कर्तव्यका उपदेश देनेवाले हैं और आप ही हमारे धाता एवं उद्धारक है। हम सब देवता तारकासूर नामक अधिमें जलकर अत्यन्त व्याकुल हो रहे हैं। जैसे संनिपात रोगमें प्रचल औषधे भी निर्वल हो जाती है. इसी प्रकार इस असुरने हमारे सभी कुर उपायांको बल्ह्यान बना दिया है। धगवान विष्णुके सुदर्शन चक्रवर ही हमारी विजयकी

आशा अवलम्बित रहती है। वरंतु यह भी उसके कण्डपर कुण्डित हो गुवा। उसके गरुमें पड़कर वह ऐसा प्रतीत होने रूपा था.

असरका साधना नहीं कर सकते । तारक नीनो लोकोंमें सबसे अधिक सुन्दरी पार्वती

**क स्टामिस्सा** श

मानो उस असरको फुलको बाला पहनाची भयी हो। पुने ! देवताओंका यह कथन सुनका मैंने उन सबसे समयोजित बात कही-'देवताओं ! गेरे ही बादानसे देख तारकासूर इतना श्वत गया है। अतः मेरे हाथों ही उसका वध होना उचित नहीं। जो जिससे पलकर बढ़ा हो, उसका उसीके द्वारा यस होना योख कार्य नहीं है। विषके वश्रको भी यदि खर्च सींबकर बड़ा किया गया हो तो उसे स्वयं काटना अनुचित माना गया है। तुम्रह्मेगोंका सारा कार्य करनेके योग्य भगवान शंकर है। किंतु वे तुम्हारे कहनेपर भी अवं उस परमेश्वर शिवकों साधह सेवा करती हैं।

देवता मिलकर भी उसे नहीं मार सफते, यह में सत्य कजता है। देवताओं । यदि शिवजीके वीर्यसे कोई पुत्र उत्पन्न हो तो वहीं तारक दैत्वका यथ कर सकता है, दूसरा नहीं । सुरक्षेष्ठराण ! इसके लिये जो उपाय में बनाता हैं. उसे करो । यहादेवजीकी कृपासे वह उपाय अवस्य सिद्ध होगा । पूर्वकालमें जिस दशक्त्या सतीने दशके यज्ञमें अपने ज़रीसको त्याग दिया था. बही इस समय हियालजस्त्री मेनकाके गर्भसे उत्पन्न हुई है। यह बात तुम्हें भी विदित ही है। महादेवजी उस कन्याका पाणिप्रहण अवश्य करेंगे, तथापि देवताओं । तुम स्वयं भी इसके लिये प्रयक्त करो । तुम अपने यत्नमे ऐसा उद्योग करे. जिससे मेनकाकुमारी पार्वतीमे भगवान शंकर अपने वीर्यका आधान का

सके। भगवान् डांकर कथ्वीता है (उनका

वीर्च अपरकी ओर उठा हुआ है) उनके

चीर्यको धरतकित करनेमें केवल पाईती ही

समर्थ हैं। दूसरी कोई अबला अपनी दक्तिसे

येसा नहीं कर सकती। गिरिशजकी पूत्री वे

पार्वती इस समय युवाबस्थामें प्रवेश कर

चकी हैं और हिमालयपर तपस्यामें लगे हुए

महादेवजीकी प्रतिदिन सेवा करती हैं। अपने

पिता हिमवानके कहनेसे काली शिवा

अवनी के मुख्योंके साथ ध्यानपरायण

 संक्षिप्त शिक्यराण क 

386

ज़िलके सामने रहकर प्रतिदिन उनकी पूजा कितने भी कार्य है, वे सब तुम्हें वहीं सुलभ करती है, तथापि वे व्यानमञ्ज महेश्वर मनसे होंगे। इसमे अन्यथा विचार करनेकी भी ध्यानहीन स्थितिमें नहीं आते। अर्थात् आवश्यकता नहीं है।'

विचार भी मनमें नहीं लाते। देवताओं ! बाद मैं शिवा और शिवका स्मरण करके बन्द्रशेखर शिव जिस प्रकार कालीको वहाँसे अदृश्य हो गया। तारकासुर भी

तुमलोग शीघ्र ही प्रयञ्जपूर्वक करो । मैं उस शोणितपुरमें सहकर यह राज्य करने लगा । दैत्यके स्थानपर जाकर तारकासुरको बुरे फिर सब देवता भी मेरी बात सुनकर मुझे

हुठसे हुटानेकी खेष्टा करूँगा। अतः अस प्रणाभ करके इन्द्रके साथ प्रसन्तसापूर्वक तुमलोग अपने स्वानको जाओ ।' बडी सावधानीके शाथ इन्द्रलोकमें गये।

शीध ही तारकासुरसे मिला और बडे प्रेमसे करके वे सब देवता. इन्द्रसे प्रेमपूर्वक ब्रह्मकर मेंने उससे इस प्रकार कहा— बोले—'धगबन् ! शिवकी शिवायें जैसे भी 'तारक । यह स्वर्ग हमारे तेजका काममूलक रूचि हो, वैसा ब्रह्माजीका

सारतस्व है। परंतु तुल यहकि राज्यका पालन वतावा हुआ सारा प्रयक्ष आपको करना कर रहे हो । जिसके लिये तुमने उत्तम तपस्मा चाहिने ।'

तुम स्वर्गको छोइकर पृथ्वीपर राज्य स्वानपर बले गये।

करो । असुरक्षेष्ठ । देवताओंके योग्य

इन्द्रद्वारा कामका स्मरण, उसके साथ उनकी बातचीत तथा उनके

ब्रह्माजी कहते हैं — नारद ! देखताओं के आ पड़ा है। उसे तुषारे बिना कोई भी दूर

ध्यात भड्ड करके पार्वतीकी ओर देखनेका 🏻 ऐसा कहकर उस असुरको समझानेके

अपनी भार्या बनानेकी इच्छा कों, वैसी चेष्टा न्वगंको छोड़कर पृथ्वीपर आ गया और

नारद ! देखताओंसे ऐसा कहकर में वहाँ जाकर परस्पर मिलकर आपसमें सलाह

क्षी थी, उससे अधिक चाहने रूने हो। पैने इस प्रकार देवराज इन्हों सम्पूर्ण तुम्हें इससे छोटा ही वर दिया था। मार्गका चलाना निवेदन करके थे देवता राज्य कदापि नहीं दिया था। इसस्तिये प्रसम्भतापूर्वक सब और अपने-अपने

(अध्याय १४--१६)

## कहनेसे कामका शिवको मोहनेके लिये प्रस्थान

चले जानेपर दरात्मा तारक देत्यसे पोड़ित हुए जहीं कर सकता । दाताकी परीक्षा दुर्भिक्षमें, इन्द्रने कामदेवका स्मरण किया। क्रायदेव शरधीरकी परीक्षा रणधूमिमें, पित्रकी तत्काल वहाँ आ पहेंचा। तब इन्द्रने परीक्षा आर्पोत्तकालमें तथा खियोंके पित्रताका धर्म बतलाते हए कामसे कहा- कुलकी परीक्षा पतिके असमर्थ हो जानेपर 'पित्र ! कालबज्ञात् मुझपर असाध्य द:स होती है। तात ! संकट पड़नेपर विनयकी

स्रोहकी, अन्यथा नहीं। यह मैंने सची बात कही है।\* मित्रवर ! इस समय मुझपर जो विपत्ति आयी हैं, उसका निवारण दूसरे किसीसे नहीं हो सकता । अतः आज तुन्हारी परीक्षा हो जायगी। यह कार्य केवल मेरा ही है और सुझे ही सुख देनेवास्त्र है. ऐसी बात नहीं। अधित यह समस्त देवता आदिका कार्य है, इसमें संदाय नहीं है।'

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इन्द्रकी यह बात सुनकर कोमदेव पुसकराया और प्रेमपुर्ण गर्मार काणीचे बोला ।

कामने कहा—देवराज । आप ऐसी बात क्यों कहते हैं ? मैं आपको उत्तर नहीं है रहा है (आवश्यक निवेदनमात्र कर रहा है) )



लोकमें कीर उपकारी पित्र है और

परीक्षा होती है और परोक्षमें सत्य एवं उत्तम कौन बनावटी—यह खयं देखनेकी वस्तु है, कहनेकी नहीं। जो संकटके समय बहुत बातें करता है, वह काम क्या करेगा ? तथापि महाराज ! प्रभो ! में कुछ कहता है, उसे सुनिये। मित्र ! जो आपके इन्ह्रपदको छीननेके लिये दारूण तपस्या कर रहा है, आपके उस अञ्चलों में सर्वधा तपस्यासे भ्रष्ट कर देगा। जो काम जिससे पुरा हो सके, बुद्धिमान् पुरुष उसे उसी काममें लगावे। मेरे योग्य जो कार्य हो, वह सब आप मेरे जिम्मे कीजिये।

> बहाजी करते हैं कामदेवका यह कथन सुनकर इन्द्र खड़े प्रसन्न हुए। ये कामिनियोको सुल देवेबाले कामको प्रणाम करके उससे इस प्रकार बोर्छ ।

बन्द्रने कहा-तात ! मनोभव ! मैने अपने मनमे जिस कार्यको पूर्ण करनेका उद्देश्य रत्वा है, उसे सिद्ध करनेये केवल तुम्ही समर्थ हो । इसरे किसीसे उस कार्यका होना सव्यव नहीं है। पित्रवर ! मनोधव काम । जिसके लिये आज तन्हारे सहयोगकी अपेक्षा हुई है, उसे ठीक-ठीक बता रहा 🐉 सुनो । तारक नामसे प्रसिद्ध जो महान् देत्व है, वह ब्रह्माजीका अद्भुत वर पाकर अजेब हो गया है और सभीको दु:सा दे रहा है। वह सारे संसारको पीड़ा दे रहा है। उसके द्वारा बारेबार धर्मका नाझ हुआ है। उससे सब देवता और समस्त ऋषि दुःखी हुए हैं। सम्पूर्ण देवताओंने पहले उसके साथ अपनी पूरी शक्ति लगाकर युद्ध किया था:

<sup>•</sup> दातुः परोक्षा दुर्भिक्षे रजे शुरस्य ज्यवते । आपरम्बले तु मिकलाशको स्त्रीणी कुलस्य हि ॥ विनतेः संबद्धे प्रावेप्रवित्रधारा परोक्षतः । सुद्धेहम्य तथा तात नान्यथा सरामीरितम् ॥ (दि!-५९ । ए३ के का के रहा १२-१३)

• संक्रिप्त शिवदराण \* 

940

परंतु उसके अपर सबके अख-राख निष्फल 'संबदा-नियमसे बहामे रखते हैं। मार ! जिस हो गये। जलके स्वामी वरुगका पाण दृट तरह भी उनकी पार्वतीये अत्यन्त स्वि हो गया । श्रीहरिका सुदर्शन<del>वक भी यही सफल</del> नहीं हुआ । श्रीविष्णुने दसके कण्ठपर चक्र बलाया, कित् वह वहाँ कृष्टित हो गया। क्रांगजीने महायोगीश्वर भगवान डाब्बुक

बीर्यसे उत्पन्न हुए बाल्ड्यके हाथसे इस दूरात्मा दैत्यकी मृत्यु बतायी है। यह कार्य

तुम्हें अच्छी सरह और प्रयत्नपूर्वक करना है। पित्रवर ! उसके हो जानेसे हम देवताओंको ब्रह्म सुख पिलेगा । भगवान प्राप्य गिरिराज हिमालयपर उत्तम तपस्थाचे लगे हैं। दे हमारे भी प्रभु है, कामनाके कामें नहीं हैं, स्वतन्त्र आबासे मोहित हुए कामने उस कार्यके लिये परमेश्वर हैं। मैंने सुना है कि गिरिराजनन्दिनी स्वीकृति दे दी और शीध ही उसका भार ले

सेवामें राजी है। उनका यह प्रयक्ष गया, जहाँ साक्षात योगीश्वर शिव उत्तम महादेवजीको पतिरूपमें प्राप्त करनेके किये नवस्या कर रहे थे। ही है। पांतु भगवान दिख अपने मनको

प्राप्तिके लिये वर देना और रतिका शध्वर-नगरपें जाना साधी वसन्त आदिको लेकर वहाँ पहेंचा।

उसने भगवान् ज्ञिबपर अपने बाण चलाये। तब शंकरजीके मनमें पार्वतीके प्रति आकर्षण होने लगा और उनका धैर्य छुटने लगा। अपने थैयंका ह्रास होता देख

मन-ही-मन इस प्रकार चिन्तन काने लगे।

नाय, तुम्हें यैसा ही प्रयत्न करना चाहिये। यही कार्य करके तुम कृतार्थ हो जाओगे और हमारा सारा दुःख नष्ट हो जायगा। इतना ही नहीं, ग्लेकमें तुन्हारा स्थायी प्रताप फैल जायगा ।

ब्रह्माओं कहते हैं—नारह ! इन्ह्रके ऐसा

कडनेपर कामदेवका मुखारविन्द प्रसन्नतासे विल उठा। उसने देवराजसे प्रेमपूर्वक कहा-'में इस कार्यको करूँगा। इसमें थेडाय नहीं है।' ऐसा कहकर शिवकी पार्वती पिताकी आज्ञा पाकर अपनी दो लिया। वह अपनी पत्नी रति और वसन्तको सिलयोंके बाब उनके समीप रहका उनकी आज ले बड़ी प्रसन्नताके साथ उस स्थानपर

रुद्रकी नेत्राग्रिसे कामका भस्म होना, रतिका विलाप, देवताओंकी

(अध्याच १७)

प्रार्थनासे शिवका कामको ह्रापरमें प्रद्युप्ररूपसे नृतन शरीरकी ब्रह्माजी कहते हैं-मुने ! काम अपने कुकर्मीन यहाँ धेरे चितमें विकार येदा कर दिया ?

इस तरह विचार करके सत्परयोंके आश्रयदाता महायोगी परमेश्वर शिव शङ्कायुक्त हो सम्पूर्ण दिशाओंकी ओर देखने लगे। इसी समय वामभागमें वापा खींचे महायोगी महेश्वर अत्यन्त लिस्पित हो खडे हुए कामपर उनकी दृष्टि पदी। सह

पुरुचित्त मद्दन अपनी शक्तिके घमंडमे शिव बोले-मैं तो उत्तम तपस्या कर आकर पुनः अपना बाण छोड़ना ही चाहता रहा था, उसमें विश्व कैसे आ गये ? किस था। नगर ! इस अवस्थामें कामपर दृष्टि

बाणसहित धनुष लिये खड़े हुए कापने भगवान् इंकरपर अपना अमोच अख छोड दिया, जिसका निवारण करना बहुत कठिन था। परंतु परमात्मा शिवपर वह अमोध अख्न भी मोघ (स्वर्थ) हो गया, कुपित हुए परमेश्वरके पास जाते ही ज्ञान्त हो गया। भगवान् शिवपर अपने असके व्यर्धं हो जानेपर मन्पश्च (काम) को बहा भय हुआ । भगवान् मृत्यञ्जयको सामने देलकर वह काँप उठा और इन्द्र आदि समस्त देवताओंका स्मरण करने लगा । मुनिश्रेष्ठ ! अपना प्रवास निष्फल हो जानेवर काम धयसे व्याकुल हो उदा था। मुनीश्वर ! कामदेवके स्मरण करनेपर वे इन्द्र आदि सब देवता वहाँ आ पहुँचे और शम्पुको प्रणाम करके उनकी स्तृति करने लगे। देवता स्तुति कर ही रहे थे कि कृपित हुए भगवान हरके ललाटके मध्यभागमें

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

स्थित तुतीय नेत्रसे बड़ी भारी आग तत्काल प्रकट होकर निकली। उसकी ज्वालाएँ तरहकी बातें कहकर विलाप करने लगी। ऊपरकी ओर ठठ रही थीं। वह आग प्-ध् करके जलने लगी। उसकी प्रभा कहाँ जाऊँ ? देवताओंने यह क्या किया। प्रलयाप्रिके समान जान पहती थी। वह मेरे उद्ग्ष्ट स्वामीको बुलाकर नष्ट करा आग तुरंत ही आकाशमें उछली और दिया। हाय! हाय! नाथ! स्मर! पृथ्वीपर गिर पड़ी । फिर अपने चारों ओर स्वापिन् ! प्राणप्रिय ! हा मुझे सुख देनेवाले चक्कर काटती हुई धराञ्चायिनी हो गयी। प्रियतम ! हा प्राणनाथ ! यह यहाँ क्या साधी ! 'भगवन् ! क्षमा कीजिये, क्षमा हो गया ? कीजिये' यह बात जबतक देवताओंके मुखसे निकले, तबतक ही उस आगने येती, बिलखती और अनेक प्रकारकी बाते कामदेवको जलाकर भस्म कर दिया। उस कहती हुई रति हाथ-पैर पटकने और अपने

पड़ते ही परधातमा गिरीदाको तत्काल रोष क्या हुआ ?' ऐसा कह-कहकर जोर-जोरसे चढ़ आया। मुने ! उधर आकाशमें चीत्कार करते हुए रोने-बिलखने खरी।



सारा जरीर सफेट पड़ गया—काटो तो खुन नहीं । वे सरिववीको साध ले अपने भवनको बाली गर्बी। कामदेवके जल जानेपर रति वहाँ एक क्षणतक अचेन यही रही । प्रतिकी पृत्युके दुःखसे वह इस तरह पड़ी थी, मानो मर गयी हो। थोड़ी देरमें जब होश हुआ, तब अत्यन्त ज्याकुल हो रति उस समय तरह-रति बोली-हाय ! मैं क्या करूँ ?

उस स्ट्रम्य विकृतचित हुई पार्वतीका

ब्रह्माजी कहते है-नास्त् ! इस प्रकार वीर कामदेवके मारे जानेपर देवताओंको सिरके बालोंको नोचने लगी। उस समय बड़ा दु:ख हुआ। वे ब्याकुल हो 'हाय ! यह उसका विलाप सुनकर वहाँ रहनेवाले समस्त

 सीक्षप्त दिवस्ताया ॥ 242 

वनवासी जीव तथा वृक्ष आदि स्थावर प्राणी अभी संहार कर डालना चाहते हैं। रतिका

भी बहुत दुःखी हो गये। इसी बीचमें दुःख देखकर देवता नष्टप्राय हो रहे इन्द्र आदि सम्पूर्ण देवता महादेवजीका हैं; इसलिये आपको रतिका जोक दूर कर स्परण करते हुए रतिको आश्वासन टे इस

प्रकार बोले। देवलाओंने कहा—तम कामक शरीरका धोड़ा-सा घसा लेकर उसे

यलपूर्वक रखो और षय छोड़ो । इब सबके स्यामी महादेवजी कामदेवको पुनः जीवित कर देंगे और तुम फिर अपने प्रिवतमको प्राप्त कर लोगी। कोई किसीको न तो सुख

है। सब लोग अपनी-अपनी करनीका फल भोगते हैं। तम देवताओंको दोप देकर स्पर्ध ही शोक करती हो।

देनेवाला है और न कोई दुःख ही देनेवाला

इस प्रकार रतिको आधासन हे सब देवता भगवान शिवके पास आये और उन्हें भक्तिभावसे प्रसन्न करके यो बोले।

वेवलाओन क्या-भगवन् ! इत्यागन-बत्सर महेच्य । आप कृपा करके हमारे इस शुध वचनको सुनिये। शंकर ! आप कामदेवकी केरततपर भलीभाँति प्रसम्रतापूर्वक विचार कीजिये। महेश्वर ! कामने जो यह कार्य किया है, इसमें इसका कोई खार्थ नहीं था। दुष्ट

रति अकेली अति दुःश्री होकर विलाय कर अध्यसमुरके वनको लेकर उसके साथ पुनः रही है। आप उसे मान्त्रना प्रदान करें। नगरमे जायगा। मेरा यह कथन सर्वधा

इंकर ! यदि इस कोधके द्वारा आपने सत्य होगा। कामदेवको मार डाला तो हम यही समझेंगे

देना चाहिये। ब्रह्मजो कहते हैं—नारद! सम्पूर्ण

देवताओंका यह वधन सुनकर भगवान् शिव प्रसन्न हो उनसे इस प्रकार बोले। दिवने कहा-देवताओ ऋषियो ! तुम सब आदरपूर्वक मेरी बात

सुनो । मेरे क्रोधसे जो कुछ हो गया है, यह तो अन्यका नहीं हो सकता, तथापि रतिका सक्तिज्ञाली यति कामदेव तथीलक अनङ्ग

भीक्षणका धरतीयर अवतार नहीं हो जाता । जब ब्रॉक्स्पा द्वारकामें रहकर पूत्रोंको उत्पन्न करेंगे; तब वे हिंबसणीके गर्भसे कामको भी जन्म देंगे। उस कामका ही नाम उस समय 'प्रदाम' होगा-इसमें संशय नहीं है। डम पुत्रके जन्म लेले ही वाम्बरासर उसे हर लेगा । हरणके पश्चात दानवद्गिरोमणि अप्यर

(शरीररहित) रहेगा, जबतक रुविमणीपति

उस दिएहाको सब्द्रमें डाल देगा। फिर वह मुद्र उसे मरा हुआ समझकर अपने नगरको लोट जायगा। रते ! उस समयतक तुष्टे शब्दगसुरके बगरपे सुरापूर्वक निवास करना चाहिये। वहीं तुम्हें अपने पति तारकासुरसे पीड़ित हुए हम सब देवताओंने अचुप्रकी प्राप्ति होगी। वहाँ तुमसे मिलकर मिलकर उससे यह काम कराया है। नाथ ! काम युद्धमें शम्बरासुरका वध करेगा इंकर ! इसे आप अन्यथा न समझे । सब और सुरती होगा । देवताओ ! प्रद्युप्र-कुछ देनेबाले देव ! गिरीश ! सती-साध्वी नामधारी काम अपनी कामिनी रतिको तथा

ब्रह्माची कहते हैं —नारद ! भगवान् कि आप देवताओंसहित समस्त प्राणियोंका दिवकी यह बान सुनकर देवताओंके चित्तमें

कुछ उल्लास हुआ और वे उन्हें प्रणाय करके तुन्हारे दु:खका सर्वधा नाश कर्रीगा ।' दोनों हाथ ओड़ विनीतभावसे बोले।

देवताओंने कहा—देवदेव ! महादेव ! करुणासागर ! अमो ! आप काबटेखको शीव जीवन-दान दें तथा रतिके प्राणीकी रक्षा करें।

देवताओंकी यह बात युनकर सबके स्वामी कलणासागर परमेश्वर शिव प्रः प्रसन्न होकर बोले—'देवताओ । मैं बहुत प्रसन्न है। ये कापको सबके इदयमे जीवित कर हुँगा। वह सदा पेश गण होका विहार करेगा। अब अपने स्थानको जाओ। मैं

ऐसा कहका स्वदेव उस समय स्तृति करनेवाले देवताओंके देखते-देखते अनार्धान हो गये। देवताओंका विस्मय दर हो गया और वे सब-के-सब प्रसन्न हो गये। मुने । तदननार स्टब्सी बातपर भरोसा करके

फ्टिर रहनेवाले देवता रतिको उनका कथन सुनाकर आधासन दे अपने-अपने स्थानको बले गवे । मुनाहर ! कायपत्नी रति शिवके वताचे हुए शुम्बरनगरको चली गयी तथा रहदेवने जो समय बताबा था, उसकी प्रतीक्षा करने लगी । (अध्याच १८-१९)

## ब्रह्माजीका शिवकी कोधाधिको बडवानलको संज्ञा दे समुद्रमें स्थापित करके संसारके भवको दूर करना, शिवके विरहसे पार्वतीका शोक तथा नारदजीके द्वारा उन्हें तपस्थाके लिये

## उपदेशपूर्वक पद्माक्षर-मन्त्रकी प्राप्ति

महाजी कहते हैं—नाहर | जब बरान्छो जला देनेके लिये उद्यत थी । परंत मुझे प्रणाय किया और मेरी सुति करके वह लोकहितके लिये समुद्रतटपर गया। मुने ! रक्षाके लिये विश्वतभावसे वहाँ पहुँचा ! वह भलीभाँति विधिवत् साति-वन्दना करके अग्नि ज्वालामालाओं से अत्यन्त उद्दीप हो। सिन्यूने मुझसे प्रसन्नतापूर्वक कहा।

भगवान् स्टब्के तीसरे नेजसे प्रकट हुई अधिने भगवान् शिवकी कृषाये प्राप्त हुए उत्तम कामदेवको शीम जलाकर पस्म कर दिया, तेजके द्वारा मेंने उसे तत्काल स्तरिमत कर तब वह बिना किसी प्रयोजनके ही प्रत्यतिहा दिया। मूने ! विकोकीको दत्य करनेकी हो सब और फैलने लगी। इससे वरावर उच्छा रखनेवाली उस कोधमय अग्निको मैंने प्राणियोसहित तीनों लोकोमें महान् हाहाकार एक ऐसे घोड़के ऊपमें परिणत कर दिया, यस गया। तात ! सम्पूर्ण देवता और ऋषि जिसके मुखसे सौव्य न्याला प्रकट हो रही तुरंत मेरी इसणये आदे। उन सबवे अत्यन्त श्री। धगवान् शिवकी इन्छासे उस वाहव व्याकुल क्षेकर भसक झुका होनों हाथ बोड इसीर (योड़े) वाली आंग्रको लेकर मैं दुःख निवेदन किया। वह सुनकर में मुझे आचा देख समुद्र एक दिव्य पुरुषका भगवान् शिवका त्मरण करके उसके हेतुका कप धारण करके हाथ जोड़े हुए मेरे पास भलीभाँति विचारकर तीनों स्त्रेकोकी आया। मुझ सम्पूर्ण स्त्रेकोके पितामहकी

यहाँ किस लिये प्रधारे हैं ? मुझे अपना जगत्पर दया करके तुम्हें यह आदेश दे रहा सेवक समझ इस बातको प्रीतिपूर्वक है—इस महेश्वरके क्रोधको, जो वाडवका कहिये।

सागरकी बात सुनकर शंकरका स्मरण करके लोकहितका



रखते हुए मैंने उससे प्रसन्नतापूर्वक कहा-'तात समुद्र ! तुम बड़े बुद्धिमान् और सम्पूर्ण लोकोंके हितकारी हो। मैं शिवकी इच्छासे प्रेरित हो हार्दिक प्रीतिपूर्वक तुमसे कह रहा है। यह भगवान् महेश्वरका क्रोध है, जो महान् शक्तिशाली अश्वके रूपमें यहाँ उपस्थित है। यह कामदेवको दग्ध करके साथ कहाँ गर्यो ? यह सब मुझे बताइये। तुरंत ही सम्पूर्ण जगनुको भस्य करनेके लिये देवताओंकी प्रार्थनासे में शंकरेखायश वहाँ किया, तथ वहाँ महान् अद्भुत शब्द प्रकट फिर इसने घोडेका रूप धारण किया और महान् शब्दके साथ ही कामदेवको दश्ध

सागर बोला—सर्वेश्वर ब्रह्मन् ! आप इसे लेकर में यहाँ आया। ब्रह्मधार ! मैं रूप धारण करके मुखसे ज्वाला प्रकट करता हुआ खड़ा है, तुम प्रलयकालपर्यन धारण किये रहो । सरित्पते ! जब मैं यहाँ आकर वास कलेंगा, तब तुम भगवान् शंकरके इस अद्भुत क्रोधको छोड़ देना। तुष्तारा जल ही प्रतिदिन इसका भोजन होगा। तुम यत्रपूर्वक इसे ऊपर ही धारण किये रहना, जिससे यह तुम्हारी अनन्त जलराशिके भीतर न चला जाय।'

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! मेरे ऐसा कहनेपर समुद्रने रुद्रकी क्रोधाप्रिरूप वहवानलको भारण करना स्वीकार कर लिया, जो दूसरेके लिये असम्भव था। तदनन्तर वह वहवाप्ति समुद्रमें प्रविष्ट हुई और ज्वालामालाओंसे प्रतीप्त हो सागरकी जरुराज्ञिका दहन करने रूगी। मुने ! इससे संतुष्टवित होकर में अपने लोकको चला आया और वह दिध्यरूपधारी समुद्र मुझे प्रणाम करके अदृश्य हो गया। महासुने ! रदको उस कोधानिक भयसे प्रटकर सम्पूर्ण जगत स्वस्थताका अनुभव करने लगा और देवता तथा मुनि सुखी हो गये।

नारदजी बोले-द्यानिधे ! मदन-दहनके पश्चात् गिरिराजनन्दिनी पार्वती देवीने क्या किया ? वे अपनी दोनों सरिवयोंके

ब्रह्माजीने कहा-भगवान् शंकरके उद्यत हो गया था। यह देख पीड़ित हुए नेत्रसे उत्पन्न हुई आगने जन्न कामदेवको दन्ध गया और इस अग्निको स्तम्भित किया। हुआ, जिससे सारा आकाश गुँज उठा। उस

हुआ देख भयचीत और व्याकुल हुई वार्यनी । क्रिकियात्र भी तुम्ह नहीं पाती थीं । वे सदा दोनों सरिवयोंके साथ अपने घर चली गयी।

उस शब्दसे परिवारसहित हिमवान् भी यहे विस्पयमे पड़ गये और वहाँ गयी हुई अपनी पुत्रीका स्परण करके क्वे वड़ा देश हुआ।

इतनेमें ही पार्वती दूरसे आती हुई दिखायी दीं। ये शम्भुके विरहसे ने रही थीं। अपनी

पुत्रीको अत्यन्त बिद्धल हुई देख रोलराज हिमवान्को बड़ा शोक हुआ और वे शीघ ही उसके पास जा पहेंचे । वे फिर हाबसे उसकी

दोनों ऑखें पोड़कर बोलं—'दिवें ! इसे मत, रोओ मन।' ऐसा बङ्का अचलेबर हिमवान्ते अत्यन विह्नत हुई पार्वतीको

शीध ही गोदमें उठा रिज्या और उसे सान्यना वेते हुए वे अपने घर ले आये। कामदेवका दाह करके महादेवजी

अवृदय हो गये थे। अतः उनके विरहते पार्वती अत्यन्त व्याकुल हो उठी थी। उन्हें कही भी सुरह वा ज्ञानि नहीं विस्ता थी। पिताके घर जाकर जब वे अपनी मातासे

मिली, उस समय पार्वनी दिखाने अपना नया जन्म हुआ याना । वे अपने रूपकी निन्दा करने कर्गी और बोली-'हास ! मैं मारी गयी।' संस्किवोंके समझानेपा भी वे गिरिराजकुमारी कुछ समझ नहीं पाती थीं।

वे सोते-जागते, खाते-पीते, नहाते-भोते, बलते-फिरते और संविधोंके बीवमें खड़े होते समय भी कभी किविनात्र भी सुराका अनुभव नहीं करती थीं। 'मेरे खरणको

कहती हुई वे सदा महारेकजीको प्रश्चेक यह सत्य बचन बोले। चेष्टाका चिन्तन करती थीं। इस प्रकार

इनको प्रेरणामे इन्डान्सार धूपते हुए तुम हिमालय पर्वतपर आये । उस समय महात्सा हिमवान्ने तुम्हारा स्वागत-सरकार किया और कुछल-महरू पूछा। फिर तुम उनके दिये हुए उत्तम आसनपर बैदे। तदननर

इंस्ताजने अपनी कत्याके चरित्रका आरवासे ही वर्णन किया। किस तरह उसने महादेवजीको सेवा आरम्भ की और किस तरह उनके द्वारा कामदेखका रहन हुआ—यह सब कुछ बनाया। पुने ! यह सब सुनका तुमने गिरिएजसे कहा-'हीलेखर । भगवान् शियका भजन करी ।'

'शिव, शिव' का जप किया करती थीं।

शरीरमें पिताके घरमें रहकर भी वे जितसे

पिनाकपाणि भगवान् शंकरके यास यहुँकी

हती वीं। तात ! दिना शोकमञ्ज हो

बारंबार मुर्कित हो जाती थी। शैलराज

हिमवान उनकी पत्नी मेनका तथा उनके

दैनाव्य आदि सभी पुत्र, जो बड़े उदारचेता

थे, उन्हें सदा सान्त्वना देते रहते थे। तथापि

चुद्धियान् देववें । तदनकार एक दिव

वे भगवान् शंकरको भूल न सकी।

किर उनसे विदा लेकर तुम डठे और मन-ही-मन जियका स्परण करके शैलराजको छोड शीव ही एकानामें कालीके पास आ गये। मुने ! तुम लोकोपकारी, ज्ञानी तथा शिवके प्रिय मक्त हो; समल ज्ञानवानोंके दिरोमिक हो. अतः कालीके वास आ दसे सम्बोधित तथा जन्म-कर्मको भी धिकार है' ऐसा करके उसीके हितमें स्थित हो उससे सादर

नारदर्जीने (तुमने) कहा-कारिक्के ! यार्वती भगवान् दिवके विरक्षते मन-ही-मन तुम मेरी बात सुनो । मै दयावदा सम्री बात अत्यन्त हैशका अनुभव करती और कह रहा हूँ। मेरा वचन बुम्हारे लिये सर्वधा

वासुओंको देनेवाला होगा। तुमने यहाँ प्रभाव बताया। पहादेवजीकी सेवा अवस्य की थी, परंतु वह सकदाल छोड़ दिवा है, उसमें यदी कारण है भीग और मोक्ष देनेमें समर्थ है। सीभाग्य-संस्कार हो जानेपर स्वदेव तुःवे अपनी सहधर्मिणी बनायेंगे और तम भी कभी उन कल्याणकारी शामका परिन्याग नहीं करोगी। देखि ! तुप इठपूर्वक जिल्लो अपनानेका पत्न करो । शिवके सिवा दूसरे किसीको अथना यति श्लोकार न करना ।

बह्याजी कहते हैं-मूने ! तुम्हारी यह बात सुनकर गिरिराजकुमारी काली कछ उल्लिसित हो तुमसे हाथ जोड़ प्रसन्धनापूर्वक धोर्ली ।

पन्त्र दीजिये।

(नमः शिवाप) का उन्हें विधिपूर्वक उपदेश गया था। किया। साथ ही उस मन्त्रराजमें श्रद्धा उत्पन्न

हितकर, निर्दोष तथा उत्तय काम्य करनेके रित्ये तुमने उसका सबसे अधिक

नारद (तुम) घोले—देखि ! इस बिना तपस्पाके गर्वयुक्त होकर की थी। मन्त्रका परम अद्भुत प्रभाव सुनो। इसके दीनोंपर अनुप्रत करनेवाले शिक्षने तुम्हारे अवणपात्रसे भगवान् शंकर प्रसन्न हो जाते उसी गर्वको नष्ट किया है। शिवे ! तुम्हारे हैं। यह यन्त्र सब यन्त्रोका राजा और स्वामी महेश्वर विरक्त और महायोगी है। मनोवाज्ञित कलको देनेवाला है। भगवान् उन्होंने केयल कामदेवको जलाकर जो तुन्हें इंकरको बहुत ही प्रिय है तथा साधकको कि ये भगवान् भक्तवस्मल है। अतः तुम शालिवि ! इस मन्त्रका विधिपूर्वक जप उत्तम तपस्थाने संख्य हो जिस्कालनक करनेसे तुन्हारे द्वारा आराधित हुए भगवान् महेक्षरकी आराधना करो । तपस्थासे तुन्हारा दिख अवश्य और शीध तुन्हारी आँखींके सापने प्रकट हो जायेंगे। शिवे ! शीच-संबोधादि विद्यमंगि तत्पर रहकर भगवान् शिवके स्वरापका चिनान करती हुई तुम पञ्चाक्षर-मन्त्रका अप करो। इससे आराध्यदेव दिव शीव ही संतुष्ट होंगे। साध्वी ! इस तरह तपस्या करो । तपस्यासे महेश्वर बक्षमें हो सकते हैं। तपस्पासे ही सबको मनोवाञ्चित फलको प्राप्ति होती है, अन्यथा नहीं।

बद्धाओं कतते हैं--नारद ! शिवाने कहा—प्रभो ! आप सर्वज्ञ भगवान् दिवके प्रिय भक्त और इच्छानुसार तथा जगत्का उपकार करनेवाले हैं। विचरनेवाले हो। तुमने कालीसे उपर्युक्त मुने ! मुझे रुद्धदेवकी आराधनाके लिये कोई बात कहकर देवताओंके हिसमें तत्पर ही खर्गलोकको प्रस्थान किया। तुम्हारी बात त्रहाजी कहते हैं - नास्ट ! पार्वतीका सुनकर उस समय पार्वती बहुत प्रसन्न हुई। यह वचन सुनकर तुमने पञ्चाक्षर जिवमना उन्हें परम उत्तम पञ्चाक्षर-मन्त प्राप्त हो

(अध्याय २०-२१)

## श्रीशिवकी आराधनाके लिये पार्वतीजीकी दुष्कर तपस्मा

बहााओं कहते हैं - देवर्षे ! तुम्हारे चले कामदेवको दाध किया था, हिपालयका वह जानेपर प्रफुल्लिक हुई पार्वेतीने शिखा पङ्गाधतरणके नामसे प्रसिद्ध है। यहाँ महादेकजीको तपस्यासे ही साध्य माना और परम उत्तम शुक्कितीर्थमें पार्वतीने तपस्या तपस्याके लिये ही मनमें निश्चय किया। तथ प्रातम्ब की। गौरीके तप करनेसे ही उसका उन्होंने अपनी सखी जया और किनवाके 'गौरी-शिखर' नाम हो गया। पूर्ने ! शिवाने द्वारा पिता हिमाचल और माता मेनासे आजा अवने तपकी परीक्षाके लिये वहाँ बहुत-से मांगी। पिताने तो स्थाकार कर लिया; परंतु सुन्दर एवं पवित्र वृक्ष लगाये, जो फल भाता मेनाने खेढवरा अनेक प्रकारसे देनेवाले थे। सुन्दरी पार्वतीने पहले समझाया और घरसे दूर वनचे जाकर तय भूमि-शुद्ध करके वहाँ एक वेदीका निर्माण करनेसे पुत्रीको रोका। मेनाने तपश्चाके किया। तदत्रकार ऐसी तपस्या आरम्भ की, लिये बनमें जानेसे रोकते हुए ज', 'मा' जो मुनियोके लिये भी दुष्कर थी। से (बाहर न जाओ) ऐसा कहा, इसस्टिये उस मनसहित सन्पूर्ण इन्द्रियोको शीध ही कावमे समय दिखाका नाथ उमा हो गया। यूने ! करके उस बेटीपर उचकोटिकी तपस्मा करने शैलराजको प्यारी पत्नी मेनाने रोकतेसे लगी। प्रीच चतुर्व अपने जारी ओर विवाको द:खी हुई जान अपना विचार दिन-रात आग जलाचे रखकर से बीसमें बहार दिया और पार्वतीको नपसाके लिये बैठती और निरन्तर पद्माक्षर-मन्त्रका जप आनेकी आज्ञा दे दी। मुनिधेष्ठ ! माताकी करती रहती श्री। वर्षा ऋतुमें वेदीपर सुस्थिर वह आजा पाकर उत्तम व्रतका पालन आसनसे पैठकर अथवा किसी पत्यरकी करनेवाली पार्वतीने भगवान् शंकरका बहानपर ही आसन लगाकर वे निरन्तर स्मरण करके अपने मनमें बड़े सुखका वर्षाकी जलधारासे भीगती रहती थीं। अनुभव किया । माता-पिताको प्रसक्ता-शीवकालमें निसहार रहकर भगवान पूर्वक प्रणाम करके शिवके स्मरणपूर्वक शंकरके भजनमें तत्पर हो वे सदा शीतल क्षेत्रों सखियोंके साथ वे तपस्या करनेके जलके भीतर खड़ी रहती तथा रातभर लिये चली गर्यो । अनेक प्रकारके प्रिय बरफकी चड्डानोपर बैठा करती थीं । इस वस्त्रोंका परित्याग करके पार्वतीने कटि- प्रकार तप करती हुई पञ्चाक्षर-मन्त्रके जपमे प्रदेशमें मुन्दर मूँजकी मेंखला बाँध शीध ही। संलग्न हो जिला सम्पूर्ण मनोवाज्ञित फलोके वस्कल धारण कर लिये। हारका पिन्हार दाता शिवका ध्यान करती श्री। प्रतिदिन करके उत्तम मृगवर्मको हुदवसे लगाया। अवकाश मिलनेपर वे सीवगोके साथ तत्पश्चात् वे नपस्पाके लिये गङ्गावतरण अवने लगाये हुए वृक्षोंको प्रसन्नतापूर्वक (गड़ोत्तरी) तीर्थकी ओर चली। सोंचतीं और वहाँ पधारे हुए अतिश्विका जहाँ ध्यान लगाते हुए भगवान् शंकरने आतिध्य-सत्कार भी करती थीं।

आँथी, कड़ाकेकी सदीं, अनेक प्रकारकी तपस्थामें लगी हुई मुझ सेविकाके पास ये वर्षा तथा दूसरह धूपका भी संबन किया। नहीं आये ? लोकमें, वेदमें और मुनियोंद्वारा उनके ऊपर वहाँ नाना प्रकारके दु:ख आये, सदा गिरीशकी पहिमाका गान किया जाता परंतु उन्होंने उन सबको कुछ नहीं गिना। पुने ! वे केवल जियमें मन लगाकर वहाँ मुस्थिरमाध्यसे खड़ी या बैठी रहती थीं। उनका पहला वर्ष फलाहारमें बीता और दूसरा वर्ष उन्होंने केवल पने बबाकर बिताया ! इस तरह तपस्या करती हुई देवी पार्वतीने कमडा: असंस्य वर्षे व्यतीत कर दिये । तदननार हिमवान्की पुत्री दिवादेवी पत्ते साना भी छोड़कर सर्वधा विराहार रहने लगी, तो भी तपश्चयमि उनका अनुराग बदता ही गया। हिमाचलपत्री जिलाने मोजनके लिये पर्णका भी परित्याग कर दिया। इसलिये देवताओंने उनका नाम 'अपर्णा' रख दिवा। इसके बाद पार्वती भगवान दिवके स्वरणपूर्वक एक पैरसे खबी हो पञ्चाक्षर-मज्जका जप करती हुई बढ़ी भारी तपस्या करने लगीं। उनके अड चीर और वस्कलमे दके थे। वे प्रातकपर जटाओंका समूह धारण किये रहती थी। इस प्रकार शिवके विन्तनमें लगी हुई पावंतीने अपनी तपस्थाके द्वारा मुनियोको जीत लिया । उस तपोवनमें महेश्वरके जिन्तनपूर्वक तपस्या करती हुई कालीके तीन हजार वर्ष क्रीत गये।

तदनक्तर जहाँ महादेवजीने साठ हजार वर्षेतिक तप किया शा, उस स्थानपर क्षणभर ठहरकर शिवादेवी इस प्रकार विन्ता करने लगी—'क्या महाटंकर्जा इस समय यह नहीं जानते कि मैं उनके लिये नियमोंके पालनमें तत्पर हो तपत्था कर रही

शुद्ध चितवाली पार्वतीने प्रचण्ड हैं ? फिर क्या कारण है कि सुदीर्चकालसे है। सब यही कहते हैं कि भगवान शंकर सर्वत्र, सर्वात्मा, सर्वदर्शी, समस्त ऐश्वयोंके दिव्य जित्तसम्पन्न, मनोभाषोको समझ लेनेवाले, भक्ताको उनकी अधीष्ट वस्तु देनेवाले और सदा समस्य क्रुज़ोंका निवारण करनेवाले हैं। यदि में समल कापनाओंका परित्याग करके धगवान वृषधध्वभे अनुसक्त हुई हैं तो ये कल्याणकारी भगवान् शिव वहाँ मुझपर प्रसम्भ हो । यदि मैंने बारहतन्त्रोक्त ज्ञिवपद्माक्षर-मन्तका सदा धक्तिभावसे विधिपुर्वक कप किया हो तो भगवान इंकर मुझपर प्रसन्न हो। बहि मैं सर्वेश्वर जियकी भक्तिसे युक्त एवं निर्विकार



प्रसन्न हों।'

था, उसे भी इस समय सुनो। जगदम्बा विवित्र पुष्प उस वनकी शोधा बढ़ाते थे। पार्वतीका वह पहान् तप परम आञ्चर्यजनक वहाँका सारा वनधान्त कैळासके समान हो

था। जो स्वभावतः एक-दूसरेकं विरोधी छे, गवा। पार्वतीके तपकी सिद्धिका साकार ऐसे प्राणी भी उस आध्यमके पास जाकर रूप बन गया। उनकी तपस्याके प्रभावसे विशेधरहित हो

पार्वतीकी तपस्थाविषयक दुढ़ता, उनका पहलेसे भी उप्र तय, उससे

प्राप्तिके लिये इस प्रकार तयस्या करती हुई हैं, तो भी में अपनी तपस्यासे उन भक्तवसाल पार्वतीके बहुत वर्ष बीत गये, तो भी भगवान प्रकरको अवस्य संतुष्ट कर्हमी।

घरको लौट चलो। तम उन सककी बात सुनकर पार्वतीने यही बुलाईंगी। महाभागगण ! आप यह

क्या आपलोगोंने भूला दिया है ? अस्तु, इस समय थी मेरी जो प्रतिज्ञा है, उसे आपलोग

होऊँ तो भगवान् शंकर मुझपर अत्यन्त जाते थे। सिंह और गौ आदि सदा रागादि दोबोसे संयुक्त रहनेवाले पश भी पार्वतीके इस तरह नित्य जिन्तन करनी हुई जटा- तपकी महिमासे वहाँ परस्पर काधा नहीं बल्कलधारिणी निर्विकारा पार्यती मुँह नीवे पहुँबाते थे। मुनिश्रेष्ठ ! इनके अतिरिक्त जो किये सुदीर्धकारतक तपायामें लगी रहीं। स्वचानतः एक-दूधरेके वैरी हैं, वे चूहे-उन्होंने ऐसी तपस्या की, जो मुनियोंके लिये विल्ही आदि दूसरे-दूसरे जीव भी उस भी दुष्कर थी। बहाँ उस तपस्थाका स्मरण आध्रमपर कभी रोष आदि विकारोंसे युक्त करके पुरुषोंको बड़ा विस्पय हुआ। महर्षे ! नहीं होते थे। वहाँके सभी वृक्षोंमें सदा फल पार्वतीकी तपस्थाका जो दूसरा प्रभाव वहा लगे रहते थे। भौति-भौतिके तृण और

(अध्याम २२)

त्रिलोकीका संतप्त होना तथा समस्त देवताओंके साथ ब्रह्मा और विष्णुका भगवान् शिवके स्थानपर जाना बह्याजी कहते हैं -- मुनीश्वर । शियकी भस्म कर दिया है वे महादेवजी बदावि विरक्त

भगवान् शंकर प्रकट नहीं हुए। तब आप सब लोग प्रसन्नतापूर्वक अपने-अपने हिमाचल, मेना, घेरु और मन्दराचल आदिने धरको जायै; पहादेवजी संतुष्ट होंगे ही, इसमें आकर पार्वतीको समझाया और शिवको अन्यवा विचारको आवश्यकता नहीं है। प्राप्तिको अत्यन्त दुष्कर बताकर उनसे यह जिन्होंने कामदेवको जलाया है, जिन्होंने इस अनुरोध किया कि तय तयसा छोड़कर पर्वतके वनको भी जलाका भाग का दिया है, उन मगवान् शंकरको में केवल तपस्पासे

कहा--- पिताजी ! माताजी ! तथा मेरे सभी जान है कि महान् तपोबलसे ही भगवान् बान्धव ! मैंने पहले जो बात कही थीं, उसे अदाशिवकी सेवा सुरूभ हो सकती है। यह मैं आपल्यगोंसे सत्य, सत्य कहती हैं।

सुपध्र भाषण करनेवाली पर्वतराज-सुन लें । जिन्होंने रोषसे कामदेवको जलाकर कुमारी शिवा माता मेनका, भाई भैनाक,

संक्षिप्त जिञ्चपुराण 🕫 280 

पिता द्विमालय और पन्दराचल आदिसे साथ मैंने हाथ जोडकर प्रणामपूर्वक उनकी

उपर्यंक्त बात कहकर शीघ्र ही चुप हो गर्यों । स्तृति की और कहा—'महाविष्णो ! शिवाके ऐसा कहनेपर वे चतुर-चालाक तपस्वामें लगी हुई पार्वतीके परम उप्र तपसे पर्वत, गिरिराज समेठ आदि गिरिजाकी संतप्त हो हम सब लोग आपकी शरणमें

बारंबार प्रशंसा करते हुए अत्यन्त विस्थित हो। आये हैं । आप हमें बचाइये, बचाइये ।' हम

जैसे आये थे, बैसे ही लौट गये। उन सबके चले जानेपर सखियोंसे घिरी हुई पार्वती मनमे यथार्थ निश्चय करके पहलेसे भी अधिक उप्र तपस्या करने लगी । सुनिहोह ! देवताओं, असुरों, पनुष्यों और चराचर

प्राणियोंसहित समस्त जिल्लोकी इस महती तपस्यासे संतप्त हो उठी। उस समय समस्त देवता, असूर, यक्ष, किनर, चारण, सिद्ध, साध्य, मृति, विद्याधर, बढे-बढे नाग, प्रजापति, गुहाक तथा अन्य लोग यहान्-से-महान कष्टमें पड़ गये। परंतु इसका कोई कारण उनकी समझमें नहीं आया । तब इन्द्र आदि सब देवता मिलकर मुरु बुहस्पतिसे सलाह ले बड़ी विद्वालनाके साथ सुमेह

पर्यतपर मुझ विश्वाताकी दारणमें आये । का

कान्तिहीन वेचताओंने पेरी स्तृति करके एक सब लोग बलें। साध ही मुझसे पूछा—'प्रभो ! जगतके संतप्न होनेका क्या कारण है ?' उनका यह प्रश्न सुनकर मन-डी-मन शिवका स्मरण करके विचारपूर्वक पैने सब स्द्रसे अत्यन्त भयभीत हो बोले ।

कुछ जान लिया । इस समय विश्वमें जो दाह उत्पन्न हो गया है, यह गिरिजाकी तपस्याका

फल है-यह जानकर में उन सबके साथ शीघ्र ही श्रीरसागरको गया। वहाँ जानेका पहाप्रभु रुद्रके पास हमलोग नहीं जा सकेंगे;

सब देवताओंकी यह बात सुनकर शेषशब्यापर बैठे हुए भगवान् लक्ष्मीपति हमसे खोले। क्रॉविच्युने कहा देवताओ ! पैने आज पार्वतीजीकी तपत्याका सारा कारण

जान लिया है। अत: तुमलोगोंके साथ अव

परमेश्वर जिक्के समीप चलता है। हम सब

लोग मिलकर यह प्रार्थना करेंगे कि से

गिरिजाको ब्याहकर अपने यहाँ ले आवें। अमरो ! इस समय समस्त सेसारके कल्याणके लिये भगवानसे जियाके पाणिप्रहणके लिये अनरोध करना है। देवाचिरेव पिनाकधारी भगवान जिल शिवाको यर देनेके लिये जैसे भी यही उनके आसमपर जायें, इस समय हम वैसा ही समय उनके सारे अङ्ग संतप्त हो रहे थे। वहाँ प्रयक्त करेंगे। अतः परम महरूपय महाप्रभू आ मुझे प्रणामकर उन सभी व्याकुल और उन्हें उन्न तपस्वामें रूने हुए हैं, वहीं हम

> भगवान् विष्णुकी यह बात सुनकर समल देवता आदि हठी, क्रोधी और जलानेके लिये उद्यत रहनेचाले प्रलयंकर देवताओंने कहा-भगवन ! जो

पहाभयंकर, कालांब्रिके सपान दीप्तिमान् और भवानक नेप्रोंसे युक्त हैं, उन रोषभरे उद्देश्य भगवान् विष्णुसे सब कुछ बताना क्योंकि जैसे पहले उन्होंने कृपित हो दुर्जय था। वहाँ पहुँचकर देखा, भगवान् श्रीहरि कामको भी जला दिया था, उसी प्रकार वे हमें सुखद आसनपर विराजमान है। देवताओं के भी दृष्य कर डालेंगे-इसमें संज्ञय नहीं है।

लक्ष्मीपति श्रीहरिने उन सबको सान्त्वना देते. साक्षात् सिद्धिस्वरूपा शिवादेवीके तपकी हए कहा।

शीडीरं बोले—हे देवताओ ! तुप सब लोग प्रेप और अदरके साथ मेरी बात सनी । भगवान ज़िव देवताओं के खामी तथा उनके भयका नाझ करनेवाले हैं। वे तुन्हें नहीं दग्ध करेंगे। तुम सब लोग बड़े चत्र हों। अतः तुम्हें चाम्युको कल्याणकारी पानकर हमारे साथ सबके उत्तम प्रम उन पहादेवजीकी दारणमें चलना चाहिये। धगवान् शिव पुराणपुरुष, सबेंधर, वरणीय, परात्पर, तपस्वी और परमात्मक्रकय हैं; अत: हमें उनकी शरणमें अवश्य चलना चाहिये ।

विष्णु आदि सब देवता कौतृहरूपूर्वक उनके सहित ब्रोकिष्णु तथा अन्य देवताओं, सिद्धी देखकर सब देवता उनके उत्तम तेजसे व्याप्त उपनिक्टोंके सुत्रोद्वारा उनका स्तवन किया। हो गये। उन्होंने तपस्तामें लगी हुई उन

मुने ! इन्द्रादि देवताओंकी बात सुनकर तेजोमयी जगदम्बाको नमस्कार किया और भूरि-चूरि प्रशंसा करते हुए वे सब देवता उस स्वानदर गर्वे, जहाँ भगवान् चुपभध्यज

विराज्यान थे। मुने ! वहाँ पहेंबकर सब देवताओंने पहले तुष्हें उनके पास भेजा और स्वयं वे मदनदहनकारी भगवान् इत्से दूर ही सड़े रहे। वे वहींसे यह देखते रहे कि भगवान दिव कृषित हैं या प्रसन्न । नारद ! तुम तो सदा निर्धय रहनेवाले और विशेषतः शिवके भक्त हो। अतः तुमने धगवान्

ज्ञिकं स्थानपर जाकर उन्हें सर्वधा प्रसन्न देखा। फिर वहाँसे छोटकर तुम श्रीविष्ण आदि सब देवताओंको भगवान शिवके स्यानपर हे गये। यहाँ पहुँचकर विष्णु आदि प्रभावशास्त्री विष्णुके ऐसा बहुनेपर अब देवताओंने देखा. भक्तवसरह भगवान् सब देवता उनके साथ पिनाकपाणि दिविका जिल सुरतपूर्वक असक्र मुद्रामें बेठे हैं। त्इनि करनेके लिये गये । मार्गमे पावँतीका अपने गणीसे पिरे हुए इाग्यु तपस्त्रीका रूप आश्रम पहले पहला था। अतः इन धारण किये योगपङ्गपर आसीन हे। उन गिरिराजनिद्नीकी तपस्या देखनेके लिये परमेश्वरक्षयी शंकरका दर्शन करके मेरे आध्रमपर गये । पार्वतीके श्रेष्ठ तपको और यूनीशरीने उन्हें प्रणाम करके वेदों और

देवताओंका भगवान् शिवसे पार्वतीके साथ विवाह करनेका अनुरोध,

(अध्याय २३)

## भगवानुका विवाहके दोष बताकर अखीकार करना तथा उनके पुन: प्रार्थना करनेपर स्वीकार कर लेना

बहाजी कहते हैं—नारद ! देववाओंने 'ब्रघो ! देवता और मूनि संकटमें पहकर वहाँ पहुँचकर भगवान् स्ट्रको प्रणाम करके आपको शरणमें आये हैं। सर्वेश्वर ! आप वनकी स्तृति की। तब अन्दिकेश्वरने भगवान् उनका उद्धार करें।' शिवसे उनकी दीनवन्युता एवं भन्छ-दवाल नन्दीके इस प्रकार सुचित

वसरताकी प्रशंसा करते हुए कहा- करनेपर पगवान् शस्त्र धीरे-धीरे आँखें

खोलकर व्यानसे उपरत हुए। समाधिसे उत्तम गतिका दर्शन कराते हुए इस प्रकार विरत हो परमज्ञानी परमाला एवं ईखर कहा—देवताओ ! ज्यों ही मैंने सर्वाहु-शम्पुने समस्त देवताओंसे इस प्रकार कहा। सुन्दरी गिरिजा देवीको स्वीकार किया, त्यों

कारण हो, वह शीध बताओ ।

सब देवता प्रसन्न हो कारण बतानेके लिये देवताओंका बहुत बड़ा कार्य सिद्ध किया है। भगवान् विष्णुके मुहकी ओर देखने लगे। आजसे सब लोग मेरे साथ सुनिश्चितरूपसे तब द्वियके महान् भक्त और देवताओंके निष्काम होकर रहें। देवताओ ! जैसे मैं है, हितकारी श्रीविष्णु मेरे बताये हुए उसी तक्ष तुम सब लोग पृथक-सुधक रहकर देवताओंके महत्तर कार्यको सुचित करने कोई विरोध प्रयत्न किये विना ही आयन्त लगे। उन्होंने कहा—'शम्भो ! तारकासुरने तुष्कर एवं उत्तम तपश्चा कर सकोगे। अस देखताओंको अत्यन्त अञ्चत एवं महान् कष्ट उस महनके न होनेसे तुम सब देवता प्रदान किया है। यही बतानेके लिये सब समाधिक द्वारा परमानन्दका अनुभव करते देवता राहाँ आये हैं। भगवन् ! आपके हुए निर्मिकार हो जाओ; क्योंकि काम औरस पुत्रसे ही तारक दैत्य पारा जा सकेगा नरककी ही प्राप्ति करानेवाला है। कामसे और किसी प्रकारसे नहीं। मेरा यह कचन क्रोध होता है, क्रोधसे योह होता है और सर्वथा सत्य है। महादेव ! इस प्रकार विकार मोहसे तपस्या नष्ट होती है। अतः तुम सभी करके आप कृपा करें। आपको नमस्कार ब्रेष्ट देवताओंको काम और स्रोधका है। स्वापिन् ! तारकासुरके हारा डप्रस्थित परित्यान कर देना चाहिये, मेरे इस कथनको किये गये इस कप्तमे आप देवताओका कभी अत्यक्षा नहीं मानना चाहिये। \* उद्धार कीजिये । देव ! शम्बो ! आप दाहिने हाथसे गिरिजाका पाणिबहण करे। गिरिराज हिमचान्के द्वारा दी हुई महानुधावा पार्वतीको पाणिश्रहणके ग्रग ही अनुगृहीत कीजिये।

राम्भु बोले— श्रीविच्यु और ब्रह्मा ही समस्त सुरेश्वर तथा श्रृधि-मुनि सकाम हो आदि देवेश्वरो ! तुम सब रहोग मेरे समीच जावैगे ; फिर तो वे परमार्थपक्षपर चरुनेमें कैसे आये ? तुम अपने आनेका जो भी समर्थ न हो सकेंगे। दुर्गा अपने पाणिब्रहण-माप्रसरे ही कामदेवको जीवित कर भगवान् जीकरका यह वचन सुरकर हेगी। विष्यो ! मैंने कामदेवको मलाकर

बहावी कहते हैं—नारद ! ख्यभके चिद्वसे युक्त ध्वजा धारण करनेवाले भगवान् महादेवने इस प्रकारकी बाते सुनाकर ब्रह्मा, विष्णु, देवलाओं तथा पुनियोंको निष्काम धर्मका उपदेश दिया। श्रीविष्णुका यह वत्तर सुनकर तदनकर भगवान् शाम् पुनः ध्यान लगाकर योगपराधण भगवान् दिावने उन सबको चुप हो गये और पहलेकी ही भाँति पार्षदोसे

(門 字 砂井 中 前 7岁174-94)

कामो हि नस्कारीय तस्मात् क्रोचोर्ज्ञभावते । क्रोचान्क्रवातं सम्मोदो मोहाद्य अकृते लगः ॥ **नक्स**कोची परित्याच्यी मर्ताहरू सुरसस्त्रीः। स्टीत स मनाव्यं गहाक्यं गानका सचित्।

563 

+ प्रवसंतिता +

धिरे हुए सुस्थिरभावसे बैठ गर्ये । वे अपने देवताओं । तुम सब लोग एक साथ यहाँ मनमें ही स्वयं आत्मस्वरूप, निरहान, किस अभिप्रायसे आये हो ? मेरे सामने निराभास, निर्विकार, निरामच, परात्पर, सच-सच बताओ।' नित्य मपतारहित, निरवप्रह, शब्दातीत, श्रीहरिन कहा-महेश्वर । आप सर्वज्ञ निर्गुण, ज्ञानराष्य एवं प्रकृतिसे पर है, सबके अन्तर्यामी ईश्वर है। क्या आप परमात्माका चिन्तन करने लगे । इस प्रकार हमारे सनकी बात नहीं जानते ? अवश्य परम खरूपका चिन्तन करते हुए वे ध्यानमें जानते हैं, तथापि आपकी आजासे में स्वयं स्थित हो गये। बहुत-से प्राणियोकी मृष्टि भी कहता है। सुखदायक शंकर ! हम सब करनेवाले भगवान् ज्ञिय ध्यान करते-करते. देवताओको तारकासुरसे अनेक प्रकारका ही परमानन्दमें निमन्न हो गये। ब्रीहरि दुःख प्राप्त हुआ है। इसीलिये देवताओंने एवं इन्द्र आदि देवताओंने जब परमेश्वर आपको प्रसन्न किया है। आपके लिये ही क्रेशसे हमारा उद्धार कीजिये।'

अत्यन्त दीनसापूर्ण बाणीद्वारा उनसे अपना देवताओंके हृदयमें आपके विवाहका उत्सय अभिप्राय निवेदन करने लगे। देवताओंके, मेरे तथा श्रीहरिके इस आप द्यांचित रीतिसे विवाह कीजिये। प्रकार बहुत स्तृति करनेपर भगवान् महेश्वर परात्पर परमेश्वर । आपने रतिको जो वर अपनी भक्तवत्सलताके कारण ध्यानसे दिया था, उसकी पूर्तिका अवसर आ गया विरत हो गर्थे। उनका पन अत्यन्त प्रसन्न है। अतः अपनी प्रतिज्ञाको शीध था। वे भक्तवताल शंकर श्रीहरि आदिको सफल कीजिये। करुणादृष्टिसे देखकर उनका हर्ष बढ़ाते हुए अहाजी कहते है—नारद ! ऐसा कह बोले—'विष्णो ! ब्रह्मन् ! तथा इन्द्र आदि उन्हें प्रणाम करके श्रीविष्णु आदि देवताओं

शियको ध्यानमञ्ज देखा, तब उन्होंने नन्दीकी उन्होंने निरिशज शिमारूयसे शिवाकी उत्पत्ति सम्मति ली । नन्तीने पुनः दीनभावसे स्तुति करायी है । शिवाके गर्थसे आपके हारा जी करनेके लिये कहा । उनकी इस संस्माणिकोः पुत्र उत्पन्न होगा, उसीसे तारकासुरकी पृत्यु अनुसार देवता सुति करने लगे । ये बोले — होगी, दूसरे किसी उपायसे नहीं । ब्रह्माजीने 'देवदेव ! महादेव ! करुणासागर प्रमो ! उस दैत्यको वही वर दिया है । इस कारण हम आपकी दारणमें आये हैं। आए महान् दूसरेसे उसकी मृत्यु नहीं हो पा रही है। अत्तव्य वह निडर होकर सारे संसारको कष्ट अह्याजी कहते हैं—नारद ! इस प्रकार वे रहा है। इसर नारदर्जीकी आजासे पार्यती बहुत दीनतापूर्ण उक्तिसे देवताओंने चगवान् कठोर तयस्या कर रही हैं। उनके तेजसे होकरकी सुनि की। इसके बाद वे सब समान चरावर प्राणियोसहित जिलोकी देवता प्रेमसे व्याकृलचित्त हो उब खरसे आव्यादित हो गयी है। इसलिये परमेश्वर ! फूट-फूटकर रोने लगे। मेरे साथ भगवान् आप शिवाको वर देनेके लिये जाइये। आहरि उत्तम प्रक्तिभावसे युक्त हो मन-ही- स्वापिन् ! देवताओंका दुःख पिटाइये और वन भगवान् झब्बुका स्मरण करते हुए हमें सुख दीजिये। शंकर ! मेरे तथा देखनेके लिये बड़ा भारी उत्साह है। अस:

४४.४ \* साक्षिम् शिल्लीगात क और महर्षियोंने नाना प्रकारके स्तेओंद्वारा गया है, जिनके द्वारा मनुष्य मारा जाता है। पुनः उनकी स्तुति की । फिर वे सब-के-सब विषयीके साथ वार्ता करनेमात्रसे मनुष्य उनके सामने रुद्धे हो गये। भक्तोंके अधीन क्षणभरमें पतित हो जाता है। आचार्योंने रहनेवाले भगवान शंकर भी, जो विषयको मिश्री मिलाबी हुई वास्माी वेदपर्यादाके रक्षक है, देवनाओंकी बात सुन (धदिरा) कहा है \* । यद्यपि मैं इस बातको हैंसकर बोले—'हे हरे ! है विवे ! और है जानता हूँ और वद्यपि विषयोंके इन सारे देवताओं ! तुम सब लोग आदरपूर्वक दोषोंका मुझे विशेष ज्ञान है, तथापि में सुनो । मैं यथोबित, विशेषतः विशेकपूर्ण तुष्हारी प्रार्थनाको सफल करूँगाः क्योंकि बात कह रहा हूँ। विवाह करना मनुष्योंके मैं अन्तोंके अधीन रहता है और भक्त-लिये उचित कार्य नहीं है, क्योंकि विवाह वसलतायश उचित-अनुचित सारे कार्य दुषतापूर्वक बाँध रखनेवाकी एक बहुत बड़ी करता हूँ। इसलिये तीनों लोकोंमें बेड़ी है। जगत्यें बहुत-से कुसङ्ग हैं; परंतु 'अवधोदितकर्ता' के रूपमें मेरी प्रसिद्धि स्त्रीका सङ्ग उनमें सबसे बढ़कर है। मनुष्य है। फर्ताके लिये मैंने अनेक बार बहुत-से सारे अन्यनोंसे कुटकारा पा सकता है, परंतु प्रचल करके कप्त सहन किये हैं, गृहपति क्षीपसङ्गरूपी बन्धनसे वह मुक्त नहीं हो होकर विद्यानर मुनिका दु:स्व दूर किया है। पाता । लोहे और काठकी बनी हुई बेहियोचे हरे ! विशे ! अब अधिक कहनेकी क्या टुक्नापूर्वक वैधा हुआ पुरुष भी एक दिन आवत्यकता। मेरी जो प्रतिज्ञा है, उसे तुम उस केंद्रसे छुटकारा या जाता है, परेतु स्ती- सब लोग अच्छी तरह जानते हो । मैं घह सत्य पुत्र आदिके बन्धनमें वैधा हुआ मनुष्य कभी कहता है कि जब-जब भक्तीपर कही विपत्ति खूट महीं पाता । महान् बन्धनमें डालनेवाले आती है, तब तब मैं तत्काल उनके भारे कह विषय सदा बबुते रहते हैं। जिसका मन हर हेता है। वारकासुरसे तुम सब होगोंको सिषयोंके वशीभूत हो गया है, उसके लिये जो दुःस प्राप्त हुआ है, उसे मैं जानता हूँ और मोक्ष खप्रमें भी तुरुंभ है। विद्वान् पुरुष यदि उसका हरण करूँगा, यह भी सत्य-सत्य सुरक्ष चाहता है तो वह विषयोंको विश्विपूर्वक बना रहा हूँ। यदापि मेरे मनमें विवाह त्याग दे। विषयोको विषके समान बताया करनेकी कोई रुचि नहीं है तथापि में

कुसङ्गा सहयो लोके ख्रांसङ्गरता चापिकः । उद्धोत्तकर्णकेथैनं खाँधङ्कात् प्रमुख्यते ॥ लोहरारुथर्थे पार्शेर्ड्व बढोर्स्य गुज्यते । जनादिपारुखुक्तवादे मुख्यते न कदावन ॥ वर्दानी विक्साः दाश्चमहाबन्धनकारिकः । विषयाकानामन्सः स्वप्ने भोशोऽपि दुर्लभः ॥ मुखनिन्छति चेत् प्राप्तो विधियद् विध्यास्यचेत्। विगतद् विषयान्यसूर्विपर्यसैनिहन्यते ॥ अने विभावणा सार्क वार्तातः पत्ति समान्। विसर्व प्राहुसवार्यः सितारियोन्द्रवारणीम् ॥ (जिल्प के से मार से रहा धर-६५)

# रहासीवता \*

264 

(अध्याय २४)

पुत्रोत्पादनके लिये गिरिजाके साथ विवाह ब्रह्मानी कहते हैं--नारद ! ऐसा करूँगा । तुम सब देवता अब निर्भय द्वोकर कड़कर भगवान शंकर मौन हो समाधिमें अपने-अपने घर जाओ । मैं तुन्हारा कार्य स्थित हो गये और विष्णु आदि सभी देवता सिद्ध करूँगा। इस विषयपं अत्र कोई अपने-अपने धापको सले गये। विचार नहीं करना चाहिये।'

भगवान् शिवकी आज्ञासे सप्तर्षियोंका पार्वतीके आश्रमपर जा उनके शिवविषयक अनुरागकी परीक्षा करना और भगवानको सब वृत्तान्त बताकर स्वर्गको जाना

ब्रह्माजी करते हैं --देवताओंके अपने

आध्रममें चले जानेवर पार्वतीके तपकी

परीक्षाके लिये भगवान् डांकर समाधित्व हो भिरिराजकुमारी देवेश्वरी पार्वती इस समय गये। वे स्वयं अपने-आयमे, अपने ही रहिन्दरिन हो गीरी-शिखर मामक पर्यतपर परास्पर, साम्ब्र, मायारक्तित तथा उपद्रवञ्चन तपस्या कर रही है। मुझे वतिरूपधे प्राप्त स्परूपका विजान करने रूपे। उस ध्येव करना ही उनकी तपस्याका उद्देश्य है। क्रिजो ! इस समय केवल सखियाँ उनकी वस्तुके रूपवे साक्षात् भगवान् महेश्वर ही विराजमान है। उनकी गतिका किसीको सेवामें है। भेरे सिवा तुसरी समस्त ज्ञान नहीं होता। वे चगवान वयभव्यज्ञ ही कामनाओंका परिवास करके वे एक उत्तम सबके खष्टा—परमेश्वर है। निश्चयपर पहेंच चुकी हैं। पुनिवरी ! तुप सब लोग मेरी आजासे बड़ाँ जाओ और तात ! उन दिनो पार्यतीदेवी बडी भारी तपस्या कर रही थीं। उस तपस्थासे स्ट्रदेव प्रेमपूर्ण इत्यसे उनकी दुलताकी परीक्षा करो । वहाँ तुम्हें सर्वधा छरूयुक्त बातें कहनी भी बड़े विस्पयमें पड़ गये। मनतधीन होनेके कारण ही वे समाविसे क्विक्ति हो. चाहिये । उत्तम बतवारी पहर्षियो । मेरी गये और किसी कारणसे नहीं। तदननार आज़ासे ऐसा करना है। इसलिये तुम्हें संशय

स्रष्टिकर्ता हरने वसिष्ठ आदि सप्तर्षियोका नहीं करना चाहिये।' स्मरण किया। उनके स्परण करते ही वे भगवान् शंकरकी यह आज्ञा पाकर वे सालों ऋषि शीध ही बहाँ आ पहेंचे । उनके दातो ऋषि तुरंत ही उस स्वानपर जा पहेंचे, मुखपर प्रसन्नता छ। रही बी तथा वे वहाँ दीक्षियती जगन्याता पार्वती विश्वमान सब-क्रे-सब अपने सौधान्यकी अधिक धीं। सप्तर्वियोने वहाँ शिवाको तपत्याकी सराहना करते थे। उन्हें आया देख भगवान् भृतिमती दूसरी सिद्धिके समान देखा। शिवके नेत्र प्रसन्नतासे प्रफुल्ल कामलके उनका तेत्र महान् था। वे अपने उत्तम तेजसे समान खिल उठे और वे हैसते हुए बोले— "क्काज़ित हो रही थीं। उन उत्तम ब्रतधारी 'तात सप्तर्वियो ! तुम सञ्च लोग मेरे सप्तर्वियोंने उन्हें पन-ही-मन प्रणाम किया

हितकारी तथा सम्पूर्ण वस्तुओंके ज्ञानमें

निवृष्ण हो । अतः शोध्र मेरी बात सुनी ।

385 संद्रिप्त शिवप्राण क 

और उनके द्वारा विशेषत: पुजित हो वे हैं। इनके मनमें कुरता घरी रहती है। आप मस्तक झुकाये इस प्रकार बोले-त्रर्शियोंने कहा--देवि ! गिरिराज- नहीं जानतीं । नारद छल-कपटकी बातें करते नन्दिनि ! हमारी यह आत सुनो । हम जानना है और दूसरोंके जित्तको मोहमें डालकर मध चाहते हैं कि तुम किसलिये तपस्या करती डालते हैं। उनकी बातें सुननेसे सर्वधा हानि हो ? तथा इसके द्वारा किस देवताको और ही होती है। ब्रह्मपुत्र दक्षके पुत्रोंको नारदने किस फलको पाना चाहती हो ? उन द्विजोंके इस प्रकार पूछनेपर हुआ कि वे सब-के-सब अपने विताके घर गिरिराजकमारी देवी शिवाने उनके सामने अत्यन्त गोपनीय होनेपर भी सरी बात बतायी ( पार्चती बोली—धुनीक्षरो ! आधलोन क्लिकेतुको इन्होंने ऐसा उपदेश दिवा कि प्रसन्नतापूर्ण हृदयसे मेरी बात सुने। मेरे अपनी वृद्धिसे जिसका चिन्तन किया है. अपना वह विचार में आपके सामने रखती है। आपलोग मेरी असम्बन्न बाते सनकर पेरा उपहास करेंगे, इसलिये उन्हें कहनेमें संकोच ही होता है, तथापि कहती है। क्या कर रही हैं। मेरा मनरूपी पक्षी बिना पॉसके तपस्त्रा करने लगी।

ही हठपूर्वक आकाशमें उड़ रहा है। मेरे स्वामी करुणानिधान धगवान शंकर ही उसके इस आशाकी पूर्ति कर सकते हैं। पार्वतीका यह वचन सुनकर वे मृति हेंस पड़े और गिरिजाका सम्मान करते हुए प्रसन्नतापूर्वक छलयुक्त मिथ्या वचन बोले ।

उसका घर ही उजह गया । प्रहादको अपना चेला बनाकर इन्होंने हिरण्यकशिपुसे वर्ड-बहे द:स दिलवाये। ये सदा दसरोंकी बुद्धिमें भेद पैदा किया करते हैं। नारद्रमृति कानीको पसंद आनेवाली अपनी विद्या जिस-जिसको सुना देते हैं, वही अपना घर कसै ? मेरा यह मन अत्यन दुवतापूर्वक छोड़कर तत्काल चीख माँगने लगता है। एक उत्कृष्ट कर्मके अनुद्वानमें लगा है और उनका पन पलिन है। केवल दारीर ही सदा ऐसा करनेके लिये विवस हो गया। यह उञ्चल दिखायी देता है। हम उन्हें विशेष पानीके ऊपर बहुत बड़ी और ऊँची दीवार रूपसे जानते हैं; क्योंकि उनके साथ रहते हैं। साड़ी करना जाहता है। देवर्षिका उपदेश उनका उपदेश पाकर बहे-बड़े विद्वानीद्वारा पाकर में 'भगवान रूद मेरे पति हो' इस सप्पानित होनेवाली तुम भी स्वर्थ ही मनोरथको मनमें लिये अत्यन्त कठोर तप भुलावेमें आ गयी और पूर्श बनकर दुष्कर बाले ! तुम जिनके लिये यह भारी तपस्या करती हो, से स्त्र सदा उदासीन, निर्विकार तथा कामके शत्र है-इसमे संशय नहीं है। वे अमाङ्गलिक वस्तुओंसे युक्त शरीर धारण करते हैं, लजाको तिलाञ्चलि दे चके हैं, उनका न कहीं घर है न अधियोने कहा-गिरिराजनन्दिनि ! हार । वे किस कुलमें उत्पन्न हुए हैं, इसका देवर्षि नारद व्यर्थ ही अपनेको पण्डित मानते भी किसीको पता नहीं है। कुस्सित वेष

समझदार होकर भी क्या उनके घरित्रको

जो छलपूर्ण उपदेश दिया, उसका फल वह

खोटकर न आ सके। यही हाल उन्होंने

दक्षके दूसरे पुत्रोंका भी किया । वे भी उनके वकरमें आकर भिखारी बन गये। विद्याधर

धारण किये भूतों तथा प्रेन आदिके साथ डिओ ! मेरा हठ भी छूटनेवाला नहीं है । मेरा रहते हैं और नंग-धड़ंग हो जुल बारण किये अर्गर पर्वतसे उत्पन्न होनेके कारण मुझमें घुमते हैं। धूर्त नारदने अपनी मायासे तुम्हारे सारे विज्ञानको नष्ट कर दिया, युक्तिसे तुम्हें थोह लिया और तुमसे तय करवाया। देवेश्वरि ! गिरिशजनन्दिनि ! तुम्ही चिचार करो कि ऐसे वाको पाका तुने क्या सह मिलेगा। पहले रुद्रने वृद्धिमे खुव मोच-विचारकर साध्यी सतीसे विवाह किया। परंतु वे ऐसे मूड़ है कि कुछ दिन भी उनके साथ निवाह न सके । उस बेचारीको कैसे ही दोष देकर उन्होंने त्याग दिवा और स्वयं स्वतन्त्र हो अपने निष्कल और शोकरतित खरूपका ध्यान करते हुए इसीमें सुरापूर्वक रम गर्थ । देखि ! जो सदा अकेले रहनेवाले. ञ्चान, सङ्घरतिन और अद्वितीय हैं. उनके माथ किसी स्रोका निर्वात कैसे होगा ? आज भी फुछ नहीं बिगड़ा है। तुम हमारी आज्ञा मानकर घर लौट चत्छो और इस दुर्विद्युको त्याग हो। महाभागे! इससे तुमहारा भरून होगा। तुम्हारे योग्य बर है भगवान् विष्णु, जो समस्त सहलोसे युक्त है। वे वैकुण्डमें रहते हैं, लक्ष्मीके खामी है और नाना प्रकारकी क्रीहाएँ करनेमें कुशल हैं। उनके साथ हम तुम्हारा विवाह करा देंगे और वह विवाह तुम्हारे लिये समस सुखोंको देनेवाला होगा । पार्वती ! तुन्हारा जो सदके साथ विचाह करनेका हठ है, ऐसे इठको

छोड़ दो और सखी हो जाओ। ब्रह्माजी वरूते हैं — नास्द ! उनकी ऐसी परत्नेकमें भी दु:ख ही प्राप्त होता है, सुख बात सुनकर जगदम्बका पार्वती हैंस पड़ी कभी नहीं मिलता। अतः द्विजो ! गुरुओंके और पुनः उन ज्ञानविशास्य पुनियासे बोलीं । वश्चनका कभी किसी सरह भी त्याग नहीं पार्वतीने कहा-मुनीखरो ! आपने करना चाहिये । मेरा घर बसे या उजह जाय,

अपनी समझसे ठीक ही कहा है। परंतु मुझे तो यह हठ ही सदा सख देनेवाला है।

बुद्धिये ऐसा विचारकर आपलोग सुझे तपस्यासे रोकनेका कह न करें। देवर्षिका डमदेश-वाक्य मेरे लिये परम हितकारक है। इसल्पि में उसे कभी नहीं छोड़ेगी। बेदवेसा भी यह मानते है कि गुरुजनीका बनन हितकारक होता है। 'गुरुओका वधन सत्य होता है', ऐसा जिनका दुह विचार है, उन्हें इक्कोक और परलोकमें परम सुलकी प्राप्ति होनी है और दुःख कभी नहीं होता। 'गुरुऑका बचन सत्य होता है' यह विचार

जिनके इदयमें नहीं है, उन्हें इहरलेक और

स्त्राचाविक कटोरता विद्यमान है। अपनी

 वंक्रिप्र शिवपुराण + 

255

मुनिवरो ! आपने जो बातें कड़ी हैं, मैं उनका कुमारी ही रह जाऊँगी, परंतु दूसरेके साथ आपके कहे हुए तालयंसे भिन्न अर्थ विवाह नहीं कहेगी। यह मैं सत्य-सत्य समझती हैं और उनका यहाँ संक्षेपसे कहती हैं। यदि छूर्य पश्चिम दिशामें उगने विवेचन प्रस्तुत करती हैं। आपने यह ठीक रूगे, मेरुपर्वत अपने स्थानसे विचरित्त हो कहा कि घगवान विष्णु सद्गोंके ग्राम जाय, अग्नि शीतल्लाको अपना ले तथा तथा लीलाविहारी है। साथ ही आपने कपल पर्वतशिखरकी शिलाके ऊपर सदाशिवको निर्मुण कहा है। इसमें जो खिलने लगे, तो भी पैरा हट छूट नडी कारण है, सह बताया जाता है। भगवान, सकता। यह मैं सशी बात कहती है। शिव साक्षान परवहा है, अनव्य निर्निकार है। से केवल भक्तीके लिये इसीर धारण करते हैं. फिर भी लोकिकी प्रभुताको विस्ताना नहीं चाहते । अतः परमहंसोंकी जो प्रिय गति है, उसीको वे धारण करते हैं: क्योंकि वे भगवान् प्राप्त परमानन्द्रभद्र है, इसलिये अवधूतरूपधे रहते हैं। माधालिय नीओंको ही धूपण आदिकी क्रीन होती है. ब्रह्मको नहीं। वे प्रमु गुणानीत, अजन्मा, माधारहित, अलक्यमति और विराट्ट है। हिनो ! भगवान् राष्य् किसी विशेष वर्ष या जाति आदिके कारण किसीपर अनुमह नहीं करते। मैं गुरुकी कृपासे ही दिवको यथार्थरूपसे जानती है। ब्रह्मवियो ! यदि

शिव मेरे साथ विवाह नहीं फरेंगे तो ये नदा

ज्ञानी करते हैं-नारद ! ऐसा कर उन मनियोंको प्रणाम करके गिरिराजकमारी पार्वती निर्विकार बित्तसे शिवका स्परण करती हुई चुप हो गथी। इस प्रकार विरिजाके उस उत्तम निश्चयको जानकर वे सप्रचि भी उनको जय-जयकार करने लगे और उन्होंने पार्धतीको उत्तम आशीर्याद द्विण । यूने ! विरिजाहेबीकी परीक्षा करनेवाले से सातों ऋषि उनको प्रणाप करके प्रसन्नित्त हो द्वीप ही धगवान शिवके स्थानको शले गये। यहाँ पहेंचकर ज्ञिलको मस्तक नवा, उनसे सारा वृत्तान निवेदन करके, उनकी आजा रहे से पन: सादर सर्गालोकको चले गये।

(अख्याय २५)

धगवान् शंकरका जटिल तपस्वी ब्राह्मणके रूपमें पार्वतीके आश्रमपर जाना, उनसे सत्कृत हो उनकी तपस्याका कारण पूछना तथा पार्वतीजीका अपनी सखी विजयासे सब कुछ कहलाना

बह्याजी कहते हैं—नारद! उन पार्वतीजीको देखनेके लिये जटाधारी सप्तर्षियोके अपने लोकमें चले जानेपर तपत्वीका रूप धारण करके भगवान शम्पु सुन्दर लीला करनेवाले साक्षात् भगवान् उनके वनमें गये। अपने तेजसे प्रकाशमान शंकरने देवीके तपकी परीक्षा सेनेका अत्यन्त बुढ़े ब्राह्मणका रूप धारण करके विचार किया। वे मन-ही-मन पार्वतीसे प्रसन्नवित्त हो वे दण्ड और छत्र लिये वहाँसे वहत संतुष्ट थे। परीक्षाके ही बहाने प्रस्थित हुए। आभ्रममें पहुंचकर उन्होंने देखा

925

देवी शिवा सर्खियोंसे चिरी हुई बेदीपर बैठी किसके कुरूमें उत्पन्न हुई हो ? तुम्हारे पिता हैं और चन्द्रमाकी विशुद्ध कला-सी प्रतीत कौन हैं और तुम्हारा नाम क्या है ? तुम तेजस्वी ब्राह्मणदेवताको आया देख उस समय देवी शिवाने समस्त पूजन-सामग्रियों-द्वारा उनकी पूजा की। जब उनका भारतीर्थाति सत्कार हो गया, सामक्रियोद्धरा उनकी पूजा सम्पन्न कर ली गयी, तब पार्वतीने बड़ी प्रसन्नता और प्रेमके साथ उन ब्राह्मणदेवसे आदरपूर्वक कुञल-समाचार पूछा । पार्वती भोर्ली—ब्रह्मचारीका स्वस्य धारण करके आये हुए आप काँच हैं और कहाँसे पहारे हैं ? चेदचेलाओं के विप्रवर ! आप अपने तेजसे इस वजको प्रकाशित कर रहे हैं। मैंने जो कुछ पड़ा है, क्ते बतलाइये । आदाणने कहा—में उच्छानुसार विचरनेवाला श्रुद्ध ब्राह्मण है। पवित्रबद्धिः तपानी, दूसरोको सुख देनेवाला और परोपकारी हैं—इसमें संशय नहीं है। तुप कौन हो ? किसकी पूजी हो और इस निर्जन वनमें किसलिये ऐसी तपसा कर रही हो. जो पंजेके बलपर खड़े हो तप करनेवाले मुनियोंके लिये भी दुर्लभ है। तुम न वालिका हो, न बुद्धा ही हो, सुन्दरी तरुणी जान पड़ती हो। फिर किसलिये पतिके बिना इस वनमें आकर कठोर तपस्या करती हो ? भद्रे ! क्या तुम किसी तपस्वीकी सहचारिणी तपस्विनी हो ? देखि ! क्या वह तपस्वी

तम्हारा पारून-पोषण नहीं करता, जो तुम्हें

छोडकर अन्यत्र चला गया है ? बोलो, तुम

संव शिव पुर ( मोटा टाउप ) १०-

होती हैं। ब्रह्मधारीका स्वरूप धारण किये महासौधाम्यरूपा जान पड़ती हो। तुम्हारा भक्तवत्सल शब्धु पार्वतीदेवीको देखकर तपस्थामे अनुराग व्यर्थ है। क्या तुम प्रीतिपूर्वक उनके पास गये। उन अद्भुत चेदमाना गायत्री हो, लक्ष्मी हो अथवा क्या सुन्दर रूपवाली सरस्वती हो ? इन तीनोंमें तम कौर हो — यह मैं अनुमानसे निश्चय नहीं कर पाना। पार्वती बोर्ली—विप्रवर ! न तो मैं वेदमाता गावत्री हैं, न लक्ष्मी हैं और न सरस्वती हो हैं। इस समय में हिमाचलकी कुरी है और मेरा नाम पार्वती है। पूर्वकालमें इससे पहलेके जन्ममें मैं प्रजापति दक्षकी पुत्री थी। उस समय पेरा नाव सती था। एक दिन पिताने मेरे पतिकी निन्दा की थी, जिससे कृषित हो मैंने योगके द्वारा शरीरको त्याग दिवा था। इस जन्धमें भी भगवान शिव मुझे मिल गये थे, परंतु भाग्यवश कापको भस्य करके वे मुझे भी छोड़कर चले गये । ब्रह्मन् ! इकिस्जीके चले जानेपर में विरहतापसे उद्दित्र हो उदी और तपस्याके क्रिये दुव निश्चय करके पिताके चरसे पहाँ गङ्गाजीके तटपर चली आयी। यहाँ सीर्य-कालतक कठोर तपस्या करके भी मैं अपने प्राणवल्लभको न पा सकी। इसलिये अत्रिमें प्रवेश कर जाना चाहती थी। इतनेमें ही आपको आया देख में श्रणभरके लिये ठहर गयी। अब आप जाड़ये। मैं अग्रिमें प्रवेश करूँगी; क्योंकि भगवान् शिवने पुहो स्वीकार नहीं किया। कित जहाँ-जहाँ मैं जन्म लुँगी, बहाँ-वहाँ शिक्षका ही पतिरूपमें वरण कर्रुगी। ब्रह्माजी कहते हैं--नारद ! ऐसा कहकर पार्वती उन ब्राह्मण-देवताके सामने

\* मंत्रिम जिल्लपुराण » 

ही अग्निमें समा गर्यी, यद्यपि ब्राह्मणदेव वहाजी कहते हैं—नारद ! ब्राह्मणके

सामनेसे उन्हें बारबार ऐसा करनेसे रोक इस प्रकार पूछनेपर उत्तम ब्रतका पालन रहे थे। अग्रिये प्रवेश काती हुई करनेवाली अध्विकाने अपनी संस्रीको उत्तर पर्यंतराजकुमारी पार्वतीकी तपश्चाके देनेके लिये प्रेरित किया। पार्वतीसे प्रेरित हो

990

पङ्को समान शीनल हो गयी। क्षणभर उस उतम जतको जाननेवाली थी, जटाधारी आगके भीतर रहकर जब पार्वनी आकाशमें तपर्खासे कहा।

पुन: पूछा--'अहो सबे ! तुम्हारा तथ क्या है, कारफोका वर्णन करही है। आप सुनना यह कुछ भी मेरी समझपें नहीं आया। इधर अधिसे तुन्हारा द्वारीर नहीं जला, यह तो तपस्याकी सफलताका मुक्क है। वर्रत् अबतक तुम्हें अपना मनोरध प्राप्न नहीं हुआ,



इससे उसकी विफलता प्रकट होती है। अतः देवि ! सबको आनन्द देनेवाले मझ ब्रेष्ट ब्राह्मणके साधने तुम अपने अभीष्ट

मनोरथको सच-सच बताओ।'

प्रभावसे वह आग उसी खण करन- इनकी विजयानामक प्राणध्यारी सखीने, जो

उत्पाकी ओर उठने लगीं, का ब्राह्मण- ससी बोलो-साधो ! तुमसे पार्वतीके क्रमधारी शिवने सहस। हैसते हुए उनसे उतम हरिजका और इनकी तपस्थाके संपत्त बाहते हो तो सुनिध । मेरी सस्वी गिरिराज हिमाधलको पुत्री है। ये पार्वती और काली

नामसे विख्यात है तथा माता मेनकाकी

कन्या है। अवतक किसीने इनके साध क्रिकाह नहीं किया है। ये भगवान शिवके सिवा दूसरे किसीको चाहती भी नहीं। उन्हेंकि लिप्दे तीन हजार वर्षीसे तपस्पा कर रही हैं। भगवान शिवकी प्राप्तिक लिये ही मेरी इन सम्बंदि ऐसा तप प्रारम्भ किया है।

विधवर ! इसमें जो कारण है, उसे बताती है: सुनिधे। ये पर्वतराज-कुपारी ब्रह्मा, विष्णु

तया इन्द्र आदि देवताओको भी छोड़कर केवल पिनाकपाणि भगवान् शंकरको ही पतिक्रपमे प्राप्त करना चाहती हैं और नारदजीके आदेशसे यह कठोर तपस्या कर रही हैं। द्वितश्रेष्ट ! आपने जो कुछ पूछी था, उसके अनुसार पैने प्रसन्नतापुर्वक अपनी

ससीका मनोरब बता दिया । अब आप और

क्या सुनना चाहते हैं ? ब्रह्मानी कहते हैं—नारद ! विजयाका यह यदार्थ वचन सुनकर जटाधारी तपस्थी सद हैसते हुए चोले- 'सर्लीने यह जो कुछ

कहा है, उसमें मुझे परिहासका अनुपान होता है। यदि यह सब टीक हो तो पार्सतीदेवी अपने मुँहसे ही यों कहने लगीं।

पार्वतीदेवी अपने मुहसे कहें।'

(अध्याय २६)

जटिल ब्राह्मणके इस प्रकार कहनेपर

पार्वतीकी बात सुनकर जटाधारी ब्राह्मणका शिवकी निन्दा करते हुए पार्वतीको उनकी ओरसे पनको हटा लेनेका आदेश देना

पार्वती बोर्लो—जदाधारी विप्रवर ! मेरा सारा वृत्तान्त सुनिये । मेरी सर्लाने जो

कुछ कहा है, चह ज्यों-का-त्यों सत्य है; उसमें असत्य कुछ भी नहीं है। में मन, वाणी और कियाद्वारा सब्ध ही कहती है, असत्य नहीं।

मैंने साक्षात् पतिभावसे भगवान् शंकरका ही बरण किया है। यद्यपि जानती हैं, यह दुर्लभ वस्तु भला मुझे कैसे प्राप्त हो सकती है: तथापि मनकी जलफ्टासे विवदा हो मै

तपस्या कर रही है। ब्राह्मणसे ऐसी बात कहकर पार्वतीदेवी उस समय खुप हो रहीं। तथ उनकी वह बात

सुनकर ब्राह्मपाने कहा। **आहाण बोले—इस समयतक मेरे** पनमें यह जाजनेकी प्रवल इच्छा जी कि ये देवी किस दर्लभ वस्तुको चाहती है ?

जिसके लिये ऐसा महान् तप कर रही हैं। किंतु देवि ! तुम्हारे मुखारविन्दारे सब कुछ सुनकर उस अधीष्ट वस्तुको जान लेनेके बाद अब मैं यहाँसे जा रहा है। तुन्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा करो । यदि तुम मुझसे न कहती तो यित्रता निष्फल होती। अब जैसा तुम्हारा

कार्य है, बैसा ही उसका परिणाम होगा। जब तुम्हें इसीमें सुल है, तब मुझे कुछ नहीं

कहना है। वहाँ ऐसी बात कहकर ब्राह्मणने ज्यो ही जानेका विचार किया, त्यों ही पार्वती

देवीने प्रणाम करके उनसे इस प्रकार कहा। पार्वती बोर्ली-विप्रवर ! आप क्यों जायेंगे ? ठहरिये और मेरे हितकी बात

व्यवाइये। पार्वतीक ऐसा कहनेपर दण्डधारी ब्राह्मण-देवता रुक गये और इस प्रकार बोले — 'देवि ! यदि मेरी बात सुननेका मन

है और मुझे प्रक्रियायसे ठहरा रही हो तो मैं वह सब तन्त्र बता रहा है, जिससे तुग्हें हिताहितका ज्ञान हो जायगा। महादेवजीके प्रति घेरे यनमें गौरष चुन्ति है, अतः में उनको सब प्रकारमे जानता है; तो भी

सुनो । वृषभके चिद्धसे अद्वित ज्वजा धारण करनेवाले महादेवजी सारे शरीरमें भएन रमाये रहते हैं, सिरपर जटा घारण करते हैं, बोतीकी जगह बाघका बाम पहनते और

चादरकी जगह हाथीकी साल ओहते हैं।

हाथमें भीरत मॉगनेके लिये एक खोपड़ी

लिये रहते हैं। झंड-के-झंड साँध उनके सारे

यवार्ध जात कहता है, तुम सावधान होकर

अहोमें लिपटे देखे जाते हैं। वे विष खाकर ही पृष्ट होते हैं, अधस्यधशी है, उनके नेप्र बड़े घड़े हैं और देखनेमें डरावने लगते हैं। उनका जन्म कब, कहाँ और किससे हुआ, वह आजतक प्रकट नहीं हुआ। घर-

गृहस्थीके भोगसे वे सदा दूर ही रहते हैं, नंग-धड़ंग घूमते हैं और भूत-प्रेतोंको सदा

साथ रखते हैं। उनके एक-दो नहीं, दस पानेकी इच्छा करती हो। लोकमें इस भुजाएँ हैं। देवि ! में समझ नहीं पाता कि किस कारणसे तुम उन्हें अपना पति चनाना बाहती हो । तुम्हारा ज्ञान कहाँ बला गया, इस बातको आज सोच-विचारकर मुझे बताओ । दक्षने अपने यज्ञषे अपनी ही पत्री सतीको केवल यही सोजकर नहीं बुलाया कि यह कपालधारी भिक्षककी भाषा है। इतना ही नहीं, उन्होंने यज्ञमें भाग देनेके लिये सब देवताओंको ब्रुलाया, किंतु राज्यको छोड दिया। ससी उसी अपमानके कारण अत्यन्त कोधसे ब्याकुल हो उठी। उसने अपने प्यारे प्राणांकों तो छोडा ही: शंकरजीको भी त्याम दिया।

'तप तो विषयोंचें रह हो, तुष्हारे पिता समस पर्ततीके राजा है,फिर तुप क्यों इस उप्र तपस्याके द्वारा वैसे पविको पानेकी अभिलापा करती हो ? सोनेकी मुद्रा (अश्पर्धा) देकर बदलेमें उतना ही खड़ा काँच लेना चाहती हो ? उञ्चल चन्दन छोडकर अपने अङ्गोपे कांचड़ रुपेटना चाहती हो ? सुर्थके तेजका परित्याग करके जुगनुकी बमक पाना बाइती हो ? बहीन वस्त्र त्यागकर अपने शरीरको चमडेसे

साथ तुन्हारा सम्बन्ध मुझे इस समय परस्परविरुद्ध दिखाची देता है। कहाँ तुम, जिसके नेत्र प्रकुल्ल कपलदलके समान शोधा पाते हैं और कहाँ वे स्त्र, जो तीन धरी आँखें घारण करते हैं। तम तो चन्द्रमूखी " हो और शिष्ट पञ्चमुख कहे गये हैं। तुम्हारे भिरपर दिव्य देणी सर्पिणी-सी शोधा पा रही है: पांतु क्षितके मसकपर जो जटाजुट बताया जाता है, वह प्रसिद्ध ही है। तुम्हारे अडमें चन्दनका अहराग होगा और शिवके शरीरमे चिताका धस्य । कहाँ तथारी सन्दर मुदल साही और कहाँ झंकरजीके उपयोगमें भानेवाली हाधीकी खाल ? कहाँ तुम्हारे अड्डोमें दिव्य आध्यण और कहाँ इांकरके मवांड्रमें रिप्पटे हुए सर्प ? कहाँ तुन्हारी सेवाके लिये उदात गहनेवाले सब्पूर्ण देवता और कहाँ चुतोंकी दी हुई बलिको पसंद करनेवाले शिव ? कहाँ तो मृदङ्गकी मधुर खान और कहाँ इमरूकी द्विपद्विम ? कहाँ भेरियोंके समहकी गडगड़ाहट और कहाँ अञ्चभ ग्रङ्गीनाद ? कहाँ दक्काका शब्द और कही अञ्चय गलनाद ? तपास यह उत्तप ढकनेकी इच्छा करती हो ? धरमें रहना खप शिवके योग्य कटाणि नहीं है। यदि छोड़कर वनमें धूनी रमाना चाहती हो ? तथा उनके पास धन होता तो वे दिगम्बर (नंगे) देवेश्वरि ! यदि तुम इन्द्र आदि त्येकपालाँको क्यो रहते ? सवारीके नामपर उनके पास त्यागकर शिवके प्रति अनुरक्त हो तो अवश्य 🛛 एक बूढ़ा बैल है और दूसरी कोई भी सामग्री ही रह्योंके उत्तम भंडारको त्यागकर लोहा उनके पास नहीं है। कन्याके लिये देंहे

बातको अच्छा नहीं कहा गया है। शिवके

अक्ट्रॉकी मंत्राओंने चलपाको एक संस्थाका योषक मान गया है। एक प्रख्याले पुरुष और स्थितं हीं सुद्धर माने जाते हैं, एकसे अधिक मुखबालें नहीं । इस प्रकार एकपुत्र और प्रश्नमुखकी भी शुलना की गयों है। 'चन्द्रगुर्ज़ी' पदका दूसरा मध्य है—तुम्हारा मुख कन्द्रभाके समान मनोहर है और वे पञ्चानन सिंहके समान भयंकर है।

जानेवालं बरोंमें जो नारियोंको सुख देनेवालं नरमुण्डोंकी माला ? देवि ! तुम्हारे और गुण बताये गये हैं, उनमेंसे एक भी गुण भर्री हरके रूप आदि सब एक-दूसरेके विरुद्ध हैं। आँखवाले रुद्रमें नहीं है। तन्हारे परम प्रिय अतः मुझे तो यह सम्बन्ध नहीं रुवता। फिर कामको भी उन हर देवताने हन्य कर दिया और तुम्हारे प्रति उनका अनादर तो तभी देख लिसा गया, जब वे तुम्हें छोड़कर अन्यत्र चले गये । उनकी कोई जाति नहीं देखी जाती । उनमें विद्या तथा ज्ञानका भी पता नहीं जलता । पिशाच ही उनके सहायक है और विच तो उनके कप्ठमें ही दिखाबी देता है। वे सदा अकेले रहनेवाले और विशेषसपसे विरक्त हैं। इसलिये तुम्हें हरके साथ अपने पनको नहीं जोड़ना खाड़िये। कहाँ तुम्हारे कपठमें सुन्दर हार और कहाँ उनके गलेंमें

तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैला करो । संसारमें जो कुछ भी असदस्त है, वह सब तम स्वयं चाहने लगी हो । अतः मैं कहता है कि तुम उस असत्की ओरसे अपने मनको हटा ली। अन्यक्षा जो चाहो, वह करो; मझे कछ नहीं कारता है।'

बहाजी कहते हैं—नारद ! यह बात सनकर पार्वती शिवकी निन्दा करनेवाले ब्राह्मणपर मन-ही-मन कपित हो उठी और उससे इस प्रकार बोली।

(अध्याय २७)

पार्वतीजीका परमेश्वर शिवकी महत्ताका प्रतिपादन करना, रोषपूर्वक जटिल ब्राह्मणको फटकारना, सखीद्वारा उन्हें फिर बोलनेसे रोकना तथा भगवान् शिवका उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन दे अपने साथ चलनेके लिये कहना

पार्वती बोली—बाबाजी ! अवतक तो मेंने यह समझा था कि कोई इसरे जानी महात्मा आ गये हैं। परंतु अब सब जात हो गया-आपकी कलई खुल गयी। आपसे क्या कहैं —विशेषतः उस दशामें, जब आप अवध्य ब्राह्मण हैं ? ब्राह्मण-देवता ! आपने जो कुछ कहा है, वह सब पड़ो जात है। परंतु वह सब झठा ही है, सत्य कछ नहीं है। आपने कहा था कि मैं शिवको जानता है। यदि आपकी यह बात ठीक होती तो आप

उन्होंने खेव्हासे ही झरीर धारण किया है। आप ब्रह्मचारीका स्वसंघ भारण कर मुझे ठगनेके लिये ज्यात हो यहाँ आये हैं और अनुवित एवं असंगत युक्तियोका सहारा ले एल-कपटसे युक्त बाते बोल रहे हैं। मैं भगवान इंकरके खळपको मळीभाँति जानती है। इसलिये यथायोग्य विचार करके उनके नत्त्वका वर्णन करती हैं। वास्तरामें क्षित निर्मुण ब्रह्म है, कारणबद्धा सगुण हो गर्य है। जो निर्मुण हैं, समस्त गुण जिनके ऐसी युक्ति एवं बुद्धिके विरुद्ध बात नहीं स्वरूपभूत है, उनकी जाति कैसे हो सकती बोलते । यह ठीक है कि कभी-कभी महेखर है ? वे भगवान् सदान्निय समस्त विद्याओंके अपनी लीलाशक्तिसे प्रेरित हो तथाकथित आधार है। किर उन पूर्ण परमात्माको किसी अद्भुत बेच धारण कर लिया करते हैं। परंतु विद्यासे क्या काम ? पूर्वकालमें कल्पके वास्तवमें वे साक्षात परव्रद्ध परमाता है। आरम्भमें चगवान शामने श्रीविष्णुको संक्षिप्र शिवपराण »

968

उच्छवासरूपसे सम्पूर्ण वेद प्रदान किये थे। कामनाएँ सिद्ध हो जाती हैं, सदा निर्विकार अतः उनके समान उत्तम प्रभु दूसरा कौन रहनेवाले उन परमात्मा शिवमें विकार है ? जो सबके आदि कारण हैं, उनकी कहाँसे आ सकता है ? जिस पुरुषके मुखर्मे सकता है ? प्रकृति उन्होंसे उत्पन्न हुई है। फिर उनकी शक्तिका दूसरा क्या कारण हो सकता है ? जो लोग सदा प्रेमपूर्वक शक्तिके खामी भगवान् शंकाका भजन करते हैं, उन्हें भगवान् सम्भु प्रमुसक्ति, उत्साहशक्ति और मन्द्रशक्ति—ये तीनों अक्षय शक्तियाँ प्रदान करते हैं। भगवान् ज़िवके भजनसे ही जीव मृत्युको जीत लेता और निर्धय हो जाता है। इसलिये तीनों लोकोमें उनका 'मृत्युजय' ही पहाप्रभू हैं। कल्याणरूपी जिल्की सेवासे यहाँ कौन-सा मनोरध सिद्ध नहीं हो सकता ? उन महादेवजीके पास किस बातकी कमी है, जो वे मगवान् सदादाव स्वयं मुझे पानेकी इच्छा को ? यदि शंकरकी सेवा न करे तो मनुष्य सात जन्मोतक दरिद्र होता है और उन्हींकी संवास सेवकको लोकमें कभी नष्ट न होनेवाली लक्ष्मी प्राप्त होती है। जिनके सामने आठी सिद्धियाँ नित्य आकर सिर नीचा किये इस इच्छासे नृत्य करती हैं कि वे भगवान् हमपर संतुष्ट हो जायै, उनके लिये कोई भी हितकर वस्तु दुर्लभ कैसे हो सकती है ? बद्यपि वहाँ माङ्गलिक कही जानेवाली वस्तुएँ शंकरका

माञ्रसे ही सबका मङ्गल होता है। जिनकी

अवस्था अथवा आयुका माप-ताँल कैसे हो जिरन्तर 'शिव' यह मङ्गलमय जाम जिसास करता है, उसके दर्शनपात्रसे ही अन्य सब सदा पवित्र होते हैं। जैसा कि आपने कहा है, ये चिताका भस्म लगाते हैं। परंतु यदि उनका लगावा हुआ भस्म अपवित्र होता तो उनके शरीरसे झड़कर गिरे हुए उस भसको देवतालोग सदा अपने सिरपर कैसे धारण करते ? (अतः शिवके अहाँके स्पर्शसे अपवित्र वस्तु भी पवित्र हो जाती है।) जो महादेव सगुण होकर तीनों लोकोंके कर्ता-नाम प्रसिद्ध है। उन्हेंकि अनुष्ठमे विच्यु चर्ता और हर्ता होते हैं तथा निर्गुणरूपमें जिय विष्णुलको, ब्रह्मा ब्रह्मलको और देवता कहलाते हैं, वे बुद्धिके हारा पूर्णरूपसे कैसे देवत्वको प्राप्त हुए हैं। शिकरीका पक्ष लेकर जाने जा सकते हैं ? परब्रह्म परमात्मा बहुत बोलनेसे क्या लाभ ? वे भगवान् स्वयं जिलका जो निर्मुण रूप है, उसे आप-जैसे वहिपूंख लोग कैसे जान सकते हैं ? जो दुराचारी और पापी हैं, वे देवताओंसे बहिष्क्रत हो जाते हैं। ऐसे लोग निर्गुण शिवके तत्त्वको नहीं जानते। जो पुरुष तत्त्वको न जाननेके कारण यहाँ शिवकी निन्दा करता है, उसके जन्मभरका सारा संचित पुण्य भस्म हो जाता है। आपने जो यहाँ अभित तेजस्वी महादेवजीकी निन्दा की है और मैंने जो आपकी पूजा की है, उससे मझे पापकी भागिनी होना पड़ा है। जिवडोहीको देसकर वससहित स्नान करना वाहिये, शिवद्रोहीका दर्शन हो जानेपर प्रायक्षित करना चाहिये। इतना कड़कर पार्वतीओं उस ब्राह्मणपर सेवन नहीं करतीं, तथापि उनके सरण-अधिक रुष्ट होकर बोलीं—अरे रे दृष्ट ! तुने कहा था कि मैं शंकरको जानता हैं, परंतू पूजाके प्रभावसे उपासकको सम्पूर्ण निश्चय हो तुने उन सनातन शिवको नहीं

जाना है। भगवान रुद्रको तु जैसा कहता है, करनेवालेका सर्वधा वथ करें। यदि वह

वे वैसे ही क्यों न हों, उनके-जैसे भी क्राइण हो तो उसे अवस्य ही त्याग दें और बहुसंख्यक रूप क्यों न हों, सत्पुरुषोंके खब अस निन्दाके खानसे शीध दूर चले प्रियसम् नित्य-निर्विकार ये भगवान् शिव ही जाये। यह दृष्ट् ब्राह्मण फिर शिवकी निन्दा मेरे अभीष्टतम देव हैं। ब्रह्मा और विष्णु भी करेगा। ब्राह्मण होनेके कारण यह वध्य ती कभी उन पहात्मा इसके समान नहीं हो है यहीं, अत: त्याग देने घोग्य है। किसी तरह सकते । फिर दूसरे देवताओंकी तो भात ही भी इसका मुँह नहीं देखना चाहिये । इस क्या है ? क्योंकि वे सदैव कालके अधीन स्वानको छोडकर हमलोग आज ही किसी

विचारकर में शिवके लिये वनमें आका फिर इस अज्ञानीके साथ बात करनेका बही भारी तपाया कर रही है। वे भक्तवसाल अवसर न मिले। सर्वेश्वर ज़िल ही हम सबके परमेश्वर है। ज़हाज़ी करते हैं—नारद ! ऐसा प्राप्त करनेकी मेरी इच्छा है।

कहकर गिरिराजनन्दिनी गिरिजा चप हो हाब पकन लिया । शिवा जैसे स्वश्यका गर्धी और निर्विकार चित्तसे भगवान् ध्यान करती थी. वैसा ही सुन्दर रूप धारण शियका ध्यान करने लगी। देवीकी बात फरके शिवने उन्हें दर्शन दिया। पार्वतीने सुनकर वह ब्रह्मचारी ब्राह्मण ज्यों ही कुछ रुख्याबदा अपना मैह नीचेकी ओर कर फिर कहनेके लिये उद्धत हुआ, त्यों ही लिया। शिवये आसक्तवित होनेके कारण उनकी 🛮 तब भगवान शिव उनसे बोले-प्रियं 🛚 निन्दा सुननेसे विमुख हुई पार्वनी अपनी मुझे छोड़का कहाँ जाओगी ? अब मैं फिर

सर्वी विजयाचे शीय बोली।

है। इस प्रकार अपनी सुद्धबुद्धिसे तत्वतः दूसरे स्वानमें शीक्ष बारी चारे, जिससे

दीनोंपर अनुमह करनेवाले उन पहादेवको ही। कहकर उपाने ज्यों ही अन्यन्न जानेके लिये पेर उठाया, त्यों ही भगवान दिवने अपने अह्याजी कहते हैं—नारद ! ऐसा साक्षात् स्वरूपमे प्रकट हो प्रिया पार्धतीका

कभी तुम्हारा त्याग नहीं कक्षेगा । मैं प्रसन्न पार्वतीने कहा—सस्ती ! इस अधम हैं। वर मोंगो । मुझे तुम्हारे लिये कुछ भी ब्राह्मणको यद्मपूर्वक रोको, यह फिर कुछ अदेव नहीं है। देखि । आजने मैं तपायाके कहना चाहता है। यह केवल दिवकी दिन्दा भोल खरीदा हुआ तुम्हारा दास है। तुम्हारे ही करेगा, को शिवकी निन्दा करता है. सौन्दर्यने भी मुझे मोह रिज्या है। अब तुम्हारे केवल उसीको पाप नहीं लगता, जो उस बिना मुझे एक क्षण भी युगके समान जान निन्ताको सुनता है, वह भी वहाँ पापका पड़ता है। रूजा छोडो । तुम तो मेरी सनातन भागी होता है। \* भगवान जिनके पत्नी हो। गिरिराजनन्दिनि ! महेश्वरि ! मैंने उपासकोंको चाहिये कि वे शिवकी निन्दा जो कुछ कहा है, उसपर श्रेष्ठ बुद्धिसे विचार

(जिन पुरुक्त संरुपार से २८। ३७)

न केयर्र धवेत् पापं निन्दाकर्तः शियस्य हि । यो वै भूगोति तजिन्दां पापभाक् स भवेदित् ॥

 संक्षिप्त शिवपराण \* 2019 

करो । सुस्थिर चित्तवाली पार्वती ! मैंने नाना केलासको चलगा । प्रकारसे तुम्हारी बारंबार परीक्षा स्त्री है। क्रवाजी कहते

है—देवाधिदेव लोकलीलाका अनुसरण करनेवाले पृद्ध यहादेवजीके ऐसा कहनेपर पार्वती देवी

ह्ये जाता है।

खजनके अपराधको क्षमा कर दो। ज्ञिवे ! तीनों लोकोंमें तन्हारी-जैसी अनुराणिणी मुझे

दूसरी कोई नहीं दिखायी देती। में सर्वधा

तुम्हारे अधीन हैं। तुम्हारी इच्छा पूर्ण हो।

प्रिये ! मेरे पास आओ । तम मेरी पत्नी हो और में तुम्हारा वर है। तुम्हारे साथ में

शीघ्र ही अपने निवासस्थान उत्तय पर्वत

शिव और पार्वतीकी बातचीत, शिवका पार्वतीके अनुरोधको स्वीकार करना

हर्प हुआ। उनका मुख प्रसन्नतासे ज़िल पिताके यहाको फैलाते हुए आपको ऐसा ही उठा । वे बहुत सुक्तका अनुभव करने लगीं । करना चाहिये । इस तरह आप भेरे सम्पूर्ण फिर उन महासाध्वी दिखाने अपने पास ही गुडस्थाडमको सफल बनाइये। जब आप साई हुए भगवान् शिवसे कहा ।

स्तामी हैं। प्रभी ! पूर्वकालमें आपने जिसके अपने भाई-बन्धुओंके साथ आपकी लिये हर्पपूर्वक दक्षके वज्ञका विनाश किया आज्ञाका पालन करेंगे—इसमें संदेह नहीं था, उसे क्यों भुला दिया था ! वे ही आप हैं है। जब मैं पहले प्रजापति दक्षकी कन्या थी और यही मैं है। देखदेखेखर ! इस समय मैं और मेरे पिनाने आपके हाथमें मेरा हाथ

हो जाइये। ईक्षान ! प्रभो ! मेरी यह बात रह गयी। इसिलये प्रभो ! महादेव !

आनन्द-मञ्ज हो उठीं। उनका तपस्याजनित

पहलेका सारा कष्ट मिट गया। मनिश्रेष्ठ ! मती-माध्वी पार्वतीकी सारी श्रकावट दूर हो गयी; क्योंकि परिश्रम-फल प्राप्त हो जानेपर प्राणीका पहलेवाला सारा अप नष्ट

(अध्याव २८)

ब्रह्माजी कहते हैं--नारद ! परमाव्या स्त्रीता करनेमें कुदाल है। अतः मेरे पिता प्ररक्षी यह बात सुनकर और उनके आनन्द- हिमवान्के पास चलिये और याचक बनकर हायी रूपका दर्शन पाकर पार्वतीको बहु उनमें पेरी याचना कीजिये। लोकमें मेरे

प्रसन्नतापूर्वक ऋषियोसे भेरे पिताको सब पार्वती बोर्ली—देवेश्वर ! आप मेरे बातोंकी जानकारी करायेंगे, तब मेरे पिता

तारकासुरसे दु:ख पानेवाले देवताओंके दिया, उस समय आपने शास्त्रोक्त विधिसे कार्यकी सिद्धिके लिये रानी मेनाके गर्भसे विवाहका कार्य पुरा नहीं किया। मेरे पिता उत्पन्न हुई है। देवेश ! यदि आप प्रसन्न हैं दक्षने प्रहोंकी पूजा नहीं की। अतः उस और यदि पुडापर कृपा करते हैं तो मेरे पति विचाहमें ब्रह्मुजनविषयक बड़ी भारी ब्रटि

मान लीजिये, आपकी आजा लेकर में अबकी बार देवताओंके कार्यकी सिद्धिके पिताके घर जाती है। अब आप अपने लिये आप शास्त्रोक्त विधिसे विवाहकार्यका विवाहरूप परम उत्तम विशुद्ध यशको भर्वत्र सम्पादन करें। विवाहकी जैसी रीति विख्यात कीजिये। नाथ ! प्रभो ! आप तो है, उसका पालन आपको अवध्य करना

चाहिये। मेरे पिता हिमवान्को यह अच्छी व्यापारकुञ्चल सगुणा और निर्गुणा भी हो। तरह ज्ञात हो जाना चाहिये कि मेरी पुत्रीने सुमध्यमे ! मैं यहाँ सन्पूर्ण भूतोंका आत्मा, शभकारक तपस्या की है।

हए-से प्रेमपूर्वक बोले। ि शिवने कहा—देवि ! महेश्वरि ! मेरी वाचना भी नहीं कर सकता। गिरिराज-यह उत्तम बात सुनो, यह उचित,

वैसा ही करो । वरानने ! ब्रह्मा आदि जितने यह बात निकालनेपर तत्काल लघुताको भी प्राणी है, वे सब अनित्य हैं। भामिनि 📗 प्राप्त हो जाता है। कल्याणि ! ऐसा जानकर यह सब जो कुछ दिखावी देता है, इसे नक्षर हमारे लिये क्या कहती हो ? भद्रे ! तुम्हारी समझो । मैं निर्गुण परमात्मा ही गुणोंसे युक्त आज्ञासे मुझे सब कुछ करना है । अतः जैसी

गया । देवि । मैं स्वतन्त हैं, परंतु तुमने मुझे परतन्त्र अना दिया। समस्त कर्मोको प्रणाम करके कहा। करनेवाली प्रकृति एवं महामाया तुन्हीं हो। वह संप्युर्ण जगन् माथापय ही रवा गया है। मुझ सर्वात्या परमात्माने अपनी उत्तम बद्धिके ग्रारा इसे धारणमात्र कर रखा है।

पुण्यवानोने इसे अपने भीतर सींचा है तथा यह तीनों गुणोंसे आवेष्टित है। देवि !

किया है ? गुण और कार्यके भेदसे हम आपको पत्नी होती रही हूँ। आप परब्रह्म दोनोंने इस जगत्में भक्तवतालताके कारण परमात्मा है, निर्गुण है, प्रकृतिसे परे हैं,

भक्तोंको सुख देनेके हेतु अवतार बहुण निर्विकार, निरीह एवं स्वतन्त्र परमेश्वर हैं;

निर्विकार एवं निरीह है। धक्तकी इच्छासे पार्वतीकी ऐसी बात सुनकर भगवान, मैंने करीर धारण किया है। शैलने ! मैं

सदाशिव बड़े प्रसन्न हुए और उनसे हैंसते तुन्हारे पिता हिमालवके पास नहीं जा सकता तथा भिक्षुक होकर किसी तरह तुम्हारी उनसे

नन्दिनि ! महान् गुणोंसे अत्यन्त गौरवहााली मङ्गरूकारक और निर्दोष है। इसे सुनकर महात्मा पुरुष भी अपने मुँहसे 'देहि' (ये)

हो एकसे अनेक हो गया है। जो अपने तुम्हारी इच्छा हो, बैसा करो। अकारासे प्रकाशित होता है, वही परमात्मा महादेवजीके ऐसा कहनेपर भी सती-मैं दूसरेके प्रकाशसे प्रकाशित होनेवाला हो। साध्वी कमललोचना महादेवी शिवाने उन भगवान् शंकरको बारबार भति-भावसे

पार्वती बोहरी—नाथ ! आप आरम है और मैं प्रकृति। इस विषयमें विचार करनेकी कोई बात नहीं है । हम दोनों स्वतन्त और निर्पुण होते हुए भी भक्तीके अधीन सर्वत्र परमात्मभाव रखनेषाले सर्वात्मा होनेके कारण संगुण हो जाते हैं। शस्त्री ! प्रभो । आपको प्रयत्नपूर्वक मेरी प्रार्थनाके अनुसार कार्य करना चाहिये । जंकर । आप बरवर्णिनि ! कौन मुख्य यह है ? कौन-से मेरे लिये याचना करें और हिमवानुको दाता त्रहतु-समूह है ? अथवा कौन दूसरे-दूसरे बननेका सीभाग्य प्रदान करें। महेश्वर ! मैं उपग्रह हैं ? इस समय तुमने शिवके लिये अदा आपकी भक्ता है, अतः मुझपर कृपा क्या कहा है-किस कर्तव्यका विधान कीजिये। नाथ ! सदा जन्म-जन्ममें मैं ही

किया है। तुन्हीं रज:सन्त-तमोपयी तथापि भक्तोंके उद्धारमें संलग्न होकर यहाँ (त्रिगुणालिका) सूक्ष्म प्रकृति हो, सदा सगुण भी हो जाते हैं, स्वात्माराम होकर भी

 संक्षिप्र शिवन्समः + \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

महेश्वरने लोकलीलाका अनुसरण करनेके नष्ट हो गये तथा रुबदेवको भी पूर्ण भानन्द

लीलाविहारी बन जाते हैं: क्योंकि आप पार्वतीने जो कुछ कहा था, उसीको नाना प्रकारकी लीलाएँ कानेमें कुञ्चल है। प्रसन्नतापूर्वक करनेके लिये उद्यत होकर वे महादेव ! महेश्वर ! मैं सब प्रकारसे आपको हैसने रूपे । तदनन्तर हर्षसे भरे हुए शस्पु जानती हैं। सर्वज्ञ ! अब बहुत कहनेसे क्या अन्तर्थात्र हो कैलासको चले गये। उस विस्तार कीजिये, जिसे गा-गाकर लोग अनायास ही भवसागरसे पार हो जायै।

ब्रह्माजी करते हैं-नारद ! ऐसा

किया और मसक झकाकर हाथ जोड़ वे

269

लिये वैसा करना खोकार कर लिया। प्राप्त हुआ। उनका मेना आदिसे पार्वतीको माँगना और माता-पिताके इनकार करनेपर अन्तर्धान हो जाना ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! भगवान, अन्यस प्रसन्न और हवेसे विद्वलचित्त होकर शंकरके अपने स्थानको चले जानेपर दीड़े घले आ रहे थे। उन्हें देखकर हर्पसे भरी सरिवयोसहित पार्चती भी अपने रूपको हुई कालीने सम्बयोसहित प्रणाम किया।

सफल करके महादेवजीका नाम लेती हुई माता-पिताने पूर्णरूपसे आशीर्वाद दे पुत्रीको पिनाजीके पर चली गर्वी। पार्वतीका छातीसे लगा लिया और 'ओ, मेरी बबी !' आगमन सुनकर मेना और हिमावल दिव्य ऐसा कहकर प्रेमसे विद्वल हो रोने लगे। रथपर आरूढ़ हो हमंसे विद्वल होकर उनकी नत्पश्चात् अपने घरकी दूसरी-दूसरी स्त्रियों अगवानीके लिये चले । पुरोहित, पुरवासी, तथा धाधियोने भी बड़ी प्रसन्नताके साथ अनेकानेक सरिवयाँ तथा अन्य सब सम्बन्धी प्रेमपूर्वक उन्हें भुजाओंसे भरकर भेटा। भी आ पहुँचे। पार्वतीके सारे भाई भैनाक 'देवि ! तुमने अपने कुलका उद्धार आदि बड़े हर्षके साथ जय-जयकार करते. करनेवाले उत्तम कार्यको अच्छी तरह सिद्ध हुए उन्हें घर ले आनेके लिये गये। इसी बीचमें पार्वती अपने नगरके पवित्र हो गये' ऐसा कहका सब लोग हर्वके

लाभ ? मुझपर दया कीजिये । नाथ । महान् समय कालीके विरहसे उनका जिल उन्होंकी अद्भात लीला करके लोकमें अपने सुवझका और खिंच गया था। कैलासपर जाकर परमाक्दमें निमग्न हुए महेश्वरने अपने बन्दी आदि गणोसे वह सारा वृतान्त कह सुनाया। वे भेरव आदि सभी गण भी वह सब कहकर गिरिजाने भहेबरको वारंकार प्रणाम समाचार सुनकर अत्यन्त सुखी हो गये और महान् उत्सव करने लगे। नारद् ! उस समय चूप हो गर्सी । उनके ऐसा कहनेपर प्रहाला वहाँ प्रहान पड़क होने लगा । सबके दु:स

(अध्याय २९) पार्वतीका पिताके घरमें सत्कार, महादेवजीकी नटलीलाका जमत्कार,

किया है। तुम्हारे सदाचरणसे हम सब लोग

निकट आ गर्यो । नगरमे प्रवेश करते समय साथ पार्वतीकी भूरि-भूरि प्रशंसा करते हुए शिवा देवीने माता-पिताको देखा. जो उन्हें प्रणाम करने लंगे। लोगोने चन्दन और सन्दर फुलोंसे शिवादेवीका सानन्द पूजन किया । उस अवसरपर विधानपर बैठे हुए देवताओंने पार्वतीको नमस्कार करके उनपर फूलोंकी वर्षा करते हुए स्तुति की। नास्ट्र ! वस समय तन्हें भी एक सुन्दर रवपर विठाकर ब्राह्मण आदि सब लोग नगरमें ले गये। फिर ब्राह्मणी, संखियों तथा दूसरी श्चियोंने बड़े आदरके साथ दिवाका घरके भीतर प्रधेश कराया । सिखंनि उनके क्यर बहुत-सी वस्तुएँ निष्ठावर की। ब्राह्मणीने आशीर्वाद विथे । मुनीश्वर ! चिना हिमवान् और माता मेनकाको बढ़ी प्रसन्ता हुई। उन्होंने अपने गृहस्य-आश्रमको सफल माना और यह अनुभव किया कि क्यूनकी अपेक्षा सुपुत्रों की क्षेष्ठ है। गिरिसजने ब्राह्मणों और बन्दीजनोंको धर दिवा और ब्राह्मधोसे मङ्गलपाठ करवाचा । यूने । इस प्रकार पार्वनीके साथ हर्षभरे माता-पिका, भाई तथा भीजाइयाँ भी घरके आगनमे प्रसम्बतापूर्वक बेटी।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

तदनन्तर हिमधान् प्रश्नत्रचित्तरो सचका आदर-सरकार करके गङ्गा-आवके किये गये। इसी बीचमें सुन्दर लीला करनेवाले भक्तवताल भगवान् शब्द एक अन्छा नाचनेवाला नट बनकर मेनकाके पास गर्धे । उन्होंने बार्ये हाथमें सींग और दाहिने हाचमे डमक्र ले रज़ा था। पीठपर कथरी रख छोड़ी थी। लाल वसा पहने वे मगवान रह नाच और गानमें अपनी निपुणताका परिचय दे रहे थे। सुन्दर नटका रूप बारण किये हुए भगवान् शिवने पेनकाके पास बेठी हुई स्मियोंकी दोलीके समीप सुन्दर उत्त किया उस सुरब्द रूपको देखकर दुर्गा प्रेमावेशर्स और अत्यन्त मनोहर नाना प्रकारके गीत भृष्टित हो गयी। गौरदर्णविभूषित दीनबन्ध् गाये। उन्होंने वहाँ सुन्दर ध्वनि करनेवाले द्वासिन्धु और सर्वधा मनोहर महेश्वर

खुड़ और डमरूको भी बजाया तथा जाना

प्रकारकी बड़ी मनोहारिणी लीला की। न्तराजकी उस लीलाको देखनेके लिये नगरके सभी की-पुरुष एवं बारूक और बुद्ध भी सहसा वहाँ आ पहेंचे। पूने ! अस सुमधुर गीतको सुनकर और उस मनोहर **इतम नृत्यको देशकर वहाँ आये हुए सब** त्वेग तत्काल मोहित हो गये । पेना भी मोही गर्यो । उधर पार्थतीने अपने हृदयमें भगवान् र्शकरका साक्षात् दर्शन किया । वे त्रिशुल आदि चित्र घारण किये अत्यन्त सुन्दर दिखायी देते थे । उनका सारा अङ्ग विभृतिसे विभूषित था। वे इष्टियोंकी मालासे अलंकत थे। उनका मुख सूर्य, चन्द्र एवं अग्रिरूप तीन वेजोंसे उद्घासित था। उन्होंने नागका बज्ञोपवीत धारण किया था। उनके

 संक्रिप्त दिख्युराण + 

इदयमें विराजमान महादेवजीको इस रूपमें

देखकर पार्वती देवीने उन्हें प्रणाम किया और

मन-ही-मन यह तर माँगा कि 'आप मेरे पति

पार्वतीसे कह रहे थे कि 'वर माँचो ।' अपने देखा, चिश्चने वहाँ तत्काल ही भगवान्

देखे।

भिक्ष्यिरोमणिने शैलराजको अपना अनन तब मेना और शैलराजको उत्तम ज्ञान हुआ प्रभाव दिखाना आरम्म किया। हिम्बान्ने और वे सोचने लगे—'भगवान् ज्ञिव हमें

हो जाइये।' प्रीतियुक्त हृदयसे शिवाको वैसा कल्याणकारी वर देकर वे पुनः अन्तर्धान हो गये और वहाँ पूर्ववत् भिक्षा मौगनेवाला स्ट बनकर उत्तम नृत्य करने लगे । उस समय मेना सोनेकी बालीचे रखे हए बहुत-से सन्दर रहा ले उने प्रसन्नतापूर्वक देनेके रुखे गयीं। उनका वह ऐसर्व देखकर धगवान डांकर मन-ही-मन बडे प्रसन्न हुए। परंतु उन्होंने उन स्बोको स्टीकार नहीं किया। वे भिक्षामें उनकी पुत्री शिवाको हो माँगने लगे और पुनः कौतुकवदा सुन्दर नृत्य एवं गान करतेको उद्यत हुए। मेना उस भिक्षक नटकी बात सुनकर अत्यन्त कृषित हो उठीं और उसे ब्रॉटने-फटकारने लगीं। उनके मनमें तसे बाहर निकाल देनेकी बच्छा ता । इसी बीचमे गिरिराज दिमवान् गङ्गाजीसे नहाकर रहीट आये । उन्होंने अपने सामने उस नराकार भिक्षकको ऑगनपे लडा देखा। मेनाके मुखसे सारी बातें सुनकर उनको भी बहा क्षोध हुआ। उन्होंने अपने सेवकांको आज़ा ही कि इस नटको बाहर निकाल हो। मृतिश्रेष्ट । हे नटराज विशालकाय अग्निकी भाँति अपने उत्तम तेजसे प्रन्वलित हो रहे थे। उन्हें छूना भी कठिन था। इसल्हिये कोई भी उन्हें बाहर न निकाल सका। तात। फिर तो स्वीकार नहीं किया। फिर भिक्षने कोई वस्तु नाना प्रकारकी लीलाओमें विशास्त्र उन नहीं ली और वे वहाँसे अन्तर्धान हो गये।

ब्रह्मके रूपमें देखा। उनके शरीस्का वर्ण लाल था और वे वैदिक मुक्तका पाठ कर रहे थे । बदनचर दीलरायने उन कौतुककारी नटराजको एक अध्ययं जगर्क नेश्ररूप सूर्यके आकारमें देखा। तात ! इसके बाद वे महान् अञ्चल रुद्रके रूपमें दिखायी दिये। उनके साथ देवी पार्वती भी भी । वे उत्तम तेजसे सब्धन्न रमणीय रुद्ध धीर-धीर हैंस रहे थे। फिर से केवल तेजीमय रूपमें दृष्टिगीचर हुए । उनका वह खरूप निराकार, निरक्षन, उपाधिश्चय, निरीह एवं अत्यन्त अद्भत था। इस प्रकार हिमवान्ने उनके बहुत-से रूप देखें। इससे उन्हें बहा विस्मय हुआ और बे तुरंत ही धरमानन्दमें निमम्न हो गये । तदनन्तर सुन्दर लीला करनेवाले उन भिक्षशिरोमणिने हिमवान् और येनासे दुर्गाको ही निक्सके

रूपये माँगा। दूसरी कोई वस्तु ग्रहण नहीं

की। परंत शिवकी मायासे मोहित होनेके

कारण डीलराजने इनकी उस प्रार्थनाको

विष्णुका रूप धारण कर लिया है। उनके

यस्तकपर किरीट, कानोंमें कुप्हल और

श्वरीरपर पीतवस्त्र शोभा पाते हैं। उनके चार भुजाएँ हैं । हिमवान्ने पूजाके समय गदाधारी

श्रीहरिको जो-जो पुष्प आदि सदाये थे, वे

सब उन्होंने भिक्षके शरीर और प्रसाकपर

गिरिराजने

जगत्त्रप्रा

तत्पश्चात

चिक्षशियेमणिको

· BRIDGE ·

अपनी मायासे छलकर अपने स्थानको चले प्राप्ति करानेवाली, दिव्य तथा सम्पूर्ण गये।' यह विचारकर उन दोनोंकी मगवान, आनन्द प्रदान करनेवाली है। शिवमें पराभक्ति हुई, जो महान मोक्षकी (अध्याय ३०)

देवताओंके अनुरोधसे बैणाव ब्राह्मणके वेषमें शिवजीका हिमवानके घर जाना और ज़िवकी निन्दा करके पार्वतीका विवाह

उनके साथ न करनेको कहना लगे । तदननार भक्तवत्मल महेश्वर भगवान भ्रष्टााजी कहते हैं—नारद ! मेना और शम्यु, जो मायाके स्वामी है, निर्विकार हिमवानकी भगवान शिवके विज्ञमें डीलराजके वहाँ गये। उस समय उबकोटिकी अनन्य मिक्त देख इन्द्र आदि

सब देवता परस्पर विचार करने लगे। तदनन्तर एक ब्रह्मपति और ब्रह्मजीकी सम्पत्तिके अनुसार सभी मुख्य देवताओंने

जिल्लाकि पास जाकर उनको प्रणाम किया और वे हाथ जोड़कर उनकी स्तृति करने लगे। देवता जोले—देवदेव ! महादेव !

करणाकर ! होकर ! हम ऑपकी शरणमें आये हैं, क्रण कीजिये। आपको नपस्कार है। मापिन् ! आप मकत्वताल होनेके

कारण सदा भक्तांके कार्य सिद्ध करते हैं। धीनोंका उद्धार करनेवाले और द्याके सिन्ध हैं तथा घक्तोंको विपत्तियोंसे छुडानेवाले हैं।

इस प्रकार महेश्वरकी स्तृति करके इन्द्रसहित सम्पूर्ण देवताओंने पेना और हिमबानको अनन्य शिवधिकके विषयमे मारी बाते आदरपूर्वक बतायी । देवताओंकी वत बात सनकर महेश्वरने उनकी प्रार्थना

आश्वासन देकर बिदा किया। भव सब देवता शुभाशीर्वाद प्रदान किया। शैलाधिराज अपना कार्य सिद्ध हुआ मानकर भगवान् डिमवान्ने बड़े आदरसे उन्हें मधुपर्क आदि

गिरिराज हिमवान् सचाधवनमें बन्धुवर्गसे धिरे हुए पार्वनीसहित प्रसन्नतापूर्वक बैठे थे। इसी अवसरपर वहाँ सदाशिवने पदार्पण किया । ये हाधमें ट्यह, छत्र, शरीरपर दिव्य बस्य, ललाटमें उञ्चल तिलक, एक हाथमें

म्फटिककी पाला और गलेमें शालप्राप धारण किये भक्तिपूर्वक हरिनामका जप कर रहे वे और देखनेमें साध्वेषधारी ब्राहाण जान पहते थे। उन्हें आया देख सपरिवार हिमवान् उटकर खडे हो गये। उन्होंने उन अपूर्व अतिचिदेवताको भूतलपर दण्डके समान पड़कर भक्तिचायसे साष्ट्राङ्क प्रणाम

किया। देवी पार्वती ब्राह्मणरूपधारी

प्राणेश्वर शिवको पहलान गयी थीं। अतः उन्होंने भी उनको मातक झुकाया और मन-ही-मन बड़ो प्रसन्नताके साथ उनकी स्तृति की। ब्राह्मणरूपधारी शिवने उन सबको प्रेमपूर्वक आशीर्वाद दिया। किंत स्वीकार कर ली और हैंसते हुए उन्हें जियाको सबसे अधिक मनोवाञ्चित

सदाशिवकी प्रशंसा करते हुए शीध अपने पूजन-सामग्री भेंट की और ब्राह्मणने बडी घरको स्त्रीटकर प्रसन्नताका अनुभव करने प्रसन्नताके साथ वह सब ग्रहण किया। तत्पश्चात् गिरिश्रेष्ठ हिमाचलने उनका कुशल- पास पहननेके लिये एक वस भी नहीं है। वैसे समाचार पूछा । मुने ! अत्यन्त प्रीतिपूर्वक उन ब्रिजराजकी विधिवत् पूजा करके जैलराजने



पूछा—'आप कौन हैं ?' तब उन ब्राह्मण-शिरोमणिने गिरिराजसे शीध ही आदरपूर्वक कहा ।

है। मैं सर्वप्र जानेमें समर्थ और गुरुकी दी हुई। सभी बेटोसे और पण्डितोसे भी प्रयवपूर्वक शक्तिसे सर्वज्ञ, परोपकारी, शुद्धात्मा, दया- पृष्ठ हो । किंतु पार्वतीसे न पृष्ठना; क्योंकि सिन्धु और विकारनाशक है। मुझे ज्ञात हुआ उन्हें दि।वके गुण-दोषकी परस नहीं है। सद्ध देवता परघटमें वास करते, शरीरमें साँप चल दिये। लपेटे रहते और योग साधते फिरते हैं। उनके

ही नंग-धड़ंग घूमते हैं। आभूषणकी जगह सर्प धारण करते हैं। उनके कुलका नाम आजतक किसीको ज्ञात नहीं हुआ। वे कुपात्र और कुदाील हैं। स्वभावतः विहारसे दूर रहते है। सारे शरीरमें भस्प रमाने हैं। कोधी और अविवेकी हैं। उनकी अवस्था कितनी है, यह किसीको ज्ञात नहीं। वे अत्यन्त कृतिसत जटाका बोझ सदा सिरपर धारण किये रहते है। वे भले-ब्रे सबको आश्रय देनेवाले, प्रमणशील, नागहारचारी, भिक्षक, कुमार्ग-परायण तथा इठपूर्वक येदिकपार्गका त्याग करनेवाले हैं। ऐसे अयोग्य बरको आप अपनी बेटी ब्याहना चाहते हैं 7 अवलवा । अवश्य ही आपका यह विचार महलदायक नहीं है। नारायणकुरूमें उत्पन्न ! ज्ञानियोमें शेष्ठ गिरिराज ! मेरे कथनका मर्प सपझो। तुमने जिस पात्रको दुँड रखा है, यह इस योग्य नहीं है कि उसके हाथमें पार्वतीका हाथ दिया जाय । शिलराज ! तुम्हीं देखों, उनके एक भी वे श्रेष्ट बाह्मण बोले-गिरिश्रेष्ठ ! में भाई-बन्ध नहीं है। तुम तो बहे-बहे रखोंकी उत्तम बिह्नान् वैष्णव ब्राह्मण हूँ और सान हो । किंतु उनके परमें भूजी भौग भी नहीं ज्योतिषीकी वृत्तिका आश्रम लेकर भूतलपर है—वे सर्वथा निर्धन है। गिरिराज ! तुम भ्रमण करता रहता है। मनके समान मेरी गति। श्लीष्ठ ही अपने भाई-बन्धुओंसे, मेनादेवीसे,

है कि तुम अपनी इस लक्ष्मी-सरीखी सुन्दर बह्याजी कहते हैं —नारद । ऐसा कहकर रूपवाली दिव्य मुलक्षणा अपनी पुत्रीको एक वे ब्राह्मण देवता, जो नाना प्रकारकी लीला आश्रयरहित, असङ्ग, कुरूप और गुणहीन करनेवाले शानस्वरूप शिव ही थे, शीघ्र वर—महादेवजीके हावमें देना चाहते हो । वे स्वा-पीकर आनन्दपूर्वक वहाँसे अपने घरको

(अध्याय ३१)

263

मेनाका कोपभवनमें प्रवेश, भगवान् शिवका हिमवानके पास सप्तर्षियोंको भेजना तथा हिमवानद्वारा उनका सत्कार, सप्तर्षियों तथा अरुखतीका और महर्षि वसिष्ठका मेना और हिमवान्को समझाकर पार्वतीका विवाह भगवान् शिवके साथ करनेके लिये कहना

ब्रह्माजी करते हैं---ब्राह्मणरूपधारी वे हिमाञ्चलपुरीकी परस्पर प्रशंसा करते हुए शिवनीके वचनोका मेनाके जम बश प्रभाव पहा और उन्होंने दुःशी होकर पतिसे कहा-- 'मिरिराज ! इन वैष्णव ब्राह्मणने विक्रमीकी जो निन्ता की है, उसे सुनकर मेरा मन उनकी औरसे बहुत खित्र एवं जिस्क हो गया है। डीलेश्वर ! स्ट्रांके सप, शील और रहे हैं। पुढ़ों प्रथलपूर्वक इस समय इनकी नाम सभी कुलित हैं। में उन्हें अयनी सुलक्षण) पुत्री कदापि नहीं हैंगी। यदि आध मेरी बात नहीं मानेशे तो मैं निसर्वेड मर महात्मा पदार्पण किया करते हैं।" जाऊँगी, अभी इस यरको छोड दुँगी अवदा वहराकी करते हैं—इसी समय वे मुनि विष सा हुंगी, पार्वतीके गलेमें फाँसी आकाशसे जारका पृथ्वीपर खड़े हो गये। लगाकर गहन बनमें चली जाउँगी अचवा उन्हें सामने देख हिमबान बड़े आदरके साथ धातीपर लोट गणी।

जाकर उन्हें समझानेकी आजा दी।

शिवजीका आदेश प्राप्तकर भगवान खेले।

पहेंचे। उन सूर्वतृत्य तेजस्वी सातो ऋवियोंको दूरसे आकाशके रास्ते आते देख हिमकान्को बड़ा विसाय हुआ। वे बोले— 'ये सान मुर्वालय तेजस्थी मृति मेरे वास आ पूजा करनी छातिये। सबको सुरत देनेवाले हम गृहस्य छोग धन्य है, जिसके घरपर ऐसे

सव ऐस्रवॉसे भरे-पूरे हिमवान्के घर जा

उसे महासागरमें कुवो दूंगी; परंतु अपनी आगे बड़े और हाथ मेड़ महाक शुकाकर बेदीको रहके गले नहीं महेगी।' ऐसा उन सप्तर्वियोको प्रणाम करनेक पश्चात कहकर मेना तुरंत कोपथवनधे चली गर्ची उन्होंने बड़े सम्मानके साथ उन सबकी पूजा और अपने हारको फेककर रोती हुई की तथा उन्हें आगे करके कहा—'मेरा गृहाझम आज सन्य हो गया।' यो कहका इधर भगवान् शिवको इस बातका उन्हें बैठनेके लिये भक्तिपूर्वक आसन लाकर पता लगा, तब उन्होंने अरुवतीसहित दिया। जब वे आसनोपर बैठ गये, तब समर्थियोको बुलाया नवा पेराके पास उनकी आज्ञा लेकर द्वियवान भी बैठे और वहाँ उन ज्योतिषंय महर्षियोंसे इस प्रकार

रिविको नमस्कार करके ने दिन्दा ऋषि हिम्बान्ने कहा--आज मैं धन्य हूँ, आकाशमार्गसे उस स्थानको चल दिये, जहाँ कृतकृत्य हैं। मेरा जीवन सफल हो गया। मैं हिमवान्की नगरी थी। उस दिव्य पुरीको लोकमें बहुत-सै तीथोंकी भाँति दर्शनीय बन देखकर उन सप्तर्षियोंको बहा विस्मय हुआ। गया; क्योंकि आप-जैसे विष्णुरूपी महात्या

 मंदित शिक्युराण » 

मेरे घर प्रधारे हैं। आपलोग कुर्वकाम हैं। उब उन सभी संप्रविधीन शिवकी माधाकी हम दीनोंके घरोंमें आपका क्या काम हो। जर्जसा करके भेनकांके पास अरूपतीको सकता है। तथापि युझ सेवकके योग्य यदि भेजा। पत्तिकी आज्ञा पाकर ज्ञानदायिनी जायमा ।

शिवको जगत्का पिता कहा गया है और साथ मधुर एवं हितकर बात कही। त्रिया जगन्माना पानी गयी है। अतः तुन्हें महात्मा शंकरको अवनी कन्या देनी उठो, मैं अरुवती तुमारे परमें आबी हैं तथा चाहिये। हिमालय ! ऐसा करके तुन्हारा जन्म सफल हो जामगा तथा तम बगड़कके भी गुरु हो जाओंगे, इसमें संदाय नहीं है। मुनीशर ! सप्तर्वियोका यह क्वन

सुनकर हिमबारने दोनों हाब जोड़ उन्हें प्रणाम करके इस प्रकार कहा। हिमालय बोले-पहाचान सप्तर्षियो ! आपलोगोंने जो बात कही है, उसे जिलकी

इन्छासे भैने पहलेसे ही बान रका चा: किंत् प्रभो ! इन दिनो एक वैकालसमी ब्राह्मकने आकर भगवान दिवके प्रति प्रसद्भतानुनंक बहुत-सी उलटी बाते बतावी है। तथीने कियाकी पाताका ज्ञान भ्रष्ट हो गया है। वे अपनी बेटीका विचात इस योगी रुद्रके साह नश्री करना चाहती । ब्राध्यणो ! वे बड़ा घारी हर करके मैले कपड़े पहन कोपमयनमें बली गयी हैं और समझानेपर भी समझ नहीं रही हैं। मैं भी उस वैधाव ब्राह्मणकी बान सुनकर जानभ्रष्ट हो गया है। आपसे सब करता है, भिक्षकरूपधारी महेश्वरको बेटी

देनेकी मेरी भी अब इच्छा नहीं है। कहारमी कहते हैं —मस्य ! मुनिसोंक बोचमें बैठे हुए शैलराज शिवकी मायासे मोहित हो उपर्युक्त जात कहकर जुप हो रहे।

कोई कार्य है तो कुपापूर्वक उसे अवश्य अरुयती देवी तुरंत उस धरमें गर्यी, जहाँ कहें। उसे पूर्ण करनेसे मेरा जीवन सफल हो। मेना और पार्वती थीं। जाकर उन्होंने देखा, मेना शोकसे आकुल होका पृथ्वीपर पडी र्श्य बोले—शेलराज ! भगवान् हैं। तब उन साध्वी देवीने वडी सावधानीके

> अरुयती बोली- साध्वी पनी मेनके । दयालु सप्तर्वि भी वचारे हैं। अरुखतीका स्वर सुनकर पेनका शीघ उठ सथी और त्रहमी-जैसी तेजीवनी उन पतिव्रता देवीके चरणोमें मस्तक रखकर बोली। मेराने कहा—आहो ! हम पुण्यजन्ता जीवोको आज वह किस पुण्यका फल प्राप्त

हुआ है कि हमारे इस घरमें जगत्स्राध ब्रह्माजीको युनकष् और मार्थि वीस्माकी पत्नी

वधारी है। देखि | आव किसरियं आवी है ? वह मुझे बताइये । मैं और मेरी पूत्री आपन्ती दासीके सवान है। आच हम्बर कृता कीजिये। बेनकाके ऐसा कहतेवर साध्वी अरुवातीने उनको बहुत अन्छी तरह समझाया-ब्रह्माचा और उन्हें साथ ले वे प्रसम्बराएकंक इस स्थानपर आयीं, जहीं वे सप्तर्षि विद्यमान थे । सप्तर्षिगण बात-बीतमे बड़े निपुण थे। उन सबने भगवान हि।यके युगल धरणारविन्द्रोका स्मरण करके शैलराजको समझाना आरम्भ किया।

वोले- शैलेन्द्र ! हमारा शुभकारक वचन सुनो । तूप पार्वतीका विवाह ज़िक्के साथ कर दो और संहारकर्ता स्टब्स स्वत्तर हो जाओ । राम्भु सर्वेश्वर हैं । से किसीसे यायना नहीं करते । स्वयं ब्रह्माजीने

तारकासरके विनाइकि लिये एक बीरपुत्र असिष्ठ बीले—डीलेश्वर ! मेरी बात जब तपस्या की थी, उस समय उसके सामने उन्होंने उससे विवाहकी प्रतिशा कर ली थी। इन्हीं दो कारणोसे वे वीगिराज जिब विवाह करेंगे।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ऋषियोकी यह बात सुनकर हिमालय खोरें ।

पिता कामसे, मोहसे, भपसे अववा लोजसे ऐसा वचन सबसे क्षेप्र और सबके लिये किसी अयोग्य वरके हाथमें अपनी कन्या दे वेता है, वह मरनेके बाद नरकमें जाता आक्षमें तीन प्रकारके बचन कहे गये हैं। इन है \*। अतः में खेच्छासे भगवान ज्ञलपाणिको अपनी कन्या नहीं दुगा। इसलिये महर्षियों ! जो उचित विधान हो, उसे आपलोग कीजिये।

मुनीश्वर नारद ! हिमाचलके इस वचनको सनकर बात-चीत करनेमे निप्ण महर्षि वसिष्ठने उनसे यों कहा।

उत्पन्न करनेके उद्देश्यको लेकर भगवान सनो। यह सर्वधा तुम्हारे लिये हितकारक, शिवसे यह प्रार्थना की है कि वे विवाह कर धर्मके अनुकुल, सत्व तथा इहलोक और लें। भगवान शंकर तो योगियोंक त्रिरोमींग । परलोकमें मुखवायक है। त्रीहराज ! लोक हैं। वे विवाहके लिये उत्सुक नहीं हैं। केवल तथा बेदमें तीन प्रकारके बचन उपलब्ध होते ब्रह्माजीकी प्रार्थनासे ही वे महादेव तुन्हारी हैं। शास्त्रज्ञ पुरुष अपनी निर्मल ज्ञानदृष्टिसे कन्याका पाणिप्रहण करेंगे । तुम्हारी पुत्रीने उन सब प्रकारके वचनोंको जानता है । एक तो वह बचन हैं, जो तत्काल सुननेमें बड़ा सन्दर (प्रिथ) लगता है, परंत पीछे सह असत्य एवं अहितकारक सिद्ध होता है। ऐसा बचन बुद्धिमान् रात्र ही कहता है, उससे कभी हित नहीं होता। दूसरा वह है, जो हैस पड़े और कुछ भएभीत हो विनयपूर्वक आरम्पपे अच्छा नहीं रूपता; उसे सुनका अञ्चलकता ही होती है। परंतु परिणासमें वह हिमालयने कहा — मैं शिवके पास कोई सुख देनेवाला खेता है। इस तरहका वचन राजोचित सामग्री नहीं देखता है। उनका न कहकर वयालु धर्मशील बाधवजन ही कोई घर है, न ऐक्यें है और न कोई स्वतन कर्तव्यका बोध कराता है। तीसरी श्रेणीका या बन्ध-बान्धव ही है। मैं अत्यन्त निर्कित बचन वह है जो सुनते ही अमृतके समान योगीको अपनी बेटी देना नहीं बाहता। मीठा लगता है और सब कालमें सुस आपलोग बेदविधाता ब्रह्मजीके पुत्र हैं: देनेबाला होता है। सत्य ही उसका सार होता अतः अपना निश्चित विचार कहिये। जो है। इसल्यि वह हिसकारक हुआ करता है।

अभीष्ट है। शैलराज ! इस तरह नीति-

तीनोमेंसे तुम्हें कौन-सा वचन अभीष्ट है ?

बताओ, मैं तुन्हारे लिये वैसा ही वचन

(कि- प- क से: पा॰ मां ३३।२६)

कहुँगा । भगवान् शंकर सम्पूर्ण देवताओंके स्वामी है। उनके पास बाह्य सम्पत्ति नहीं है, इसका कारण यह है कि उनका चित्त एकमात्र ज्ञानके महासागरमे मग्न रहता है। जो ज्ञानानन्दस्वरूप और सबके ईश्वर हैं, उन्हें

वराधानमुख्याय पिता कन्या ददाति चेत्। कामाचीताद्याल्लोभात् स नदो अस्कं करेत्॥

लीकिक—बाह्य वस्तुओंकी क्या इच्छा दक्षने स्वयं ही भगवान् शिवको अपनी पुत्री होगी ? गृहस्थ पुरुष राज्य और सम्पत्तिसे दी थी। सतीने पतिकी निन्दा सुनकर सुशोधित होनेवाले वरको अपनी पुत्री देता। योगबलसे अपने शरीरको त्याग दिया था। है; क्योंकि किसी दीन-दु:स्त्रीको कन्या देनेसे वे ही कल्याणमयी सती अब तुम्हारे वीर्य पिता कन्याचाती होता है—उसे कन्याके और पेनाके गर्भसे प्रकट हुई हैं। शैलराज ! वधका पाप लगता है \* । कौन जानता है कि भगवान् झंकर दु:खी हैं ? कुबेर जिनके किंकर हैं, जो अपनी चुचड़की लीलामात्रसे संसारकी सृष्टि और संहार करनेमें समर्थ हैं, जिन्हें गुणातीत, परमात्मा और प्रकृतिसे परे परमेश्वर कहा गया है, मुद्दि, पालन और संद्वार करनेवाली जिनकी त्रिविध पूर्ति ही ब्रह्मा, विष्णु और हर नाम धारण करती है, उन्हें कौन निर्धन अथवा दु:सी कह सकता है ? ब्रह्मलोकमें निवास करनेवाले ब्रह्मा, श्रीरसागरमें रहनेवाले विष्णु तथा केलासवासी हर-से सब शिवकी ही विभूतियाँ हैं। दिायसे प्रकट हुई प्रकृति भी अपने अंदासे तीन प्रकारकी पूर्तियोंको धारण करती है। जगत्में लीलाशक्तिसे प्रेरित हो यह अपनी कलासे बहुत-सा रूप धारण करती है। समस्त वाद्ययकी अधिष्ठात्री देवी वाणी उनके मुखसे प्रकट हुई हैं और सर्वसम्पत्स्वरूपिणी सक्ष्मी वक्षःस्थलसे आविर्भृत हुई है तथा जिवाने देवताओंके एकत्र हुए तेजसे अपनेको प्रकट कारणसे तुम्हारी बृद्धि विपरीत हो गयी ? किया था और सम्पूर्ण दानवोंका वच करके अगवान शिवने देवताओंकी प्रार्थनासे देवताओंको स्वर्गकी लक्ष्मी प्रदान की थी। प्रभावित होकर हम सब ऋषियोंको और

ये ज़िला जन्म-जन्ममें ज़िलकी ही पत्नी होती हैं। प्रत्येक कल्पमें बद्धिरूपा दुर्गा ज्ञानियोकी श्रेष्ट माता होती हैं। ये सदा सिद्ध, सिद्धिदायिनी और सिद्धिरूपिणी है। भगवान हर चिताभस्मके रूपमें सतीके अस्थिचुणैको ही स्वयं प्रेमपूर्वक अपने अड्रॉमे धारण करते हैं। अतः गिरिराज ! तुम खेळारो ही अपनी महुलमयी कन्याको चगवान् हरके हाथमें दे दो । तुम चवि नहीं देगे तो वह स्वयं प्रियतमके स्थानमें चली जावगी । देवेश्वर जिय तुम्हारी पुत्रीका अनन्त केश देखकर ब्राह्मणके रूपमें इसकी तपस्याके स्थानपर आये थे और इसके साध विवाहकी प्रतिज्ञा करके इसे आश्वासन एवं बर देकर अपने आवास-एवानको लौट गये थे। गिरे । पार्वतीकी प्रार्थनासे ही सम्भूने तुम्हारे पास आकर इसके लिये याचना की और तप दोनोने जिल्पिकिमें मन लगाकर उनको उस याचनाको स्वीकार कर लिया था। गिरीधर ! बताओ, फिर किस देवी शिवा कल्पान्तरमें दक्षपत्नीके अरूचती देवीको भी तुन्हारे पास भेजा है। उदरसे जन्म ले सती नामसे प्रसिद्ध हुई और हम तुम्हे यही शिक्षा देते हैं कि तुम पार्वतीको हरको उन्होंने पतिके रूपमें प्राप्त किया। स्ट्रके हाथमें दे दो। गिरे ! ऐसा करनेपर

(शि॰ पु॰ रू॰ सं॰ पा॰ सं॰ इट । उ६)

गृहो दुर्शात स्वसूतां राज्यसम्पतिकालिये । काळको दुर्शको दस्ता कन्यामातो भवेतियता ॥

क्रमंदितः व

तुम्हें महान् आनन्द भाग्न होगा। शैलेन्द्र ! को हुई प्रतिज्ञा कभी पलट नहीं सकती।

30

यदि तुम खेळासे अपनी बेटी शिवाको गिरिराज ! ईश्वरके बशमें रहनेवाले समस्त शिवके हाथमें नहीं दोगे तो भावीके बलसे साधु पुरुषोकी भी प्रतिकाका संसारमें ही इन दोनोंका विवाह हो जावगा । तात ! किसीके द्वारा उल्लक्ष्म होना कठिन है । फिर भगवान् शंकरने तपस्यामें लगी हुई साक्षात् ईश्वरकी प्रतिज्ञाके लिये तो कहना पार्वतीको ऐसा ही वर दिया है । ईश्वरकी ही क्या है ? (अध्याय ३२-३३)

सप्तर्षियोंके समझाने तथा मेरु आदिके कहनेसे पत्नीसहित हिमवान्का शिवके साथ अपनी पुत्रीके विवाहका निश्चय करना तथा सप्तर्षियोंका शिवके पास जा उन्हें सब बात बताकर अपने धामको जाना

बहाजी कहते हैं—नारद् ! तदनन्तर वसिष्ठने प्राचीन कालमें राजा अनरपयके द्वारा अपनी कन्या पद्माका पिप्पलादके साब विवाह करनेकी तथा धर्मके वस्तानके पिप्पलादके तक्ष्म अवस्था, अप, गुण, सहा



स्थिर रहनेवाले यौचन, कुबेर और इन्ह्रमे भी बढ़कर धन-ऐश्वर्य, धक्ति, सिद्धि एवं समता प्राप्त करनेकी तथा पदाके स्थिर योजन.

मेनासहित तुप्हारे यनमें जो कुरोध है, उसे त्याग हो। आजसे एक सम्राह व्यतीत होनेपर अत्यन्त शुभ और दुर्लभ मुहुई आनेवाला है। उस समय चन्द्रमा लग्नके स्वामी होकर अपने पुत्र बुधके साथ लग्नमें ही स्थित होंगे। उनका ऐहिणी नक्षत्रके साथ योग होगा। बन्द्रमा और तारे शुद्ध होंगे। मार्गशीर्थ-मासके अन्तर्गत सम्पूर्ण दोषीसे रहित सोमवारको, जब कि लग्नपर सम्पूर्ण शुभग्रहोंको दृष्टि होगी, पापग्रहोंकी दृष्टि नहीं द्येगी तथा बहस्पति ऐसे स्वानपर स्थित होंगे,

सौजान्य, सम्यति एवं भतकि द्वारा परम

गुणवान दस पुत्रोंक प्राप्त करनेकी कथा

सुनाकर कहा — 'शैलेन्द्र ! तुम मेरे कश्चनके

सारतत्त्वको समझकर अपनी पुत्री पार्धतीका

हाच महादेखनीके हाथमें दे दो और

कृतार्थं हो जाओ ।'
ऐसा कहकर ज्ञानक्षिरोमणि मुनिवर
विसिष्ठ नाना प्रकारकी लीला करनेवाले

नहाँसे वे उत्तम संवान और पतिका सौधाम्य देनेमें समर्थ होंगे। ऐसे मुहूर्तमें तुम अपनी कन्या मुख्यकृति ईश्वरी जगदम्बा पार्वतीको नगरियता भगवान् शिवके शक्षमें देकर

 संक्षिप्त जिक्युराण ० 

भगवान् ज्ञितका स्मरण करके चुप हो गये । मेनादेवीको समझाया । तब जैलपत्नी मेनका वसिष्टजीकी बात सुनकर सेवकों और सब कुछ सपद्ध गर्यी और प्रसन्नवित्त हो पत्नीसहित गिरिराज हिमालय बड़े विस्मित उन्होंने पनियोंको, अरुधतीजीको और

335

हिमालयने कहा-निरिशंक मेह, सहा, किया। बद्धन्तर ज्ञानी गिरिश्रेष्ठ हिमाचलने गन्धमादन, मन्दराचल, मैनाक और इन मुनियोंकी भलीभाँति सेवा की। उनका

विन्याचल आदि पर्वतेश्वरो ! आप सब मन प्रसन्न और सारा भ्रम दूर हो गया था ।

इस वानका विचार करना है। आपलोग हिमालय बोले -महाभाग सप्तर्षियो ! अपने यनमें सब बातोंका निर्णय करके आपलोग मेरी बात सुने । मेरा सारा संदेह दूर

आदि पर्वत भलीभाँति निर्णय करके उनसे पत्र-पुत्री, ऋदि-सिद्धि तथा अन्य सारी

प्रसन्नतापूर्वक बोले। पर्वतान वहा-महाभाग ! इस समय किसीकी नहीं !

कहते हैं, उसके अनुसार ही कार्य करना कहकर हियाजलने अपनी पुत्रीकी ओर चाहिये। वासायमे यह कन्या देवताओंका आदरपूर्वक देखा और इसे वसाभुवणोंसे कार्य सिद्ध करनेके लिये ही उत्पन्न हुई है। विभूषित करके ऋषियोंकी गोदमें बिठा

यदि इसने रहदेशकी आराधना की है और भाग है। इसे मैं उन्हींको दूँगा, ऐसा निश्चय रुद्धने आकर इसके साथ वार्तालाय किया है कर लिया है।"

तो इसका विवाह उन्हेंकि साथ होना अपि बोले-गिरिशम ! भगवान् चाहिये।

आदि पर्वतीकी यह बात सुनका हिमाबल और क्या हो सकता है ? हिमाबल ! तुम बड़े प्रसन्न हुए और गिरिजा भी पन-ही-पन समस्त पर्वतीके राजा, सबसे श्रेष्ठ और धन्य

हुए और दूसरे-दूसरे पर्वतीसे बोले। हिमाचलको भी भोजन कराकर खर्य भोजन

लोग मेरी बात सने । वसिष्ठजी ऐसी बात उन्होंने हाथ जोड़ प्रसन्नतापूर्वक उन कह रहे हैं। अब मुझे क्या करना चाहिये, महर्षियोसे कहा।

जैसा ठीक समझें, वैसा करें। हो गया। मैंने जिब-पार्वतीके चरित्र सन हिमाबरुकी यह बात मुनकर सुमेर रूबे; अब मेरा इसीर, मेरी पत्नी मेना, मेरे

वस्तुएँ भगवान् शिवकी ही है, दूसरे विचार करनेसे क्या लाभ ? जैसा ऋषिलोग जनाजी कहते हैं- नारद ! ऐसा

इसने शिवके लिये ही अवतार लिया है, दिया । तत्पञ्चात् वे शैलराज पुनः प्रसन्न हो इसलिये वह शिवको ही दी जानी चाहिये। उन ऋषियोसे बोले—'यह भगवान रुद्रका

शंकर तुष्हारे वाचक हैं, तुम खर्य उनके दाता ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! उन मेरु हो और पार्वतीदेवी भिक्षा है। इससे उत्तम

हैंसने त्याँ। अरुशतीने भी अनेक कारण हो। अनः तुम्हारे शिखरोंकी सामान्य गति बताकर, नाना प्रकारकी बातें सुनाकर और है-तुम्हारे सधी शिखर सामान्यरूपसे विविध प्रकारके इतिहासीका वर्णन करके पवित्र एवं श्रेष्ट हैं।

कहकर निर्मल अन्त:करणवाले उन महादेव ! प्रभो ! अब शीघ्र हिमाचलके घर मुनियोंने गिरिराज-कुमारी पार्वतीको हाधसे प्रधारिये और वंदोक्त रीतिके अनुसार छुकर आशीर्वाद देते हुए कहा—'शिये ! पार्वतीका अपने लिये पाणियहण कीजिये । तुम भगवान् दिावके लिये सुखदाविनी सप्तर्षियोका यह वचन सुनकर होओ। तुम्हारा कल्याण होगा। जैसे त्येकाचार-परायण महेश्वर प्रसद्मवित्त हो शुक्रपक्षमें चन्द्रमा बढ़ते हैं, उसी प्रकार हैमते हुए इस प्रकार बोले। तुन्हारे गुणोंकी वृद्धि हो ।' ऐसा कहकर सब महेश्वरने वज्ञ-महाभाग सप्तर्वियो ! मुनियोंने गिरिराजको प्रसन्नतापूर्वक कल- विवाहको तो मैंने न कभी देखा है और न फुल दे विवाहके पक्के होनेका दृढ विज्ञास सुना ही है। तुमलोगोंने पहले जैसा देखा हो, कर लिया। उस समय परम सती सुमुशी उसके अनुसार विवाहकी विशेष विधिका अरुयतीने प्रसन्नतापूर्वक भगवान शिवके वर्णन करो। गुणोंका बखान करके मेनाको लुभा लिया । महेचाके उस लोकिक शुभ यचनको तदननार तिरिराज हिमवान्ते परम जाम सुनकर वे ऋषि हैंसते हुए देजाधिदेख माङ्गलिक लोकाचारका आश्रय ले हत्त्वी भगवान् सराशिवसे बोले। और कुहूमसे अपनी दादी-पूछका यार्जन अधियोंने कहा—प्रभी ! आप पहले ती किया । तत्पश्चाल् चौधे दिन उत्तम लग्नका भगवान् विष्णुको, विदोषतः उनके निक्षय करके परस्पर संतोष दे, वे सप्तर्षि पार्पदोसहित शीध बुला लें। फिर पुत्रोंसहित भगवान शिवके पास बले गये। वहाँ जाकर ब्रह्माजीको, देवराज इन्द्रको, समात शिवको नपस्कार और विविध सक्तियोसे ऋषियोको, यक्ष, गञ्चवं, किनर, सिद्ध, उनका स्तवन करके वे वसिष्ठ आदि सब विद्याधर और अपरराओंको प्रसन्नतापूर्वक पनि परमेश्वर शिवसे बोले ।

बात सने । आपके इन सेवकोने जो कार्च इसमें संशय नहीं है। कर दिया है। अब इसमें कोई ननु-नच नहीं चले गये। है। अब आप अपने पार्षदों तथा देवताओं के

ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! ऐसा साथ उनके वहाँ विवाहके रिजये जाइये।

आपस्तित करें। इनको तथा अन्य सब प्रापियोंने कहा-देवदेव ! महादेव ! लोगोंको यहाँ सादर बुलवा लें। ये सब परमेश्वर ! महाप्रभो ! आप प्रेमपूर्वक हमारी . मिलकर आपके कार्यका साधन कर लेंगे,

किया है, उसे जान लें। महेश्वर ! इमने नाना बड़ाजी कहते हैं—नारद ! ऐसा प्रकारके सुन्दर वचन और इतिहास सुनाकर कड़कर वे सातों ऋषि उनकी आज्ञा गिरिराज और मेनाको समझा दिया है। ले धगवान् शंकरकी स्थितिका वर्णन करते गिरिराजने आपके लिये पार्वतीका वाग्दान हुए यहाँसे प्रसन्नतापूर्वक अपने धामको

(अध्याय ३४--३६)

संक्षित्र शिवपराण

290

हिमवानुका भगवान् शिवके पास लग्नपत्रिका भेजना, विवाहके लिये आवश्यक सामान जुटाना, मङ्गलाचारका आरम्भ करना, उनका निमन्त्रण पाकर पर्वतों और नदियोंका दिव्यरूपमें आना, पुरीकी सजावट तथा विश्वकर्माद्वारा दिव्य-मण्डप एवं देवताओंके

निवासके लिये दिव्यलोकोंका निर्माण करवाना

हुआ। तत्पश्चान् आनन्दित हो शैलराजने गये। हर्षभरे हृदयसे उत्तम महुलाचारका

नारदर्जीने पूछ- तात ! प्रहाप्राञ्च ! नाना देशोंमें रहनेवाले आपने बन्धुओंको प्रभो ! आप कृपापूर्वक यह चताइये कि सप्तर्षियोके चले जानेपर हिमाचलने क्या किया । ब्रह्माजीने कहा-मृतीश्वर ! अरुधतीसहित उन सप्तर्षियोंके बले जानेपर हिमसान्ते जो कार्य किया, वह तम्हें बता रता है। सप्तर्षियोंके जानेके बाद अपने मेंक आदि भाई-बन्धुओंको आमन्त्रित करके पुत्र और पश्रीसहित महामनशी गिरिराज हिमवान् सबे हर्षका अनुभव करने लगे। तदनन्तर ऋषियोकी आज्ञाके अनुसार हिमयान्ने अपने पुरोहित गर्गश्रीरो बडी प्रसन्नताके साथ रूप्र-पत्रिका दिख्यायी। उस पत्रिकाको उन्होंने भगवान् शिचके पास भेजा । पर्वतराजके बहत-से आर्त्वायजन प्रसम्रमनसे नाना प्रकारकी सामधियाँ लेकर वहाँ गर्ये। कैलासपर धगवान् विक्के समीप पहेंचकर उन लोगोंने शिवको तिलक लगाया और यह लग्नपत्र उनके ब्रावमें दिया। वहाँ भगवान शिवने वन सबका

करने लगे। उन्होंने चाबल, गुड, शकर, आटा, दूध, दही, बी, धिठाई, नमकीन पदार्थ, पक्तन, पकत्वान, महान् स्वारिष्ट रस और नाना प्रकारके व्यञ्चन इतने अधिक एकप्र किये कि सूखे पदार्थोंके पहाड़ खड़े हो गये और इव पदाशीकी बावहियाँ कन गर्यी । ज्ञिकके पार्षदी और देवताओंके लिये वितकर नाना प्रकारको वस्तुएँ, भौति-चातिके बहुमूल्य बख, आगमें तपाकर शुद्ध किये हुए सुवर्ण, रजत और विभिन्न प्रकारके मणिरल-इनका तथा अन्य उपयोगी इच्योंका विधिपूर्वक संग्रह करके मिरिश्जने बहुलकारी दिनमें माङ्गलिक कृत्य काना आरम्भ किया। पर्वतराजके घरकी श्रियोने पार्वतीका संस्कार करवाया । मॉित-मॉितके आभूषणोसे विभूषित हुई यथायोग्य विशेष सत्कार किया। फिर वे राजभवनकी उन सन्दरी खियोंने सानन्द सब लोग प्रसन्नचित्त हो शैलराजक पास मङ्कलकार्यका सम्पादन किया। नगरके लौट आये। महेश्वरके द्वारा विशेष सम्मानित ब्राह्मणोंकी स्त्रियोने स्वयं बहे हर्षके साध होकर बड़े हर्षके साथ लौटे हुए उन लोगोंको लोकाचारका अनुष्ठान किया। उसमें देखकर हिमवान्के हदयमें अत्यन्त हर्ष मङ्गलपूर्वक भॉति-भॉतिके उत्सव मनाये

लिखित निमन्त्रण मेजा, जो उन सबको

सुख देनेवाला था। इसके बाद वे बड़े आदर

और उत्साहके साथ उत्तम अन्न एवं नाना

प्रकारको विवाहोचित सामधियोंका संध्रह

सम्पादन करके हिमालय भी सर्वतीमावेन होता था। पाँति-पाँतिकी नीली, पीली बड़े प्रसन्न हुए और अपने नियन्तित आदि प्रभा उस पुरीकी शोधा बढ़ाती थी। बन्धुजनोंके आगमनकी उत्सुकनापूर्वफ हिमालयने भी बड़ी प्रसन्नताके साथ अपने

अतीक्षा करने लगे। इसी बीचमें उनके निपन्तित बन्धु-बान्धव आने लगे । देवनाओंके निवासभूत निरिशान सुधेरु हिन्छ ऋष धारण करके नाना प्रकारके पणियों तथा महारत्नोको यस्त्रपूर्वक साध ले अपने मान्यांक साथ डिमालयके धर आये। मन्दराचार, अस्ताचल, उत्पावल, धलय, वर्दर, निष्तु, गन्धमादन, करबीर, पहेन्द्र, पारियात्र, क्रीज, पुसर्वात्तमधील, नील, बिकूट, वित्रकृट, येक्ट्र, श्रीशैल, गोकामुख, नारह, विकय, कालका, कैलास तथा अन्य पर्यंत दरवाजेवर केले आदि माइतिक पृक्ष विका कार भारणकर अपने खो-पुत्रोके साज बहुत-सी भेंट-सामग्री ले वहाँ उपस्थित हुए। तूसरे प्रोचोंने तथा यहाँ भी जो-जो वर्षत है, वे रेक्सकी डोरोमें आपके पल्टब खाँधकर सब हिमालयके घर प्रवारे। जिला और बंदनवारे बनवायी और उन्हें उन संभीके शिवका विवाह है, यह जानकर सबने नहीं जारों ओर लगवा दिया। मालतीके फुलॉकी प्रसन्नताके साथ वहाँ पदार्थण किया। यालाएँ उस (ऑसन) के सब ओर लटका शोणभद्र आदि नद् और सम्पूर्ण नदियाँ दिव्य हो गयी। सुन्दर तोरणोसे वह आँगनका नर-नारियोंके रूप बारणकर नाना प्रकारके भाग अत्यन प्रकाशमान जान पड़ता था। अलेकारोंसे अलेकत हो शिय-पार्वनीका चारो विद्याओंमें महरूमुचक शुभ द्रव्य रखे विवाह देखनेके लिये आचे। भोदावरी, गये थे, जो उस प्राङ्गणकी शोभा खढ़ा रहे यमुना, सरस्वती, वेणी, गङ्का, नर्यदा तथा 🔞। इसी प्रकार अत्यन्त प्रसन्नतासे भरे हुए

यहाँ पद्मारे हुए सभी खी-पुरुवोंका यक्षायोग्य आदर-सत्कार किया और सबको अलग-आरुग सन्दर स्थानोमें ठरराया । अनेकानेक उपयुक्त सामग्री देकर सबको पूर्ण संतष्ट किया। मुनिधेष्ठ ! तदनन्तर शैलराज हिमवान्ते प्रसन्न हो महान् उत्सनसे परिपूर्ण अपने नगरको विवित्र रीतिसे सञाना आरम्भ किया। सहकोको झाङ-बुहारकर उनपर **विह्**कास कराया । उन्हें बहुमूल्य साधनीसे सुसजित एवं शोधित किया। प्रत्येक घरके क्रमवाचे और उन्हें माङ्गीलक द्रव्यासे संयुक्त किया। ऑगनको केलेक संधीसे सजाया। अन्य श्रेष्ठ सरितार्थ भी बड़ी प्रसन्नताके साथ गिरिगाज हिमवान्ने महान प्रभावशास्त्री हिमबान्के यहाँ आर्यी । उन सबके आनेसे गर्गमुनिको आगे करके अपनी पुत्रीके लिये हिमालयकी दिव्य पुरी सक ओरसं घर प्रस्तुत करनेयोग्य सांग उत्तम महुलकार्य गयी । वह सब प्रकारकी हो भाओं से सम्बन्न सम्बन्न किया । उन्होंने विश्वकर्माको बुलाकर थी। यहाँ बड़े-बड़े उत्सव हो रहे दे। आदरपूर्वक एक मण्डप बनवाया, जिसका विस्तार बहुत अधिक था। वेदी आदिके ध्वजा-पताकाएँ फहरा रही थीं । बंदनवारोंसे उसकी अधिक शोधा होती वी। चारों ओर कारण वह भण्डप बहुत मनोहर जान पहता चंदोवे तने होनेसे वहाँ सूर्यंका दर्शन नहीं था । देववें ! यह मण्डप कई योजन विस्तृत

# संक्षिप्र जिक्साण क

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* था। अनेक शुभ लक्षणोंसे युक्त तथा नाना हाथियोंके समान ही प्रतीत होते थे। प्रकारके आञ्चर्योसे परिपूर्ण था। वहाँ घुड्सवारोसहित घोड़े और हाश्रीसवारी-स्थावर और जंगम सभी वस्तुएँ कृत्रिम धनी थीं; परंतु असली वस्तुओंके सपान प्रतीत होती थी । उनसे उस मण्डपकी मनोहरता बद गयी थी। वहाँ सब ओर ऐसी अञ्चल बह्ताएँ थीं जो उस पण्डपका सर्वत जान पहती थीं। नाना प्रकारकी निराली वस्तुओंका धमत्कार यहाँ छ। रहा धा । वहाँकी स्थाबर उन्हें खींचते रेखे जाने थे।

999

हारपर कृत्रिम महालक्ष्मी खडी औ. जिनको रचना अद्भुत थी। वह समस्त शुभ देखकर ऐसा जान पड़ता था. मानो क्षीरसागरसे साक्षात् रुक्ष्मी ही आ गयी हों।

उस मण्डपमे स्थान-स्थानपा सज्जे-एजांचे

कत्रिम हाथी खड़े किये गये थे, जो असली

यसुओंसे जैगम और जंगम वस्तुओंसे देवताओं और मुनियोंको भी मोह स्थावर पराधित हो रहे थे अर्थात् वे (आश्चर्य)में डाल्डनेके लिपे वहाँ ऐसी एक-दूसरेसे बढ़कर जोभाशाली और अञ्चन रचनाएँ की थीं। मण्डपके सबसे बड़े बमस्कारपूर्ण दिलामी देते थे। उस मण्डपकी काटकपर कृतिम नन्दी सङ्ग था, जो शुक्र स्थलभूमि जलसे पराजित हो गी थी। स्फटिकमणिके समान उञ्चल कान्तिसे अर्थात् सतुर-से-चतुर मनुष्य भी यह नहीं सुद्रोचित होता वा। भगवान् शिवके वाहन नान पाते से कि इसमें कहाँ नल है और नन्द्रीकी जैसी आकृति है, ठीक वैसा ही वह कहाँ स्वल । कहीं कृतिम सिंह क्षेत्र से और भी था। उस कृतिम नन्दीके ऊपर रक्ष-कहीं सारसंकि। पंक्तियाँ। कहीं बनावटी मोर विभूषित महादिका पुष्पक होत्या पाता शा, थे, जो अपनी सुन्तरताने मनको मोहे लेते. जो पल्लबों तथा श्वेत चावरोंसे सजाया गया श्रे। कहीं कृत्रिम स्तियाँ वी, जो पुरुवीके वा। उसके वाम पार्श्वपे दो कृत्रिम हाथी साथ वृत्य करती हुई देखी जाती थी। वे खड़े थे, जिनका रंग विशुद्ध केसरके समान कृतिम होनेपर भी सब लोगोंकी ओर देखतीं था। वे चार दाँठधाले बनाये गये थे और और दनके पनको मोहमें डाल देती थीं। साउ वर्षके पाठोंके समान दीखते थे। थे उसी विधिसे मनोहर द्वारपाल बने थे, जो परस्पर खेह करते से प्रतीत होते थे। उनमें स्थावर होनेपर भी जंगपीक यमान जान बड़ी बमक थी। इसी प्रकार सूर्यके समान पड़ते थे। ये अपने हाथोसे धनुष उदाकर अत्यन्त प्रकाशमान दो दिल्थ अध्य भी विश्वक्रमनि बनाये थे, जो चैवरसे अलंकृत और दिव्य आभुषणोंसे विभूषित थे। श्रेष्ट रत्रमच आध्रषणांसे सम्पन्न, कवधधारी लक्षणोसे सेयुक्त दिखायी देती वीं। उन्हें लोकपाल तथा सम्पूर्ण देवता भी वहाँ विश्वकर्माहारा रचे गये थे, जो ठीक उन्हीं लोकपाली और देवताओंसे पिलते-जुलते

बे। इसी तरह पुगु आदि समस्त तपोधन

ऋषि, अन्यान्य उपदेवशा और सिद्ध भी

सहित हाची बनावे गये थे। जहाँ-सहाँ

र्राथयोग्रहित रथ बने थे, जो कृत्रिम अधीसे

ही खींचे जाते थे। उन्हें देखकर लोगोंको

बहा आश्चर्य होता था। उनके सिया दूसरे-

दूसरे कुत्रिम बाहन भी वहाँ साहे थे। पैदल

सिपाहियोंकी कृत्रिय सेना भी वहाँ घीजुद

थी। मुने । प्रसन्न चित्रवाले विश्वकर्माने

पोत्र लेनेवाला था ।

था। साथ ही भगवान् विष्णुके लिये भी सुनना चाहते हो ? क्षणभरमें दूसरे दिव्य वैकण्ठ्यामका

उनके द्वारा वहाँ निर्मित हुए थे। निर्माण कर दिया, जो परम उन्चल तथा गरूड़ आदि समस्त पार्वदोंसे युक्त नाना प्रकारके आश्रयोंसे परिपूर्ण था। भगवान् विध्युका कृतिम विग्रह भी इसी तरह विश्वकर्माने देवराज इन्ह्रके विश्वकर्माने बनाया था, जिसका स्वरूप लिये भी दिख्य, अद्भुत, उत्तम एवं समस्त साक्षात् श्रीहरिके समान ही आञ्चर्यञ्चक ऐष्टयोंसे सम्पन्न गृहकी रचना की। अन्य था। नारद ! उसी प्रकार पुत्रों, वेदों और लोकपारतोंके किये भी उन्होंने प्रसन्नतापुर्वक सिद्धोंसे थिरे हुए मुझ ब्रह्माकी भी प्रतिमा बड़े सुन्दर, दिव्य, अद्भुत एथं बड़े-बड़े पयन वहाँ बजायी गयी थी, जो मेरे समान ही बनावे। किर क्रमशः सपस्त देवताओंके वैदिक सुक्तोंका पाठ कर रही थी। प्रावत लिखे भी उन्होंने क्रमशः विसिन्न गृहोंका हाथीपर जबे हुए देवराज इन्द्र भी वहाँ निर्माण किया। परम बुद्धिमान् विश्वकर्माको दल-बलके साथ लड़े थे। ये भी कृतिय भगवान् शंकरका महान् वर प्राप्त था, ही बनाये गये से और परिपूर्ण बन्द्रमाके इसीलिये उन्होंने शिसके संतोषके रिज्ये सभान प्रकाशित होते थे। देववें ! बाहुत क्षणभरमें इन सब वस्तुओंकी रचना कर कहनेसे क्या लाध ? हिमाचलसे प्रेरित हुए डाल्डी। नदनन्तर उसी प्रकार मगवान् विश्वकर्मीन वर्ज़ सीप्र ही सम्पूर्ण जेकरके लिये भी उन्होंने एक शोधासाली देवसमाजके कृत्रिम विवहरेका निर्माण गृहका निर्माण किया, जो शिलके चिहसे कर लिया था। इस प्रकार उन्होंने दिव्य युक्त तथा शिवालोकवर्ती दिव्य भवनके मण्डपकी रचना की थी। वह मण्डप अनेक समान ही अनुपम था। श्रेष्ठ देवताओंने आक्षयोंसे युक्त, महान् तथा देवताओंको वी उसकी चूरि-चूरि प्रशंसा की बी। वह परम क्याल, महान् प्रभापुत्रासे उद्धासिन, उत्तम तदनत्तर गिरिराज हिमचान्की आजासे और अद्भुत द्या। विस्कर्पान भगवान् परम बुद्धिमान् विश्वकर्माने देवता आदिके जिल्की प्रसम्रताके लिये वहाँ ऐसी अञ्चल निवासके लिये उन-उनके कृतिम लोकोंका रखना की थी, जो परम उरुवल हीनेके साथ भी यहपूर्वक निर्माण किया। उन्हीं लोकोंचे ही साक्षात् पहादेवजीको भी आक्षयेंमें उन्होंने वर देवनाओं के स्थित अञ्चल तेजस्वी, जारूनेवासी की। इस प्रकार पर सारा परम अञ्चत और सुखदायक बड़े-बड़े दिव्य लौकिक व्यवहार करके हिमांचल बड़ी मञ्जो (सिंहासनों) की रचना की। इसी प्रसन्नताके साध भगवान् शब्सके तरह उन्होंने मुझ स्वयाम् ब्रह्माके निवासके शुभागयनकी प्रतीक्षा करने लगे। देवलें ! लिये श्रणभर्षे अञ्चन सत्यलोककी रचना हिमालयका यह सारा आनन्ददायक वृत्तान्त कर डाली, जो उत्तम दीक्षिसे उदीप्त हो रहा मैंने तुमसे कह सुनाया। अब और क्या

### भगवान् शिवका नारदजीके द्वारा सब देवताओंको निमन्त्रण दिलाना, सबका आगमन तथा शिवका मङ्गलाचार एवं त्रहपूजन आदि

# करके कैलाससे बाहर निकलना

नारदेजी बोले—विष्णुक्षिय्य महाप्राज्ञ धामको खले गये। मुने! तदनन्तर तात विधातः । आपको जमस्कार है। महालीला करनेवाले देवेश्वर भगवान् शम्भने सुनना चाहता है। पहरूपत्रिका पाकर जोड़ विनीत्थावसे खड़े हो गर्थे।

जलाजीनं कहा-बेटा ! तुम बड़े गवस्था की और उससे संतुष्ट होकर मैंने उन्हें उन मुनियोंसे कहा—'आपलोगीने मेरे गुस्ताको समझकर प्रसन्नता और उत्साहके अब मैंने विवाह स्वीकार कर लिया है। साध लिये यहाँ आयें। अतः आपलोगोंको मेरे विवाहमें आना बहाजी कहते हैं--मूने ! भगवान् चाहिये।'

कृपानिधे ! आपके पुँहसे यह अद्भुत कवा लोकाजारका सहारा ले तत्काल ही तुम्हारा महो सुननेको मिली है। अब मैं भगवान् मनण किया। तुप अपने सौधाम्यकी चन्द्रमौलिके परम महल्लमप तथा समल प्रदांसा करते हुए बड़ी प्रसन्नताके साथ वहाँ पापराधिक विनादाक वैवाहिक चरित्रको आये और मलक झका प्रणाम कर हाथ पहादेवजीने क्या किया ? परवात्मा तक भगवान् दिलने बहा —तारद ! हांकरकी यह दिल्य कथा सुनाइये। तुन्हारे उपदेशसे देवी पार्वतीने बड़ी भारी

बुद्धिमान् हो । चगवान् दांकरके उत्तम यह वर दिया कि मैं प्रतिरूपसे तुम्हारा बहाको सुनो । महत्वपत्रिका पाकर भगवान् पाणिग्रहण करूँगा । पार्वनीकी भक्ति बोकरने जो कुछ किया, यह बताता है। देखकर मैं इनके जशमें हो गया है। इसलिये भगवान् शिव अस पहुरव्यत्रिकाको उनके साथ विकार कहेगा। सप्तर्थियोने प्रसन्नतापूर्वक हाथाने लेकर हदयमें बड़े लग्नका साधन और जोधन कर दिया है। हर्षका अनुभव करते हुए हैसने लगे । फिर अतः आजसे सातवें दिन मेरा विवाह होगा । उन भगवानूने उसे छानेवालोका सम्मान उस अवसरपा खेकिक रीतिका आक्षय से किया। तत्प्रधान् उसे बाँचका विधिपूर्वक में यहान् उत्सव कर्डमा। मुने ! तुम विष्णु स्वीकार किया। इसके बाद हिमाचालके आदि सब देवताओं, मुनियों और सिखोंको यहाँसे आर्य हुए त्सेगोंको बहे आदर- तथा अन्य छोगोंको भी मेरी ओरसे सम्मानके साथ बिदा किया। तदननार निमन्तित करो। सब लोग मेरे शासनकी शुभकार्यका भरविभाति सप्पादन किया, साथ सब प्रकारसे राज-धनकर सी-पुत्रोको

शंकरकी इस आज्ञाको शिरोधार्य करके भगवान् शंकरका यह बचन सुनकर वे शुपने शीध ही सर्वत्र जाकर उन सबको ऋषि बढ़े प्रसन्न हुए और उन्हें प्रणाध एवं नियन्त्रण दे दिया। तत्पश्चात् हाम्युके पास उनकी परिक्रमा करके अपने परम आकर उनकी आज्ञाके अनुसार तुम वहीं सौभाग्यकी सराहना करते हुए अपने ठहर गये। भगवान् शिव भी उन सब

देवताओंके आगमनकी उकण्ठापूर्वक स्वामायिक वेव था, वही उनकी इन्छासे प्रतीक्षा करते हुए अपने गणीके साथ वहीं उनके किये आभूषणकी सामग्री वन गया। रहे। उनके सभी गण सम्पूर्ण दिलाओंचे उस सवय चन्द्रमा स्वयं उनके मुकुटके नावते हुए वहाँ बड़ा भारी इताय मना रहे स्थानपर जा विराजे। उनका जो सुन्दर थे। इसी बीचमें भगवान विष्णु सुन्दर वेच ललाटवर्ती तीसरा नेत्र था, वही शुभ विलक

धारण किये अपनी पत्नी और दलबलके का गवा। मने ! कानोंके आभूपणींके साथ शीघ्र ही कैलास वर्वतवर आये और उत्तमें जो हो सर्प धतार्य गये हैं, चे नाना भक्तिभावसे भगवान् हित्यको प्रणाम करके प्रकारके रहीसे युक्त दो क्रप्डल वन गये। उनकी आज्ञा पाकर प्रसन्नतापूर्वक उत्तम अन्यान्य अङ्गोमें स्थित सर्थ उन-उन अङ्गोके

स्थानमें ठहर गर्ध । इसी प्रकार में अपने जात रमणीय नाना रलयय आध्रयण हो गणोंके साथ स्वतन्त्रतापूर्वक शीध ही गये। उनके शरीरमें जो भस्म लगा हुआ था,

मुनिश्रेष्ठ ! परमेश्वर भगवान् ज्ञिबका जो ज्ञाम्बो ! आप गुहासूत्रोक्त विधिके अनुसार

उनकी खियाँ आवश्यक सामानक साव खुष प्रज-प्रजक्त वहां आयी। वे सम-के-सब उत्सव यना रहे हो। तत्पश्चात् मुनि,

नाग, सिद्ध, उपदेवता तथा अन्य लोग भी निमन्त्रित हो उत्सव मनाते हुए वहाँ आये। उस समय पहेश्वरने वहाँ आये हुए सब वेचता आदिका पृथक-पृथक मार्च सागत-सन्तार किया । फिर तो फैलाझ पर्वतपर बहा अहत

और महान् उत्सव होने लगा । देवाङ्गनाओने उस अवसरपर चथायोग्य नृत्य आदि किया । विष्णु आदि जो देवता भगवान् राष्प्रकी वैवाहिक यात्रा सम्पन्न करानेके लिये इस सपय वर्तो आचे थे. वे सब यवास्वान उहर

गये। भगवान जिवकी आजा पाकर सब लोग उनके प्रत्येक कार्यको अपना ही कार्य सपझकर नियन्त्रित रूपसे करने रूगे और इसे शिवकी सेवा मानने लगे । इस समय

कैलास गया और भगवान् प्राम्मको प्रणाम । वही चन्द्रन आहिका अङ्गराग कर गया और करके अपने सेवकांसक्ति मानन वहाँ उनके जो गजनमें आदि परिधान थे, ये उहरा । सद्यन्तर इत्र आदि लोकपाल और मुन्दर दिव्य दुक्कल बन गये । इस प्रकार उनका रूप इतना सन्दर हो गया कि उसका वर्णन करना कठिन है। ये साक्षात् ईधर तो थे ही, उन्होंने पूरा-पूरा

**छेळ्यं** प्राप्त कर विष्या । तदनन्तर समस्त

देखता, यक्ष, दानव, नाग, पक्षी, अप्यरा

और यहविंगण मिलका भगवान शिबके

समीप गये और महान् उत्सव मनाते हुए प्रसम्भवापूर्वक उनसे बीले-'महादेव ! पतेक्षर ! अब आय महादेवी गिरिजाकी ब्याह लानेके लिये हमलोगोंके साथ चलिये. चलिये । त्रमपर कृपा कीजिये ।' तस्पश्चात् विज्ञानसे प्रसन्न ह्युयबाले भगवान् विणाने भगवान शंकरको भक्तिभाषसे प्रणाम काके उपर्यंक प्रसायके अनुस्थ ही

प्रवान विष्णु बोले - शरणागतबस्तल देवदेव ! महादेव ! प्रभो ! आप अपने भक्तजनोंका कार्य सिद्ध करनेवाले हैं; अत: सातों मातुकाएँ वहाँ बडी प्रसन्नताके साब त्रिवको यथायोग्य आधूषण पहिनाने लगीं। मेरा एक निवेदन सुनिये। कल्याणकारी

 संक्ष्यि शिवप्तण « 

गिरिराजकमारी पार्वतीदेवीके साथ अपने प्रेरणासे विधिपूर्वक वहाँ आध्युद्धिक कर्म विवाहका कार्यं कराइये । हर ! आपके द्वारा वियाहकी विधिका सम्पादन होनेपर वही लोकमें सर्वत्र विख्यात हो जायगी, अतः नाथ ! आप कुलधमेंके अनुसार प्रेमपूर्वक मण्डपस्थापन और नान्दीमुख श्राद्ध कराइये तथा लोकमे अपने यशका विस्तार क्रीनिये।

विष्णुके ऐसा कहनेपर लोकाचारपरायण परमेश्वर शामुने विधिपूर्वक सब कार्य किया। उन्होंने सारा आध्यद्यक्कि कार्य करानेके लिये मुझको ही अधिकार है दिया था। अतः वहाँ पुनियोको साथ ले मैने आदर और प्रसन्नताके साथ वह सब कार्य सम्पन्न किया। महामूने । उस समय कहथप, अत्रि, वसिष्ट, गौतम, भागूरि, गृह, कण्व, बृहस्पति, सक्ति, जमदत्रि, पराधर, मार्कण्डेप, शिलापाका, WAUTUTE. अकृतश्रम, अगस्य, ब्यवन, गर्ग, जिलाह, दधीचि, उपमन्य, भरदाजे, अकृतवण, पिप्पलाद, कृशिक, कोता तथा शिष्वी-सहित खास—ये और दूसरे बहुत-से ऋषि जो भगवान जियके समीप आमे हे, मेरी

कराने लगे । वे सब-के-सब बेदोंके पारंगत विद्वान् थे। अतः वेदोक्त विधिसे वैवाहिक मङ्गलाचार करके ऋग्वेद, यज्ञवेंद्र और सामवेहके विविध उत्तम सक्तोंद्वारा महेश्वरकी रक्षा करने लगे। उन सब ऋषियोंने बडी प्रसन्नताके साथ बहत-से महत्त्वार्वे करावे। मेरी और शम्भकी जहाजी कहते है—नास्ट ! भगवान् प्रेरणासे उन्होंने विद्योकी शास्तिके लिये प्रीतिपूर्वक प्रहोका और समस्त मण्डलवर्ती देवताओंका पूजन किया। वह सब लीकिक, वैदिक कर्म यश्रीचित रीतिसे करके भगवान ज्ञिव बहुत संतप्त हुए और उन्होंने असलतापूर्वक क्राह्मणोंको प्रणाम किया । तदननार वे सर्वेश्वर महादेव देवताओं और ब्राह्मणोंको आगे करके उस गिरिश्रेष्ट कैलाससे हपंपूर्वक निकले । कैलाससे बाहर जाकर देवताओं और ब्राह्मणीके साध भगवान राम्यु, जो नाना प्रकारकी स्तीराएँ करनेवाले हैं, सानन्द सबं हो गये। उस समय वहाँ महेचाके संतोषके लिये देवता आदिने मिलकर बहुत बड़ा उत्सव मनाया। बाजे बजे तथा गान और नत्य रहा। (अध्याय ३२)

### भगवान् शिवका बारात लेकर हिमालयपुरीकी ओर प्रस्थान

महाजी कहते हैं-मूने! तदनत्तर नगरको बाले।' फिर तो भगवान्की आज्ञा भगवान् शम्भुने नन्दी आदि सब गणोंको पाकर गणेश्वर शहकर्ण, केकराक्ष, विकृत, अपने साथ हिमाजलपुरीको चलनेकी विशास, पारिकात, विकृतानन, हुन्दुभ, प्रसन्नतापूर्वक आज्ञा देते हुए कहा- कपाल, संदारक, कन्द्रक, कुण्डक, विष्टम्भ, 'तुमलीग थोड़े-से गणोंको यहाँ रखकर दोष पिष्पल, सनादक, आवेशन, कुण्ड, पर्वतक, सभी लोग मेरे साथ वहे उत्साह और चन्द्रतापन, काल, कालक, महाकाल,

आनन्दसे युक्त हो गिरिराज हिमवान्के अन्निक, अन्निमुख, आदित्यपूद्धां, घनायह,

संनाह, कुमुद, अमोध, कोकिल, सुमन्त्र, काकपादोदर, संतानक, मधुपिङ्ग, कोकिल, पूर्णभद्र, नील, चतुर्थका, अहिरोमक, यञ्जाक्ष, शतमन्यू, मेघमन्यू, काष्टागृद, विरूपाक्ष, सुकेश, वृषच, सनातन, तालकेत्, बण्मुख, चैत्र, खयग्रभू, लकुलीश, लोकानक, दीप्तात्मा, दैलानक, भृष्णिरिटि, देवदेवप्रिय, अशनि, मानुक, प्रमध तथा वीरमद्र अपने असंख्य कोटि-कोटि गणों तथा भूतोंको साथ लेकर चले। नन्दी आदि गणराज असंख्य गणोंसे चिरे चले तथा क्षेत्रपाल और भैरव भी कोटि-कोटि गणोंको लेकर उसाव मनाते हुए प्रेम भीर उत्साहके साथ चल पड़े । वे सब सहस हाथोंसे युक्त थे। सिरपर जटाका मकट धारण किये हुए धे। उन सकके प्रशाकपर चन्त्रमा और गलेमें नील चिद्व थे तबा बे सल-के-सब त्रिनेत्रधारी थे। उन सबने सदाक्षके आभूषण पहन रखे थे। सभी उत्तम भस्म भारण किये थे और हार, कुण्डल, केयुर तथा पुकुट आदिसे अलंकत थे। इस प्रकार देवताओं तथा दूसरे-दूसरे गणोंको साध ले भगवान् इंकर अपने विवाहके लिये हिमवान्के नगरकी ओर चले। लपहीरेकी रुद्रदेक्की बहिन जनकर खुब उस्सव मनाती हुई बड़ी प्रसन्नताके साथ वहाँ आ पहुँचीं। वे शत्रुओंको अत्यन भय देनेवाली थी। उन्होंने साँपोंके आभूपणसे अपनेको विभूषित कर रखा था। उनका बाहन प्रेत था। वे उसीपर आरूद हो अपने माथेपर एक सोनेका भरा हुआ कलज लिये बल रही थीं। वह कलश महान् प्रचापुत्रसे प्रकाशित हो रहा था। मुने ! वहाँ करोड़ों दिव्य भूतगण

ध्वनिसे महान् कोलाहल हो रहा था। वह जगत्का मङ्गल करता हुआ अमङ्गलका नाश करता था। देवता स्त्रेग शिवगणींके पीछे होकर बड़ी उत्सुकताके साथ द्वारातका अनुसरण करते थे। सम्पूर्ण सिद्ध और लोकपाल आदि भी देवताओंके साथ थे। देवमञ्डलीके मध्यभागमे गरुहके आसनपर बैठकर लक्ष्मीपति भगवान् विच्या चल रहे वे । युने ! उनके ऊपर महान् छा। तना हुआ बा, जो उनकी जोधा बढ़ाता था। उनपर वैंबर हुलाये जा रहे थे और वे अपने गणोंसे धिरे हुए थे । उनके शोभाशास्त्री पार्वहोंने उन्हें जपने हंगसे आधुषण आदिके द्वारा विभूषित किया था। इसी प्रकार में भी पूर्तिपान बेदों, द्वाखों, पुराणों, आगमों, **भनकादि महासिद्धों, प्रजापतियों, पुत्रों तथा** अन्यान्य परिजनोंके साध मार्गमें चलता हुआ बड़ी झोमा या रहा था और शिवकी सेवामें तत्पर था। देवराज इन्द्र भी नाना प्रकारके आधुषणोसे विभूषित हो ऐरावत हाबीपर आरुढ़ होकर अपने सेनाके बीचसे छलते हुए अत्यन्त सुन्नोधित हो रहे थे। उस समय बारातके साथ यात्रा करते हुए बहुतसे ऋषि भी अपने तेजसे प्रकाशित हो रहे थे। वे शिवजीका विवाह देखनेके लिये बहुत इक्कण्डित थे। शाकिनी, यातुधान, बेताल, ब्रह्मराक्षस, पून, प्रेत, पिशाच, प्रमथ आदि गण; तुम्बुरु, नारद, हाहा और हह आदि श्रेष्ठ गन्धर्व तथा किंतर भी बड़े हर्पसे भरकर

शोभा पाते थे, जिनका रूप विकराल था।

उनके रूप-रंग भी अनेक प्रकारके थे।

उस समय डमरुऑके डिम-डिम घोषसे,

भेरियोंकी यडगड़ाहटसे और झहुोंके गम्भीर

नादसे तीनों लोक गूँज उठे थे । दुन्दुभियोंकी

260

= संविद्या शिवपत्तव = 

399

बाजा बजाते हुए चले । सम्पूर्ण जगन्माताएँ, हो सबके साथ यात्रा करते हुए बड़ी शोधा सारी देवकन्याएँ, गायत्री, सावित्री, लक्ष्मी या रहे थे । देवर्षियोंके समुदाय उनकी सेवामें और अन्य देवाङ्गनाएँ—ये तथा दूसरी व्यस्थित थे। इन सब देवताओं और देवपश्चियाँ जो सम्पूर्ण जगत्की माताएँ हैं, महर्षियोंके एकत्र हुए समुदायसे महेश्वरकी शंकरजीका विवाह है, यह सोचकर बड़ी बड़ी शोभा हो रही थी। उनका बहुत शुक्रार

प्रसन्नतको सान्न उसमें सम्पितिन होनेके किया गणा बा। वे शिवाका पाणिपहण लिये गर्यो । येदों, जाखों, सिद्धों और करनेके लिये हिमालयके भवनको जा रहे महर्षियोद्वारा जो साक्षात् धर्मका त्वरूप कहा थे। नारद ! इस प्रकार जारातकी यात्रा-गया है तथा जिसकी अङ्गकान्ति शुद्ध सम्बन्धी उत्तम उत्सवसे युक्त शब्युका घरित्र स्फटिकके समान उञ्जल है, वह सर्वाङ्ग- कहा गया। अब हिमालयनगरमें जो सन्दर

सुन्दर वृषध भगवान् तिवका बाहन है। वृतान्त घटित हुआ, उसे सुनो। पर्धवत्मल महादेवजी उस व्यचपर आसद

(आधाय ४०) हिमवानद्वारा शिवकी बारातकी अगवानी तथा सबका अभिनन्दन एवं

वन्दन, मेनाका नारदजीको बुलाकर उनसे बरातियोंका परिचय पाना तथा शिव और उनके गणोंको देखकर भयसे मुर्च्छित होना ब्रह्मांची कहते हैं—तदचन्तर भगवान् तदकत्तर उन्होंने बहुत-सा सामान एकप्र

यहाँकी चिलक्षण सजाबट देखका देन रह साथ वार्तालाप करनेके लिये भेजा। खयं गर्थ । विश्वकर्याने जो विष्णु, ब्रह्मा आदि भी बड़ी श्रक्तिके साथ वे प्राणक्यारे समस्त देवताओं तथा नारद आदि महेबरका दर्शन करनेके लिये गये। उस ऋषियोंकी चेतन-सी प्रतीत होनेवाली समय उनका हृदय अधिक प्रेमके कारण मूर्तियाँ बनायी थीं, उन्हें देलकर देवर्षि नारद अवित हो रहा था और वे प्रसन्नतापूर्वक पिकत हो उठे। तत्पश्चात हिमाचलने अपने सौधान्यको सराहना करते थे। उस देवर्षिको बारात सुरु। लानेके लिये भेजा। समय समस्त देवताओंकी सेनाको उपस्थित साथ ही उस बागतकी अगवानीके किये देख हिमनान्को बढ़ा विस्मय हुआ और वे भैनाक आदि वर्षत भी गये । बदनन्तर विष्यु अपनेको भ्रम्य मानले हुए उनके सामने गरे । आदि देवताओं तथा आनन्दित हुए अपने देवता और पर्वत एक-दूसरेसे मिलकर बहुत गणोंके साथ भगवान् शिव हिमालयनगरके प्रसन्न हुए और अपने-आपको कृतकृत्य

समीप सायन्द आ पहेंचे । सर्वव्यापी शंकर पेरे नगरके निकट आ समस्त पर्वतो और ब्राह्मणोंने भी

शिवने नारङ्गीको हिमाचलके घर भेजा । वे करके पर्वती और ब्राह्मणीको महादेवजीके

मानने लगे। महादेवजीको सामने देलकर गिरिराज हिमबान्ने जब यह सुना कि हिमालयने उन्हें प्रणाम किया। साथ ही

पहुँचे हैं, तब उन्हें बड़ी प्रसन्नता हुई। खदाशिवकी बन्दना की । वे युवभगर

आरुष् थे। उनके मुखपर प्रसन्नना छा रही भगवान् ज्ञिबके सदा ही अत्यन्त प्रिय इन

थी। वे नाना प्रकारके आधूषणींसे विभूषित दोनों देवेश्वरोंका दर्शन करके परिवारसहित थे और अपने दिव्य अङ्गोके लानण्यसे गिरिराजने आदरपूर्वक प्रणाम किया।

सम्पूर्ण दिशाओंको प्रकाशित कर रहे थे। इसी प्रकार भगवान शिवके पीछे तथा

उनका श्रीअङ्ग अत्यन्त पहीन, नृतन और अगरु-बगरुमें खड़े हुए दीप्तिमान् देवता

मुख्य रेहायी वस्त्रसे सुशोधित था। उनके आदिको भी देखकर गिरिराजने उन सबके मस्तकका मुकुट उत्तय रक्षोंसे जटित होनेके सामने मस्तक झुकाया । तत्पश्चात् शिश्वकी

कारण बड़ी शोभा पा रहा था। वे अपनी अकासे आगे होकर हिमवान अपने नगरको

पाथन प्रभाका प्रसार करते हुए हैंस रहे थे । गये । उनके साथ महादेवजी, भगवान् विष्णु उनका प्रत्येक अडू भूषण बने हुए सर्पोसे तथा स्थयम् ब्रह्मा भी मुनियों और

पुक्त था तथा उनकी अङ्गकान्ति बड़ी अञ्चन देवताओंसदित शीव्रतापूर्वक चलने लगे। विस्ताची देती थी। दिख्य कान्तिसे सध्यत्र उन मुने ! उछ अवसरपर मेनाके मनमें भगवान्

महेश्वरकी सुरेश्वरगण हायमें जैवर लिये सेवा दिश्वके दर्शनकी इच्छा हुई । इसलिये उन्होंने कर रहे थे। उनके बार्व पागमें भगवान् तुमको बुलवाया। उस समय भगवान विष्णु थे और दाहिने भागमें मैं वा। पीछे जिबसे प्रेरित होकर उनका हार्दिक अभिप्राय देवराज इन्द्र थे और अन्य देवना आदि भी पूर्ण करवेकी इन्छासे तुम वहाँ गये। मेना तुन्हें प्रणाम करके बोर्सी—सूने !

पीछे तथा अगल-बगलमें विद्यमान थे। नाया प्रयतस्था वेदाता आदि उन सोक-विरिजाके होनेवाले पतिको पहले में कल्याणकारी भगवान् इंकरकी स्तृति करते जाते थे। उन्होंने खेन्छाले ही दिवा दारीर धारण कर रखा था। बाह्यवर्षे वे साक्षात

यरब्रह्म यरमात्मा, सबसे ईश्वर, उपासकोको पेनाके भीताक आहेकारको जानकर मनोवाञ्चित यर देनेवाले. कल्याणमध यीविष्य और पड़ासे अद्भत लीला करते गुणीसे युक्त, प्राकृत गुणोसे रहित, भक्तोंक हुए बोले। अधीन रहनेवाले, सबपर कृपा करनेवाले, शिवने कहा—तात ! आप दोनों मेरी

प्रकृति और पुरुषसे भी विलक्षण क्या आमासे देवलाओसहित आरुग-अरुग सम्बदानन्दस्थरूप है। उनके दर्शनके पश्चात् होकर गिरिराजके द्वारपर चलिये। हम हिपवान्ने भगवान् विखके वामभागवे पीछेसे आवेंगे।

अध्युत श्रीहरिका दर्शन किया, जो नाना यह सुनकर भगवान श्रीहरिने सब

देखुगी । हिन्दका कैसा रूप है, जिनके लिये

तातु ! उस समय भगवान दिख्य भी

मेरी बेटीने ऐसी उत्क्रप्त तपस्या की है।

चार मुखोंसे युक्त, महाशोभाशाली तथा करके उत्सुकतापूर्वक वहाँसे पृथक-पृथक

प्रकारके आभूषणीसे विश्ववित हो देखताओंको बुलाकर बैसा करनेके रिस्मे

विनतानन्दन गरुप्रकी पीठपर विराजमान कहा। ज़िवके चिन्तनमें तत्पर रहनेवाले थे। मुने ! भगवान्के दाहिने भागमें उन्होंने समस्त देवताओंने शीश वैसी ही व्ययस्था

अपने परिवारसे संयुक्त मुझ ब्रह्मको देखा । यात्रा की । मुने ! मेना अपने मकानके

 संक्षित्र जिक्स्तव ॥ 

300

सबसे ऊपरी भवनमें तुम्हारे साथ लड़ी थीं। देखते ही मेनाके नेत्र लक्कित हो गये। ये बड़े उस समय भगवान् विश्वेश्वरने अपनेको ऐसी हर्वसे बोली—'अवस्य ये ही मेरी शिवाके वेष-भूषामें दिखाया, जिससे मेनाके पति साक्षात भगवान् शिव है इसमें संशय हृद्यको ठेस पहुँचे । सबसे पहले बारातके नहीं है।

जुलूसमें विकिध वाहनीयर विराजित खूब मुने ! तुम भी लीला करनेवाले ही सर्जे-धजे बाजे-गालेके साथ पताकाएँ उहरे । अतः मेनाकी वह बात सुनकर उनसे फहराते हुए यसु आदि गन्धर्व आये; फिर बोले— 'देवि । ये जिवाके पति नहीं हैं,

मणितीवादि पक्ष, तदननार क्रमसे ययराज, अचितु चगवान् केशच हरि हैं। भगवान् निर्माति, वरुण, वायु, कुवेर, इंशान, शंकरके सम्पूर्ण कार्योक अधिकारी तथा देवराज इन्द्र, चन्द्रमा, सूर्व, सूगु आदि उनके प्रिय हैं। पार्वतीके पति जो दूलह शिव

मुनीश्वर तथा ब्रह्मा आये। ये सब उत्तरोत्तर हैं, उन्हें इनसे भी ब्रहकर समझना चाहिये। एक-से-एक विशेष सुन्दर शोभागय रूप- उनकी शोपाका वर्णन मुख्रसे नहीं हो गुणसे सम्पन्न थे। इनमेंसे अत्येक दलके सकता। वे ही सम्पूर्ण ब्राह्माण्डके अधिपति, खामीको देखकर मेना पूछती को कि 'क्या सर्वेश्वर तथा खयम्बकाहा परमाता है।' ये ही शिष हैं ?' नास्त्जी कहतें —'यह तो ब्रह्माजी कहते हैं — नास्द ! तुम्हारी इस शिवके संबक्त है।' मेना यह सुनकर बड़ी बातको सुनकर मेनाने उन शुभलक्षणा प्रसन्न होती और हर्वमें भरकर यन-ही-मन उमाको महान् धन-वैभवसे सम्पन्न,

कितने सन्दर होंगे।

पधारे । वे सध्यूर्ण जोभासे सम्पन्न बीमान, बोली । मृतन जलधरके समान रथाम तथा चार मेनाने कहा-इस समय मैं पार्वतीको

विभूषित, वक्षःस्थलमें श्रीवत्यका चिह्न वर्णन नहीं किया जा सकता।

कहर्ती—ये उसके संबक ही जब इतने सुन्दर सीधान्यवती तथा तीनो कुलोंके लिये हैं, तब वे सबके खामी क्षित्र तो पता नहीं सुरहदायिनी माना। वे मुखपर प्रसन्नता लाकर प्रीतिचुक्त हृदयसे अपने सर्वाधिक इसी बीचमें वहाँ भगवान् विष्णु सीभाग्यका वारंबार वर्णन करती हुई

भुजाओंसे संयुक्त थे। उनका लाजण्य जन्म देनेके कारण सर्वधा धना हो गयी। ये करोड़ों कंदर्पीको लजित कर रहा दा। वे गिरीधर भी धन्य है तथा मेरा सब कुछ परम पीताम्बर धारण करके अपनी सहज्र प्रधासे धन्य हो गया। जिन-जिन अत्यन्त तेजस्त्री प्रकाशित हो रहे थे। उनके सुन्दर नेत्र देवताओं और देवेश्वरोका मैंने दर्शन किया प्रफुरल कमलकी शोभाको छीने लेते थे। हैं, इन सचके जो पति हैं, वे मेरी पुत्रीके पति उनकी आकृतिसे द्यान्ति बरस रही थी। होंगे। उसके सौधाग्यका क्या वर्णन किया पक्षिराज गरुड़ उनके वाहन थे। इाहु, चक्र जाव ? भगवान् दिावको पतिरूपमें पानेके आदि लक्षणोंसे युक्त मुकुट आदिसे कारण पार्वतीके सीभाग्यका सी वर्षीमें भी धारण किये वे लक्ष्मीपति विद्या अपने ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! मेनाने अप्रमेश प्रभापुत्रसे प्रकाशमान थे। उन्हें प्रेमपूर्ण हृदयसे ज्यों है। उपर्युक्त बात कही,

308

 श्रदसंतिता ॥ 

त्यों ही अद्भुत लीला करनेवाले भगवान् रुद्ध उल्टे लग रहे थे और कितनोंके बहुत-से सामने आ गये। तात ! उनके सभी गण हाय थे। कितने ही नेत्रहीन थे, किन्हींके

अद्भुत तथा मेनाके अहंकारको चूर्ण बहुत-से नेत्र थे। किन्हींके सिर ही नहीं थे करनेवाले थे। भगवान् ज्ञिव अपने-आपको और किन्हींके बहुत खराब सिर थे, किन्हींके

मायासे निर्लिप्त एवं निर्विकार दिखाते कान ही नहीं थे और किन्हींके बहुत-से कान हुए वहाँ आये। मुने ! उन्हें आया जान थे। इस तरह सभी गण नाना प्रकारकी

तुमने मेनाको शिवाके पतिका दर्शन कराते. बेश-भूषा धारण किये हुए थे। तात ! वे हुए उनसे इस प्रकार कहा—'सुन्दरि ! विकृत आकारवाले अनेक प्रबल गण बडे देशो, ये साक्षात् भगवान् इंकर हैं, जिनकी चीर और अर्थकर थे। उनकी कोई संख्या

तपस्या की शी।'

प्रसन्नताके साथ अञ्चत आकारपाले सेवकोंको देखो, फिर उनका भी दर्शन भगवान महेब्बरकी ओर देखा। वे खर्थ तो अञ्चल हो ही, उनके अनुवर भी बड़े अञ्चल थे। इतनेमें ही रुद्धेवकी परम अद्भुत सेना भी आ पहुँची, जो भूत-प्रेत आदिसे संयुक्त डॉकर भी थे, जो निर्गुण होते हुए भी परम तथा नाना गणोसे सम्बन्न थी। उनमेसे गुणवान् थे। ये यूषधपर सवार थे। उनके विज्ञने ही बर्वडरका रूप धारण करके आवे. याँच मुख वे और प्रत्येक मुखमें तीन-तीन थे। कितने ही पताकाकी मर्मरध्यनिके नेत्र। उनके सारे अङ्गोमें विभूति लगी हुई

तो कोई अत्यन्त कुरूप दिलायी देते थे। थी। मसकपर जटाबूट और चन्द्रमाका कुछ बड़े विकराल थे। किन्हींका मुँह मुक्ट, दस हाथ और उनमेंसे एकमें कपाल दाही-मूछसे भरा हुआ था। कोई लेगड़े थे लिये, शरीरपर बायंबरका दुपड़ा और हाथमें तो कोई अंधे। कोई दण्ड और पाश धारण चिनाक एवं त्रिशुल, ऑखें भयानक, किये हुए थे तो किन्हींके हाबोंमें मुद्गर थे। आकृति विकराल और हाथीकी खालका

कितने ही अपने वाहनोंको उलटे चला रहे जरू ! यह सब देखकर शिवाकी माता बहुत थे। कोई सींग, कोई डमरू और कोई हर गयी, चिकत हो गयी, व्याकुल होकर गोमुख बजाते थे, गणोमेसे कितनेके तो मुँह कॉपने लगीं और उनकी बुद्धि चकरा गयी। ही नहीं थे। कितनोंके मुख पीठकी ओर उस अवस्थामें तुमने अँगुलीसे दिखाते हुए

प्राप्तिके लिये शिवारे वनमें बड़ी भारी नहीं थी। मुने! तुमने अंगुलीहारा स्द्रमणीको दिखाते हुए मेनासे कहा-तुष्हारे ऐसा कहनेपर मेनाने बड़ी 'वरानने ! तुम पहले भगवान् हरके

करना ।' उन असंख्य भूत-प्रेत आदि गणोंको देखकर मेना तत्काल भयसे व्याकुल हो गर्थी। उन्हींके बीचमें भगवान्

समान शब्द करते थे। किन्हींके मुँह टेवे थे थी, जो उनके लिये भूपणका काम देती

लगे थे और बहतोंके बहतेरे मुख थे। इसी उनसे कहा-'ये ही है भगवान शिव।' तरह कोई बिना हाथके थे। किन्होंके हाथ तुम्हारी यह बात सुनकर सती मेना दु:खसे संक्षिप्र जिवपत्त्वा «

भर गर्वी और हवाके झोंके खाकर गिरी हुई मृद्धित हो गर्वी। तदनन्तर सखियोंने जब लताके समान तुरंत भूमियर गिर पड़ीं। 'यह नाना प्रकारके उपाय करके उनकी समुचित कैसा विकृत दुश्य है ? मैं दुरापहचे पड़कर सेवा की, तब गिरिराजप्रिया मेना धीरे-धीरे ठगी गयी।' यों कहकर मेना उसी क्षण होशमें आयी। (अध्याय ४१—४३)

मेनाका विलाप, शिवके साथ कन्याका विवाह न करनेका हठ, देवताओं ब्रह्माओं कहते हैं—नारद ! जब

हिमाचलप्रिया सती मेनाको चेत हुआ, तब वे अत्यन्त क्षम्ध होकर विलाप एवं तिरस्कार करने लगी। पहले तो उन्होंने अपने पुत्रोंकी निन्दा की, इसके बाद वे तुम्हें और अपनी पुत्रीको दर्वचन सुनाने लगी।

मेना बोली- मूने ! पहले तो तुमने यह कहा कि 'शिया शिवका वरण करेगी'. पीछे मेरे पति हिमवानका कर्तव्य बताकर क्हें आराधना-पूजामें लगाया । परंतु इसका यधार्थ फल बबा देला गया ? विपरीत एवं अनर्थकारी ! दुर्वीहा देवचें । तुमने मुझ अधम नारीको सब तरहसे दग हिचा । फिर मेरी बेटीने ऐसा तप किया, जो मनियोंके लिये भी दुष्कर है; उसकी उस तपस्याका यह फल मिला, जो देखनेवालोंको भी द:समें हालता है। हाय ! मैं क्या करूँ, कहाँ जाऊँ,

कीन घेरे दु:खको दूर करेगा ? मेरा कुल आदि नष्ट हो गया, मेरे जीवनका भी नाठा हो गया । कहाँ गये वे दिख्य ऋषि ? पार्क तो मैं उनकी दाढी-मूँछ नोच लें। वसिष्ठकी यह तपस्विनी पत्नी भी बड़ी धुर्ता है, वह स्वयं इस विवाहके लिये अगुआ बनकर आयी थी। न जाने किन-किनके अपराधसे इस समय

मेरा सब कुछ लट गया।

तथा श्रीविष्णुका उन्हें समझाना तथा उनका सुन्दर रूप धारण करनेपर ही शिवको कन्या देनेका विचार प्रकट करना

ओर देखकर उन्हें कदबबन सनाने लगीं—

ऐसा कत्रकर मेना अपनी पूत्री शिवाकी

'अरी दुष्ट लड़की ! नूने यह कौन-मा कर्म किया, जो धेरे लिये द:लदायक सिदा हुआ ? तुझ दुष्टाने स्वयं ही सोना देकर काँच खरीया है, चन्दन छोड़कर अपने अङ्गॉमें कीजहका देर पोत लिया ! हाय ! हाय ! इंसको उड़ाकर तुने पिजडेमें कौआ पाल

लिया। गङ्गाजलको दूर फेककर कर्एका

जल पीया । प्रकाश पानेकी इच्छासे सुर्यको

छोड़कर यतपूर्वक जुगनुको पकहा । चावल

जोड़कर भूसी ला ली। यी फेंककर मोमके तेलका आदरपूर्वक भ्रोग लगाया । सिंहका आइय छोडकर सियारका सेवन किया। ब्रह्मविद्या छोडकर कत्सित गावाका श्रवण किया। बेटी ! तुने घरमें रखी हुई यशकी मङ्कलमयी विभूतिको दूर हटाकर चिताकी

अयङ्क्षमधी राख अपने पहले बाँध ली; क्योंकि समस्त श्रेष्ठ देवताओं और विष्णु आदि परमेश्वरोंको छोडकर अपनी कुबुद्धिके कारण शिवको पानेके लिये ऐसा तप किया ? तुझको, तेरी खुद्धिको, तेरे रूपको और तेरे चरित्रको भी धारंबार धिकार है। तुझे तपस्याका उपदेश देनेवाले नारदको तथा तेरी सहायता करनेवाली दोनों सखियोंको

भी थिकार है। बेटी ! हम दोनों माता- क्या करूँगी ? हाय ! हाय ! तुझे छोड़कर पिताको भी धिकार है, जिन्होंने तुझे जन्म



दिया। नारद ! तुम्हारी बुद्धिको भी शिकार है। सुबुद्धि देनेवाले उन सप्तर्वियोको भी धिकार है। तुम्हारे कुलको धिकार है। तप्हारी क्रिया-दक्षताको भी चिकार है तथा तुमने जो कुछ किया, उस सबको विकार है। तमने तो मेरा घर ही जला दिया। यह तो मेरा मरण ही है। ये पर्वतीके राजा आज मेरे निकट न आये। सप्तर्षि लोग स्वयं पुडो अपना मुँह न दिखायें। इन सबने पिलकर क्या साचा ? मेरे कुलका नाहा करा दिया। हाय ! भैं बाँझ क्यों नहीं हो गयी ? मेरा गर्भ क्यों नहीं गल गया ? मैं अथवा मेरी पुत्री ही क्यों नहीं मर गयी ? अथवा राक्षस आदिने भी आकाश्चर्य ले जाकर इसे क्यों नहीं खा डाला ? पार्वती ! आज मैं तेरा सिर काट डालँगी, पांत ये जरीरके ट्रकडे लेकर

कहाँ चली जाऊँ ? मेरा तो जीवन ही नष्ट हो गया !'

ब्रह्माची कहते हैं-नारत ! यह कहकर मेना मुर्च्छित हो मध्बीचर गिर पर्डी । शोक-रोष आदिसे व्याकुल होनेके कारण वे पतिके समीप नहीं गर्बी । देवर्षे ! उस समय सब देवता क्रम्फाः उनके निकट गये । सबसे पहले में पहेंचा। मुनिश्रेष्ठ ! मुझे देखकर तुम खर्य मेनामे बोले।

नारदने कहा-पतिव्रते । तुम्हें पता नहीं है, वास्तवमें भगवान् शिवका रूप बढ़ा सुन्दर है। उन्होंने लीलासे ऐसा रूप धारण कर लिया है, यह उनका यथार्थ रूप नहीं है। इसलिये तुम क्रोध छोड़कर खस्य हो जाओ । इठ छोड़कर विवाहका कार्य करो और अपनी शिवाका हाथ दिवके हाथोंमें दे दो । तुन्हारी यह बात सुनकर मेना तुमसे बोली—'डडो, यहाँसे दूर चले जाओ । सुम दुष्टों और अचपोंके शिरोमणि हो ।' मेनाके ऐसा कड़नेपर मेरे साध इन्द्र आदि सब देवता एवं दिक्याल क्रमशः आकर याँ बोले-'पितरोकी कत्या मेने ! तुम हमारे जवनीको प्रसन्नतापूर्वक सुनो। ये शिव निश्चय श्री सबसे उत्क्रष्ट देवता है और सबको उत्तप सुख देनेवाले हैं। आपको पुत्रीके अत्यन्त दुसाह तपको देखकर इन भक्तवसाल प्रभुने कृपा-पूर्वक उन्हें दर्शन और श्रेष्ठ वर दिया था।'

यह सुनकर मेनाने देवताओंसे बारंबार अत्यन्त विलाप करके कहा — 'दिवका रूप बह्य भयंकर है, मैं उन्हें अपनी पुत्री नहीं देगी। आप सब देवता प्रपद्ध करके क्यों मेरी इस कन्याके उत्कृष्ट रूपको व्यर्थ करनेके लिये उद्यत हैं ?"

आदि सप्तर्षियोने यहाँ आकर यह बात हिमालय अत्यन्त व्याकुल हो यहाँ आये और कही—'पितरोंकी कन्या तथा गिरिराजकी मेनाको समझानेके लिये प्रेमपूर्वक तस्त्र रानी मेने ! हमलोग तुन्हार। कार्य सिद्ध दशति हुए बोले। करनेके लिये आये हैं। जो कार्य सर्वथा हिमालवने कहा—प्रिये मेने ! मेरी

मेनाने उनकी बात मिथ्या कर दी और राष्ट्र विकट रायको देखकर घवरा गयी हो। मैं होकर उनसे कहा — 'मैं शख आदिसे अपनी शंकरजीको भारतीशाँति जानता हैं। वे ही बेटीके दुकड़े दुकड़े कर डालूँगी, परंतु इसे सबके प्रतिपालक हैं, पुजनीयोंके भी शिकरके हाधमें नहीं दूर्गी, तुम सब लोग दूर पूजनीय है तथा अनुबह एवं नियह करनेवाले हट जाओ, किसीको मेरे पास नहीं आना है। निष्पाप प्राणिये ! हट न करो, वाहिये।'



ऐसा कह अत्यन्त विहल हो विलाप करके मेना चूप हो गयी। मुने ! वहाँ उनके

मुनीक्षर ! उनके ऐसा कहनेपर वसिष्ठ इस बर्तावसे हाहाकार मन गया। तब

विकत और उपयोगी है, उसे तुन्हारे इठके बात सुनो, तुम इतनी व्याकुल क्यों हो कारण इस विपरीत कैसे मान हो ? भगवान् गयी ? देखो तो, कौन-कौन-से महात्मा शेकरका दर्शन सबसे बड़ा लाभ है। वे तुन्हारे घर प्रधारे हैं। तुम इनकी निन्दा क्यों दानपात्र होकर स्वयं तुम्हारे घर पद्मारे हैं।' करती हो ? भगवान् शंकरको तुम भी उनके ऐसा कहनेपर भी ज्ञानदुर्बला जानती हो, किंतु नाना नापरूपवाले शक्के मानसिक दुःस छोड्रो । सुक्रते ! शीध उठी और सब कार्य करो । पहली बार विकट-संपंधारी शब्धुने घेरे द्वारपर आकर जो नाना प्रकारकी लीलाएँ की थीं, मैं उनका आज तुम्हें स्मरण दिला रहा हूँ। उनके उस परम पाहाल्यको देख और समझकर दस समय मैंने और तुमने उन्हें कन्या देना खीकार किया था। प्रिये ! अपनी उस बातको प्रमाण मानकर सार्थक करो।

> इस बातको सुनकर शिवाकी पाता पेना हिमालगरे बोली-नाथ ! मेरी बात सनिये और सनकर आपको वैसा ही करना चाहिये। आप अपनी पुत्री पार्वतीके गलेमें रस्ती बाँधका इसे बेखटके पर्यंतसे नीचे गिरा दीजिये, परंतु में इसे हरके हाधमें नहीं दुंगी। अथवा नाव ! अपनी इस बेटीको ले जाकर विर्दयतापूर्वक समुद्रमें डुवा दीजिये। गिरिराज ! ऐसा करके आप पूर्ण सुसी हो जाइये। स्वामिन् ! यदि विकदरूपधारी

हो, वह करो ।'

रुद्धको आप पुत्री दे देंगे तो में निखय ही ही वरण किया है। अब तुम्हारी जैसी इच्छा अपना दारीर त्याग हुँगी। पेनाने जब हटपूर्वक ऐसी बात कही, बडाजो कहते हैं-नारद ! पार्वतीकी

तब पार्वती स्वयं आकर यह रमणीय वचन यह बात सुनकर शैलेश्वरप्रिया मेना बहुत ही

बोलीं—'माँ ! तुन्हारी बुद्धि तो बड़ी उत्तेजित हो गयों और पार्वतीको डाँटती हुई

शुभकारक है। इस समय विपरीत कैसे हो दुर्वचन कहकर रोने तथा विलाप करने लगीं।

गयी ? धर्मका अवलम्बन करनेवाली होकर तदनत्तर स्वयं मैंने तथा सनकादि सिद्धीने भी

भी तुम धर्मको कैसे छोड़ रही हो ? ये मेनाको बहुत समझावा। परंतु वे किसीकी रहतेय सबकी उत्पत्तिके कारणभूत साक्षात् बात न मानकर सबको डॉटर्ती रहीं। इसी

ईश्वर हैं, इनसे बढ़कर दूसरा कोई नहीं है। बीचमें उनके सुदृढ़ एवं महान् हठकी बात समस्त अतियोंमें यह वर्णन है कि भगवान, सुनकर शिवप्रिय भगवान विष्णु भी तुरंत

शासु सुन्दर रूपवाले तथा सुखद हैं। वहाँ आ पहुँचे और इस प्रकार बोले। कल्याणकारी महेश्वर समस्त देवताओंके श्रीविण्युने कहा—देखि ! तुम पितरॉकी खामी तथा स्वयंप्रकाश हैं । इनके नाम और जानसी पूजी एवं उन्हें बहुत ही प्यारी हो; साथ

रूप अनेक हैं। माताजी ! श्रीविच्यु और ही गिरिशज हिमारुवकी गुणवती पत्नी हो। ब्रह्मा आदि भी इनकी सेचा करते हैं। ये इस प्रकार तुप्तारा सम्बन्ध साक्षात् ब्रह्माजीके सबके अधिष्ठान हैं, कर्ता, हर्ता और स्वामी जतम कुलसे हैं। संसारमें तुम्हारे सहायक भी

हैं। विकारोंकी इनतक पहुँच नहीं है। ये ऐसे ही है। तुम धन्य हो। मैं तुमसे क्या तीनों देवताओंके खापी, अखिनाशी एवं कहूं ? तुम तो धर्मकी आधारभूता हो, फिर सनातन हैं। इनके लिये ही सब देवता धर्मका त्याग कैसे करती हो ? तुम्हीं अच्छी

किंकर होकर तुष्टारं द्वारपर प्रधारे हैं और तरह सोचो तो सही। सम्पूर्ण देवता, ऋषि, उत्सव मना रहे हैं। इससे बढ़कर सुखकी अग्राजी और मैं— सभी लोग विपरीत बात बात और क्या हो सकती है। अतः ही क्यों कहेंगे ? तम शिक्को नहीं जानती।

यलपूर्वक उठो और जीवन सफल करो । वे निर्मूण भी है और समुण भी है। कुरूप मुझे जियके हाथपे सींप दो और अपने भी है और सुरूप भी। सबके सेव्य गृहस्थाश्रमको सार्थक करो। माँ! मुझे तथा सत्पुरुपोके आक्षय है। उन्होंने परमेश्वर डोकरकी सेवामें दे दो। मैं स्वयं पूलप्रकृतिकवा देवी ईश्वरीका निर्माण किया तुमसे यह बात कहती हैं। तुम मेरी इतनी-सी और उसके बगलमें पुरुषोत्तमका निर्माण

ही विनती मान रहे । यदि तुम इनके हाधमें करके बिठाया । उन्हीं दोनीसे सगुण-रूपमें मुझे नहीं दोगी तो मैं दूसरे किसी वरका मेरी तथा ब्रह्माकी उत्पत्ति हुई। फिर वरण नहीं कहाँगी; क्योंकि जो सिंहका भाग लोकोंका हित करनेके लिये वे स्वयं भी रह-

है, उसे दूसरोंको ठगनेवाला सिवार कैसे पा रूपसे प्रकट हुए। तदनन्तर वेद, देवता तथा सकता है ? माँ ! मैंने मन, वाणी और स्थावर-बंगमरूपसे जो कुछ दिखायी देता है, क्रियाद्वारा खर्च हरका बरण किया है, हरका वह सारा जगत भी भगवान शंकरसे ही

 संक्रिप्त शिक्षपुराधा क 305 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

उत्पन्न हुआ। उनके रूपका ठीक-ठीक वर्णन - द्वारा इस प्रकार समझाबी जानेपर मेनाका प्रन अवतक कौन कर सका है ? अधवा कौन कुछ क्रोमल हुआ। परंतु शिवको कत्या न उनके रूपको जानता है ? मैंने और ब्रह्माजीने देनेका हट उन्होंने तब भी नहीं छोड़ा। शिक्की भी जिनका अन्त नहीं पाया, उनका पार दूसरा माचासे मोहित होनेके कारण ही उन्होंने ऐसा कीन पा सकता है ? ब्रह्मासे लेकर कीटपर्यन्त दुरायह किया वा । उस समय मेनाने शिवके जो कुछ जगन् दिखायी देता है, वह सब महत्त्वको खीकार कर लिया। कुछ ज्ञान हो विवका ही रूप है --ऐसा जानो । इस विषयमें जानेपर उन्होंने श्रीहरिसे कहा- यदि कोई अन्यथा विचार नहीं करना चाहिये। वे अगवान विाव सुन्दर शरीर धारण कर सें, तब ही अपनी लीलासे ऐसे रूपमें अवतीर्ण हुए हैं मैं उन्हें अपनी पुत्री दे सकती हैं; अन्यथा कोटि और शिवाके तपके प्रचावसे तुम्हारे हारपर उपाय करनेपर भी नहीं हैंगी। यह बात में आये हैं। अतः हिमाचलकी पत्नी ! तुम दुःस सचाई और दृइताफे साथ कह रही हैं।" छोडो और शिवका भजन करो । इससे तुन्हें ऐसा कहकर दख्तापूर्वक उत्तम जनका

हेका पिट जायगा। ब्रह्माजी कहते हैं—नास्ट ! श्रीविष्णुके सबको मोहमे बाल देती है ! (अध्याप ४४)

महान् आनन्द प्राप्त होगा और तुष्हारा सारा पालव करनेवाली मेना जिवकी इन्छासे प्रेरित हो चुच हो गयीं। धन्य है जिवकी माया, जो

रूपका दर्शन करके जन्म और जीवनको सफल मानना

ब्रह्माजी करते है--नारद ! इसी समय मेना विक्रमान थी।

भगवान विष्णुसे प्रेरित हो तुम जांघ ही वहाँ पहुँचकर तुमने कहा-विज्ञाल

स्तोत्रीद्वारा तुमने स्बदेवको संतुष्ट किया। कृपा को है। तुम्हारी बात सुनकर शम्भुने प्रसन्नतापूर्वक अद्भृत, उत्तम एवं दिव्य रूप धारण कर पत्नी प्रेना आश्चर्यचिकत हो गयीं। उन्होंने लिया। ऐसा करके उन्होंने अपने दवाल ज़िकके उस परमानन्ददायक रूपका दर्जन ख़भावका परिचय दिया। मुने ! धगवान् किया, जो करोड़ों सूर्योंके समान तेजस्वी,

भगवान् शिवका अपने परम सुन्दर दिव्य रूपको प्रकट करना, मेनाकी प्रसन्नता और क्षमा-प्रार्थना तथा पुरवासिनी खियोंका शिवके

भगवान् शंकरको अनुकूल बनानेके लिये नेत्रोवाली पेने ! भगवान् शिवके उस उनके निकट गर्य । यहाँ जाकर देवताओंका सर्वोत्तव रूपका दर्शन करो । यह रूप प्रकट कार्य सिद्ध करनेकी इन्हासे नाना प्रकारके करके उन कहणामय शिवने तुमपर बही ही तुम्बरी यह बात सुनकर शैलराजकी

शामुका वह स्वरूप कामदेवसे भी अधिक सर्वोड्सस्टर, विचित्र वसक्षारी तथा नाना सुन्दर तथा लावण्यका परम आग्रय था; प्रकारके आभूषणीसे विभूषित था। वह

उसका दर्शन करके तुम बड़े प्रसन्न हुए अत्यन्त प्रसन्न, सन्दर हास्यसे सुशोधित, और उस स्थानपर गये, जहाँ सबके साथ लिख लावण्यसे लिखन, मनोहर, गौरवर्ण,

शुतिमान् तथा चन्द्रलेखासे अलंकृत था। विच्या आहि सम्पूर्ण देवता वहे प्रेमसे भगवान् शिवकी सेवा कर रहे थे । सुर्यदेवने



छत्र लगा रखा था। चन्द्रदेव पशकका मुकुट सनकर उनकी शोधा बढ़ा रहे थे। इन उसकी महाशोधाका वर्णन नहीं हो सकता पूर्णतः प्रसन्न हो जायै।' था। गङ्गा और यपुना धगवान शिवको सुन्दर चैवर हुला रही थीं और आठों सिद्धियाँ उनके आगे नाच रही थीं। उस समय में, भगवान् विष्णु तथा इन्द्र आदि देसता अपने-अपने येशको भारतभाति

उपदेवता, समस्त युनि तथा अन्य सब लोग भी महान् सुखका अनुभव करते हुए अत्यन्त प्रसन्नतापूर्वक शिश्रके साथ यात्रा कर रहे हो। इस प्रकार देवता आदि सब लोग विवाह देखनेके लिये उक्कवित हो खुव सञ-धजकर अपनी पत्नियोंके साथ परव्रहा शिवका बशोगान करते हुए जा रहे थे। विश्वावस् आदि गश्चर्व अपाराओंके साथ हो क्षंकरजीके उत्तम यहाका गान करते हुए उनके आरो-आगे चल रहे थे। मृतिक्षेष्ठ ! महेश्वरके दौरुराजके द्वारपर प्रधारते समय इस ५कार वहाँ नाना प्रकारका महान् उत्सव हो रहा था। मुनीश्वर ! उस समय वहाँ परमात्मा जिलको जैसी जीभा हो रही थी, उसका विशेषस्यसं वर्णन करनेमें कीन समर्थ हो सकता है ? उन्हें बेसे बिलक्षण रूपमे देखकर मेना क्षणधरके लिये चित्रोत्हरूबी-सी १ह गर्यो। फिर बड़ी प्रसन्नताके साथ बोली—'महेशर ! मेरी पुत्री सन्य हैं, जिसने बड़ा भारी तप किया और उस तपके प्रधावसे आप धेरे इस घरमें सब साधनोंसे भगवान अंकर सर्ववा पद्मारे। पहले जो मैंने आप शिवकी अक्षम्य रमणीय जान पड़ते थे। उनका वाहन भी निन्दा की है, दसे पेरी शिवाके स्वामी अनेक प्रकारके आधुषणीसे विभूषित वा । ज़िव ! आप क्षमा करे और इस समय

ब्रह्माजी कहते हैं-नास्द ( इस प्रकार बात काके चन्द्रमीलि दिवकी स्तृति करती हुई शैलप्रिया मेनाने उन्हें हाथ जोड प्रणाम किया, फिर वे ल्डिजत हो गयीं। इतनेमें ही बहत-सी पुरवासिनी खियाँ भगवान् शिवके विभूषित करके पर्वतवासी भगवान् दिवके दर्शनकी लालसासे अनेक प्रकारके काम साथ चल रहे थे। नानारूपधारी शिवके गण। छोड़कर वहाँ आ पहुँबीं। जो जैसे थीं, वैसे खुव सज-धजकर अत्वन्त आनन्तित हो ही अल-व्यक्तरूपमें दौड़ आधीं। भगवान् शिवके आगे-आगे चल रहे थे। सिद्ध, शंकरका वह मनोहर रूप देखकर ये सब

» संक्षित्र दिखपुराण « 306 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मिलाकर ब्रह्माजीने बहुत अच्छा कार्य किया

है। इससे सबके सभी कार्य सार्थक हो

गये। तपस्याके जिना मनच्योंके लिये

शम्भका दर्शन दर्लभ है। भगवान शंकरके

दर्शनमात्रसे ही सब छोग कृतार्थ हो गये।

ञो-जो सर्वेषर गिरिजापति शंकरका दर्शन

करते हैं, वे सारे पुरुष क्षेष्ठ हैं और हम सारी

कहका उन स्थियोने बन्दन और अक्षासे

ज़िबका पूजन किया और खड़े आदरसे

इनके ऊपर खोलोकी वर्षा की। वे सब

वहाजी कहते हैं-नारद ! ऐसी बात

(अध्याय ४५)

खियाँ भी धन्य हैं।

मोहित हो गर्यो । शिवके दर्शनसे हर्गको प्राप्त निकल हो जाता । इस उत्तम बोडीको हो प्रेमपूर्ण इत्यवासी वे जारियाँ महेशनकी

उस पूर्तिको अपने मनोमन्दिरमें विठाकर इस प्रकार बोलीं।

प्रवासिनियोंने कहा-अहो !

हिमवानके नगरमें निवास करनेवाले लोगोंके नेत्र आज सफल हो गये। जिस-

जिस व्यक्तिने इस दिव्य रूपका दर्जन किया

है, निश्चय ही उसका जन्म सार्थक हो गया है। उसीका जन्म सफल है और उसीकी

सारी क्रियाएँ सफल हैं, जिसने सम्पूर्ण पापोका नहा कानेवाले साक्षात जिक्का

दरीन किया है। पार्वतीने शिवके लिये जो तर्ग किया है, उसके द्वारा उन्होंने अपना श्वियाँ मेनाके साथ उत्सक होकर रहती रही सारा मनोरथ हिन्द कर लिया। तिषको और मेना तथा विशिज्ञके पुरिभान्यकी

पतिके रूपमें पाकर ये ज़िया धन्य और सराहना करती गरी। मने ! क्षियोंके मुखसे कुतकृत्य हो गयी। यदि विधाता दिग्या और वैसी शुभ बाते सुनकर विष्णु आदि सब शिवकी इस युगर जोड़ीको सानन्द एक- देवताओंके साथ धगवान् शिवको बड़ा हर्प वुशरेसे मिला व देते तो उनका सारा परिश्रम हुआ।

मेताद्वारा द्वारपर भगवान् शिवका परिछन्, उनके रूपको देखकर संतोषका अनुभव, अन्यान्य युवतियोद्वारा वरको प्रशंसा, पार्वतीका अम्बिका-पूजनके लिये वाहर निकलना तथा देवताओं और भगवान्

शिक्षका उनके सुन्दर रूपको देखकर प्रसन्न होना

बह्माजी कहते हैं-नारद ! तदनन्तर ऋषिपत्रियों तथा अन्य खियोंके साथ

धरावान् शिव प्रसप्तिन हो अपने गणों, आदरपूर्वक द्वारण आयी। वहाँ आका समस्त देवताओं तथा अन्य लोगोंके साथ मेनाने सम्पूर्ण देवताओंसे सेवित गिरिजापति कौतुहलपूर्वक गिरिराज हिमवानके धामये महेश्वर शंकरको, जो द्वारपर उपस्थित थे, बडे

गये । हिमान्नलकी श्रेष्ट पत्नी मेना भी उन प्यारसे देखा । उनकी अङ्गकानित मनोहर स्त्रियोंके साथ घरके भीतर गर्दी और जम्पाके समान थी। इनके एक मृख और शाशुकी आरती उतारनेके लिये हाशमें तीन नेत्र थे। प्रसन्न मुखारविन्द्रपर मन्द

दीपकोंसे सजी हुई थाली लेकर सभी मुसकानकी छटा छा रही थी। वे रख और

प्रसन्नतासे खिल उठा था। ये अपने

में इन परमेखर शिवके अड़ोमें देख रही हैं। महेश्वरका मनोहर लावण्य इस समय अवर्णनीय है।' ऐसा सोचकर आश्चर्य-चकित हुई येना अपने घरके भीतर आयी। वहाँ आधी हुई पुवतियोंने भी वरके हाथमें रत्नमय दर्पण ले रस्स बा और उनके चनोहर ऋपकी भूरि-भूरि प्रशंसा की। वे दोनों नेत्र बल्बलसे सुशोधित थे। उन्होंने बोली—'गिरिराजनन्दिनी शिवा धन्य हैं, अथनी प्रभासे सबको आच्छादित कर किया। धन्य है।' कुछ कव्याप्रै कहने रुगीं—'दुर्गा या तथा वे अत्यन्त मनोहर जान पड़ने थे । तो माक्षात् भगवती है ।' कुछ दूसरी कन्याएँ अत्यन तरुण, परम सुन्दर और आभरण- बज्ञरानी मेनासे बोली—'हमने तो कभी भूषित अङ्गोसे सुशोभित थे। काचिनियोंको ऐसा वर नहीं देखा है और न कभी ध्यानमें अत्यन्त कमनीय प्रतीत होते थे। कार्चे ही ऐसे बरका अञ्चलोकन किया है। इन्हें व्यवस्ताका अभाव था। उनका मुसारविन्द्र पाकर गिरिजा धन्य हो गयी।' धगवान् कोटि चन्द्रमाओसे भी अधिक आहाद- शंकरका वह रूप देखकर समस्त देवता तायक था। उनके श्रीअङ्गोकी छवि कोटि हर्वसे जिल उठे। श्रेष्ट गन्धर्य उनका यहा कामदेवोसे भी अधिक मनोहारिणी थी। वे माने छगे और अवसाएँ नृत्य करने लगीं। अपने सभी अङ्गोसे परम सुन्दर थे। ऐसे बाजा बजानेवाले लोग प्रधुर व्यक्तिमें अनेक सुन्दर रूपआले उत्कृष्टदेवता भगवान् प्रकारको कला दिखाते हुए आदरपूर्वक शिवको जामाताके रूपमें अपने सामने खड़ा भाँति-भाँतिके बाजे बजा रहे थे। हिमाचलने देख मेनाकी सारी ओक-चिन्ता दूर हो गत्री । भी आनन्दित होकर द्वारोचित सङ्गलाचार वे परमानन्दरित्युमे निमन्न हो गर्वी और किया। समस्त नारियोंके साथ मेनाने भी अपने भाग्यकी, गिरिजाकी, गिरितक महान् उत्सव मनाते हुए तरका परिछन हिमवान्की और उनके समस्त कुलकी किया। फिर वे प्रसन्नतापूर्वक घरमें चली भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगी। उन्होंने अपने- गर्यी। इसके बाद भगवान् शिव अपने गणों आपको कृतार्श्व माना और वे बारंबार हर्षका और देवताओंके साथ अपनेको दिये गये अनुभव करने लगीं। सती मेनाका युख स्वान (जनवासे) में वले गये। इसी बीचमें गिरिराजके अन्तःपुरकी

गिरिकाकी कही हुई बातको वारंबार याद

करके मेनाको बड़ा विस्मय हो रहा था। ये

हर्षोत्पुरुक्त पुस्तारविन्दसे युक्त हो मन-ही-

मन यो कहने लगीं — 'पार्वतीने मुझसे पहले

जैसा बताया वा, उससे भी अधिक सौन्दर्य

908

वंशिप्त शिक्युराण क

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* क्षियाँ दुर्गाको साथ ले कुल्ब्रेवीको पूजाके कोडाकमरूसे सुशोभित था। उनके अङ्गोपे लिये बाहर निकलीं। वहाँ देवताओंने, चन्दन, अगर, कस्तूरी और कुडूमका

जिनकी प्रत्येंक कभी नहीं गिरती थीं, अङ्गराग लगा हुआ था। पैरोमें पायश्रेंब क्र प्रशासनापूर्वकः पार्वतीको देखा। उनकी यहे वे और वे अपने लाल-लाल तलुओंके अङ्कान्ति नील अञ्चनके समान थी। ये कारण बद्दी शोधा पा रही थीं। समस्त देवता

अपने मनीहर अङ्गोरे ही विभूषित थीं । उनका आदिने जगत्की आदिकारणभूता जगजननी कटाश्च केवल भगवान जिलोचनपर ही पार्वतीदेवीको देखका भक्तिभावसे पसाक

आदरपूर्वक पड़ता था। दूसरे किसी पुरुषकी अुका मैनासहित उन्हें त्रणाम किया। ओर उनके नेत्र नहीं वाते थे। उनका बसन्न- क्रिलोचन शिवने भी बड़ी प्रसन्नताके साथ मुख पन्द मसकानसे सुजोधित था। वे कनित्वयोसे उन्हें देखा और उनमें सतीकी

कटाक्षपूर्ण दक्षिमे देखनी थीं और बडी आकृति देखकर अपनी विरह-वेदनाको त्याग मनोहारिणी जान पड़ती थीं। इनके केंडोंकी दिया । शिवापर आंखें गडाकर भगवान शिव बोटो बड़ी श्री सुन्दर थी। कपोलोपर बनी हुई इस समय सब कुछ भूल गये। उनके सारे अङ्गोपे रोमान्ह हो आपा। से हर्वका अनुभव मनोहर पत्रश्रङ्की उनकी शोधा बढ़ाती थी।

ललाटमें कल्तुरीकी बंदीके साब ही सिन्दूरकों करते हुए गौरीको ओर देखने लगे। गौरी विदी शोभा हे रही थी। बक्ष:स्वलपर श्रेष्ट इनकी ओखोमें समा गर्गा थी।

रक्षेक सारभूत हारये दिख्य वीमि डिटक रही थी। रहाँके यने हुए केवूर, बरूव और कडूणसे उनकी भुआएँ अलंकत थी। उत्तम ख्याय कुण्डलॉसे उनके मनोहर कपोल

जगपगा रहे थे । उनकी दन्तपंक्ति मणियों तथा

रबोकी प्रधाको छीने लेती थी और पुसकी

योधा बढाती थी। मध्ये पुरित अधा और ओप्ट विम्बफलके समान लाल थे। दोनों पैरोंमें रलोकी आपासे युक्त पहावर जोजा

दर्पण ले रहा था और उनका दूसरा हाथ

देता था। उन्होंने अपने एक हाथमे रक्जरित

प्रसामापूर्वक गये। वहाँ चित्राजके द्वारा नाना प्रकारकी सन्दर समुद्धिसे सम्मानित हुए

वे सब खोग सुखपूर्वक ठहर गये और

भगवान जिल्लो सेवा करने लगे। (अध्याय ४६)

इधर काली पुरीसे बाहर जाकर

अध्यकादेवीकी पूजा करनेके पशात

बाह्मणपश्चिकों साथ पनः अपने विताके

रमणीय चवनमें लीट आयी। भगवान होकर

भी मुझ ब्रह्मा, विष्णु तथा देवताओंके साथ

हिमाचलके बताये हुए अपने नियत स्थानपर

वरपक्षके आभूषणोंसे विभूषित शिवाकी नीराजना, कन्यादानके समय वरके साथ सब देवताओंका हिपाचलके घरके औगनपें विराजना

तथा वरवध्के द्वारा एक-दूसरेका पूजन

ब्रह्माजी कहते हैं-नारद ! बदनत्तर साथ वेदमलोहारा दुर्गा और शिवका उपसान गिरिश्रेष्ठ द्वियवान्ते प्रसन्नता और उत्साहके करवाया। तत्पश्चात् गिरिराजकी प्रार्थनासे

श्रीविक्या आदि देवता तथा मुनि सुन्दर वस्त्राभूवणोंसे सुसजित करके कीतृहरूपूर्वक उनके घरके भीतर गये। वहाँ वृषभकी पीठपर विठाया गया और जय उन्होंने वैदिक और लौकिक आचारका बोलते हुए सब लोग चले। भगवान् यथार्थ रीतिसे पालन करके भगवान् शिवके शंकरको आगे करके बाजे बजाते और दिये हुए आभूषणीसे देवी शिवाको अलंकृत कौतुक करते हुए सब बराती हिमालयके किया। संखियों और ब्राह्मणकी पश्चियोंने घरको गये। हिमाचलके भेजे हुए ब्राह्मण पहले पार्वतीको स्नान करवाया, फिर सब तबा श्रेष्ठ पर्वत कौतुहलपूर्वक शामुके प्रकारसे यस्त्राभूषणों-द्वारा विभूषित करके आगे-आगे बख्ते थे। भगवान्के मस्तकपर उनकी आरही उतारी। तीनों लोकोंकी बहुत बड़ा छत्र तना हुआ था। सब ओरसे जननी महादीलयुत्री सुन्दरी दिखा दिख्य उन्हें संबर हुलाया जाता हा तथा वे महेश्वर वस्त्राभुषणोसे सुसज्जित होकर मन-ही-मन वैद्येवेके नीचे होकर चलते थे। मैं, विष्णु, भगवान शिवका ध्यान करती हुई वही इन्द्र और खोकपाल आगे रहकर उत्तय बैठीं। उस समय उनकी बड़ी शोभा हो रही शोधासे सुशोधित हो रहे थे। उस महान् थी। उस अवसरपर दोनों पक्षोमें महान् उत्सवके समय जङ्क, भेरी, पटह, आनक आनन्दरायक उत्तव होने लगा । ब्राह्मणीको और गोम्रल आदि बाजे बारंबार कन रहे थे ।

चिन्तनपूर्वक हिमाचलकी आज्ञा ले अपने-अपने स्थानपर चले गये। जान हिमाबलसे श्रीदांकर तथा बरानियोंको प्रणाम करके उनकी आरती जारी। फिर बुलानेके लिये कहा। फिर तो बाजे बजने महान् उत्सवपूर्वक अपने माम्यकी सराहना लगे । हिमाचलके मन्त्रियोने जाकर वर और करते हुए उन्होंने अन्य समस्त देखताओं और

शास्त्रोक्त रीतिसे नाना प्रकारका दान दिया इन सक्के साथ जगत्के एकमात्र जीवन-गया। अन्य लोगोको भी यहाँ भाँति- चन्यू भगवान् द्वित परमेखरोचित तेजसे भाँतिके बहुत-से द्रव्य बाँटे गये। विदोष सम्पन्न हो बाला कर रहे थे। उस समय उत्सवके साथ गीत और बाद्य आदिके द्वारा अपस्त देवेशर उनकी सेवामें उपस्थित ही बढ़े लोगोंका मनोरञ्जन किया गया । तदनन्तर में हवींल्लासके साथ उनपर फूलोंकी वर्षा ब्रह्मा, भगवान विष्णु, इन्द्र आदि देवता तथा करते थे । इस प्रकार पुजित और बहुत-सी मुनि—ये सब-के-सब बड़ी प्रसन्नताके स्तुतियोद्धारा प्रश्नोसित ही परमेश्वर दिवने साथ सानन्द उत्सव मनाते हुए भक्तिभावसं यजनण्डपमें प्रवेश किया। वहाँ श्रेष्ट पर्वतीने शिवाको प्रणामकर शिवके चरणारविन्होंके ज्ञिकको व्यामसे उतारा और पहान् उत्सवके साथ प्रेमपूर्वक उन्हें बरके भीतर ले गये। हिपालयने भी घरमें आये हुए देवनाओं-इसके बाद गर्गने कन्यादानका समय सहित पहेश्वरको विधिपूर्वक भक्ति-भावसे बरातियोंसे शीध्र प्रधारनेके लिये प्रार्थना पुनियोंको प्रणाप करके उन सबका समादर की। वे बोले—'कन्यादानके लिये उचित किया। श्रीविष्णुसहित महेश्वरको तथा समय आ गया है। अतः आप लोग शीघ्र मुख्य-मुख्य देवताओंको पाद्य-अर्ध्य देकर मण्डपमें प्रधारें ।' तदनन्तर भगवान् शिवको हिमालय उन्हें अपने श्रवनके भीतर ले गये

 संक्रिप्त शिवपुराण ÷ 

और आँगनमें रखमय सिंहासनोंके ऊपर प्रतीक्षा करने रूगे। गर्गने पृण्याहवाचन

मुझको, विष्णुको, प्रांकरजीको तथा अन्य करते हुए पार्वतीर्जीकी अञ्चलिमें बावल भरे विशिष्ट व्यक्तियोंको विठाया। उस समय

पेनाने अपनी संखियों, ब्राह्मणपत्तियों तथा अन्य प्रश्चियोंके साथ आकर सानन्द आरती

उतारी। कर्मकाण्डके ज्ञाता प्रोहित पहात्या

शंकरके लिये पश्चपर्क-पूजन आदि जो-जो आवश्यक कत्य थे, उन सबको सहर्ष सम्पन्न

किया। फिर मेरे कहनेसे प्ररोहितने प्रस्तावक अनुरूप उत्तम पङ्गलमय कार्य आरच्य किया।

इसके बाद हिमारुवने अन्तर्वेदीये जहाँ समस्त आभूषणोसे विभूषित उनकी जगन्यय पार्वती-परमेश्वर वहाँ स्रज्ञोभित हो कुशाद्वी कन्या वेदीके ऊपर विशानमान थी. रहे थे। त्रिश्वनकी शोधासे सम्पन्न हो बहाँ मेरे और क्षीविष्णुके साथ महादेवजीको। परस्पर देखते हुए उन दोनों राम्पतिकी लक्ष्मी

ले गये । तदननार बृहस्पति आदि विद्वान् वहं आदि देखियोने विशेषसम्पर्से आरती उतारी । उत्साहसे सम्पन्न हो कन्यादानोचित रूपकी

विषयमें प्रश्न होनेपर नारदजीके द्वारा उत्तर, हिमालयका कन्यादान

हिमवानने कन्यादानका कार्य आरम्भ साथ तिथि आदिका कीर्तन करने लगे।

किया । उस समय वसाभूषणांसे विभूषित वदनन्तर सन्दर लीला करनेवाले परमेश्वर

आदिके द्वारा वरका पूजन करके वस्त.

बन्दन और आधुषणोद्वारा उनका बरण ज्ञास्त्राका प्रतिपादन करें। अब अधिक किया। इसके बाद हिमाचलने ब्राह्मणोंसे कहा-'आपलोग तिथि आदिके कीर्नन-

और शिवजीके ऊपर अक्षत छोड़ा। परम उदार समर्गी पार्वतीने दही, अक्षत, कुश और जरुसे वहाँ स्ट्रदेवका पूजन किया।

जिनके लिये शिवाने बडी भारी तपस्या की वी, उन भगवान् शिवको बडे प्रेमसे देखती हुई वे वहाँ अत्यन्त जोभा पा रही थीं। फिर पेरे और गर्गांट मनियोंके कहनेसे प्रान्धने लोकाकारवंश शिवाका पूजन किया। इस

प्रकार परस्पर पूजन करते हुए वे दोनों

(अध्याय ४७) शिव-पार्वतीके विवाहका आरम्भ, हिमालयके द्वारा शिवके गोत्रके

करके शिवको दहेज देना तथा शिवाका अभिषेक ब्रह्माओं कहते हैं—नास्ट ! इसी समय सच दिज्ञक्षेष्ठ कालके जाता हो। अतः वहाँ गर्गाचार्यसे प्रेरित हो भेनासहित 'तथास्त्र' कहकर ये सब बड़ी प्रसन्नताके

महाभागा मेना सोनेका कलक लिथे पति कम्भुके द्वारा मन-ही-मन प्रेरित हो हिमवानुके दाहिने भागमें बैठों । तत्पशात् हिमाचलने प्रसन्नतापूर्वक हैसकर उनसे पुरोहितसहित हुपैसे भरे हुए डीलराजने पाद्य कहा- 'डाब्बो ! आप अपने गोत्रका परिचय दे। प्रवर, कल, नाम, वेद और

समय न जितायें।' हिमाचलकी यह बात सुनकर भगवान् पूर्वक कन्यादानके संकल्पवाक्यका प्रयोग जंकर समस्त होकर भी विपुख हो गये। बोलें। उसके लिये अवसर आ गया है।' वे अशोचनीय होकर भी तरकाल शोचनीय

चराचर जगतको मोहमें डाल रखा है। कोई हैं, उन त्रिलोकनाथ भगवान् शम्पुका आज

अवस्थामें पढ़ गये। उस समय श्रेष्ट कितना ही बुद्धिमान् क्यों न हो, वह भगवान् देवताओं, मुनियों, गन्धवीं, यशों और सिद्धोंने देखा कि अगवान दिवके मुससे कोई उत्तर नहीं निकल रहा है। नारद ! यह देखकर तम हैंसने त्वगे और महेश्वरका मन-ही-मन स्मरण करके गिरिराजसे यो बोले । नारदने कहा-पर्वतराज ! तुम मुदताके वशीधृत होकर कुछ भी नहीं जानते ! महेश्वरसे क्या कहना चाहिये और क्या नहीं, इसका तुम्हें पता नहीं है। वास्तवमें तुम बड़े बहिर्मुख हो। तुमने इस समय साक्षात् हरसे उनका गोत्र पूछा है और उसे बतानेके लिये उन्हें प्रेरित किया है। तुमहारी यह बात अत्यना उपहासजनक है।

पर्वतराज ! इनके गोज, कुल और नामको तो विष्णु और ब्रह्मा आदि भी नहीं जानते. फिर दूसरोंकी क्या चर्चा है ? शैलराज ! जिनके एक दिनमें करोड़ी प्रह्माओंका लय होता है, उन्हीं घगवान प्रकरको तुमने आज कालीके तपोबलसे प्रत्यक्ष देखा है। इनका कोई रूप नहीं है, ये प्रकृतिसे परे निर्मुण, परब्रह्म परमात्मा है। निराकार, निर्विकार, मायाधीक एवं परात्मर है। गोत्र, कुल और नामसे रहित स्वतन्त्र परमेश्वर है। साथ ही अपने भक्तोंके प्रति बड़े दयालु हैं। भक्तोंकी जाता रहा। तदनकर श्रीविष्णु आदि देवता इन्छासे ही ये निर्मुणसे सगुण हो जाते हैं, तथा पुनि सब-के-सब विस्पयरहित हो निराकार होते हुए भी सुन्दर शरीर धारण कर नास्टको साधुबाद देने छगे। महेश्वरकी लेते हैं और अनामा होकर भी बहुत-से गम्भीरता जानकर सभी विद्वान आधर्य-नामवाले हो जाते हैं। ये गीत्रहीन होकर भी चिकत हो बड़ी प्रसन्नताके साथ परस्पर उत्तम गोप्रवाले हैं, कुलहीन होकर भी बोले—'अहो ! जिनकी आज्ञासे इस कुलीन हैं. पार्वतीकी तपस्पासे ही ये आज विशाल जगत्का प्राकट्य हुआ है, जो तुम्हारे जामाता बन गये हैं, इसमें संशय नहीं परात्परतर, आत्मबोधस्यरूप, स्वतन्त लीला है। गिरिश्रेष्ठ ! इन लीलाविहारी परमेश्वरने करनेवाले तथा उत्तम भावसे ही जाननेयोग्य

सुनकर अपनी पुत्री शंकरजीके हाथमें दे दो । लोखपूर्वक रूप धारण करनेवाले सगुण पहेंबरका गोत्र और कुल केवल नाद ही है. इस बातको अच्छी तरह समझ लो। शिव नादमय है और नाद शिवमय है—यह सर्वेद्या सन्ती बात है। नाद और शिव—इन दोनोंमें कोई अन्तर नहीं है । हीलेन्द्र ! सृष्टिके समय मक्से पहले लीलाके लिये सगुण रूप धारण करनेवाले शिवसे नाद ही प्रकट हुआ वा । अतः वह सबसे उत्कृष्ट है । हिमालय ! इसोंकिये यन-हो-पन सर्वेश्वर शंकरके द्वारा प्रेरित हो मैंने आज अची बीणा बजाना आरम्भ कर दिया था। अहमजी करते हैं—सूते ! तुम्हारी यह बात सुनकर गिरिराज हिमालयको संतोष

प्राप्त हुआ और उनके मनका सारा विसाय

शिवको अच्छी तरह नहीं जानता।

ब्रह्मजी कहते हैं-- भूने ! ऐसा कहकर

नारद बोले-शिवाको जन्म देनेवाले

शियकी इच्छासे कार्य करनेवाले तुझ जानी

देवर्षिने शैलराजको अपनी वाणीसे हर्ष

प्रदान करते हुए फिर इस प्रकार उत्तर दिया ।

तात महाशैल ! मेरी बात सुनो और उसे

हमलोगोंने भलीधाँति दर्शन किया है।' तदननार हिमालयने विधिके द्वारा प्रेरित हो भगवान जिल्लो अपनी कत्याका दान कर दिया। कन्यादान करते समय वे बोले-

इमां कत्यां तुष्यमहं ददाभि परमेश्वर । भाराधि परिगृहणीय प्रसोद सकलेखर ॥

'परेमधर ! में अपनी वह कत्या आवको देता है। आप इसे अपनी पनी बनानेके रिठये पहण करें । सर्वेचर ! इस कन्यादानसे आप संतृष्ट हो ।'

इस मन्त्रका उद्यारण करके हिमाचलने अपनी पत्नी प्रिलोकजननी पार्वतीको उन महान् देवता रुद्रके हाथमें दे दिया। इस प्रकार शिवाका हाच शिवके हाश्रमें रखकर शैलराज मन-ही-मन बडे प्रसन्न हुए। उस समय ये अपने मनोरशके महासायरको पार कर गये थे। परमेश्वर महादेवजीनै प्रसम्र हो वेदमन्तके उद्यारणपूर्वक गिन्जिक करकमलको जीघ्र अपने हाबमें ले लिया। बाद डौलराजने यज्**वंदर्की** माध्यंदिनी भूने ! लोकानारके पालनकी आवश्यकता- प्रास्ताचे वर्णित स्तोत्रके द्वारा दोनों को दिखाते हुए उन भगवान शंकाने हाच जोड प्रसन्नतापूर्वक उत्तम वाणीये पृथ्वीका स्वर्ध करके 'कोऽदात्-' \* इत्यादि चरमेश्वर शिवकी स्तुनि की। तत्पश्चात् रूपसे कामसम्बन्धी मन्तका पाठ किया। बेटचेना हिमाचलके आज्ञा देनेपर पुनियोंने उस समय वहाँ सब ओर महान आनन्द- बहे इत्साहके साथ शिक्षांके सिरपर दायक महोत्सव होने रूपा । पृथ्वीपर, अधिषेक किया और महादेवजीका नाम अन्तरिक्षमे तथा स्वर्गमें भी जय-जयकारका लेकर उस अभिषेककी विधि पूरी की। शब्द गूँजने लगा। सब लोग अत्यन्त हर्षसे मुने ! उस समय बडा आनन्ददायक भरकर साधुबाद देने और नमस्कार करने महोत्सव हो रहा था। लगे। मन्धर्वगण प्रेमपूर्वक गाने लगे और

नगरके लोग भी अपने मनमें परम आनन्द-का अनुभव करने लगे। उस समय महान् उत्सद्यके साथ परम महरू मनाया जाने लगा । भै, विष्णु, इन्द्र, देवगण तथा सम्पूर्ण मृति हुर्वसे घर गये । हम सबके मुखारकिन्द प्रसन्नतामे खिल उठे। तदनन्तर शैलराज हिमाबार्यने अत्यन्त प्रसन्न हो शिवके लिये कन्यादानकी यश्रीचित साहता प्रवान की। तत्पद्यात उनके बन्धजनोने भक्तिपूर्वक जिवाका पुत्रन करके नाना विधि-विधानमे भनवान् शिकको उत्तम द्रव्य समर्पित किया । हिमालवने दहेजमे अनेक प्रकारके द्रव्य, रत, पात्र, एक लाख समजित गीएँ, एक लाल सजे-सजाये धोड़े, करोड़ हाथी और उतने हो सुवर्णजिंदित रथ आदि बस्तुएँ दीं: इस प्रकार परमात्मा ज्ञावको विधिपूर्वक अपनी पूत्री कल्याणमधी पार्वतीका दान करके हिमालय कतार्थ हो गये। इसके

(अध्याय ४८)

अप्सराएँ नृत्य करने लगीं। हिमाचलके

विवाहमें क्रिया-प्रतिहत्वे प्रधान वर इस कामसूर्तिका पट करता है पूरा मन इस प्रकार है— कोऽदात्करमा अदात्करमोऽदात्क्रभावादात्करमो दाता कामः प्रतिबहीत ऋभैवते । (शु- बद्वेदशीहता ७ । ४८)

शिवके विवाहका उपसंहार, उनके द्वारा दक्षिणा-वितरण, वर-वधूका कोहबर और बासभवनमें जाना, वहाँ खियोंका उनसे लोकाचारका पालन कराना, रतिकी प्रार्थनासे शिवद्वारा कामको जीवनदान एवं वर-प्रदान, वर-वधूका एक-दूसरेको मिष्टाग्र भोजन कराना और शिवका जनवासेमें लौटना

बहाजी कहते हैं--नारद ! तदननार मुने ! तदनन्तर अञ्चत लीला करनेवाले उन

अग्रिकी स्थापना करवायी और पार्वतीको अपने आगे विठाकर वही ऋगेद, पनुर्वेट तथा सामवेदके मन्तोद्वारा अग्निमे आहतियाँ दी । तात ! उस समय कालीके भाई मैनाकने लावाकी अञ्चलि दी और काली तथा जिल दोनोंने आहति देकर लोकाचारका आश्रव ले असप्रतापूर्वक अग्निदेवकी परिक्रमा की । नारद ! तदननार शिवकी आज्ञासे मुनियोंसहित मैंने दिखा-दिख-विवाहका होच कार्य प्रसन्नतापूर्वक पूरा किया । फिर उन दोनो सम्पत्तिके मसकका अधियेक हुआ। तथा दूसरे-दूसरे चरावर जीव मनमें खड़े माहाणीने उन्हें आदापूर्वक ध्रुवका दर्शन असत्र हुए और जोर-जोरसे जय-जयकारकी कराया । तत्पक्षात् इत्यालकानका कार्य ध्वति होने रूपी । सब ओर माह्नलिक शब्द हुआ। फिर बड़े उत्साहके साथ स्वस्तिवाचन और गीत होने लगे। बाह्योंकी बनोहर ध्वनि किया गया। इसके पश्चान ब्राह्मणांकी आज्ञासे दिवाने दिवाके सित्ये सिन्द्रस्तान किया। उस समय गिरिराजनन्दिनी उमाकी शोभा अञ्चल और अवर्णनीय हो गयी। फिर ब्राह्मणोंके आदेशसे वे शिव-दम्पति एक आसनपर विराजमात्र हो भक्तके विश्वको

आनन्द देवेबाली उत्तम शोधा पाने लगे।

मेरी आज। पाकर महेश्वरने ब्राह्मणीद्वारा

आ संस्थवत्राक्षत" किया। इस प्रकार विविध्वेक इस वैवाहिक यत्रके पूर्ण हो जानेपर पगवान शिवने मुझ लोकल्रप्रा ब्रह्मको पूर्णवात्र दान किया । फिर शम्पने आवार्यको भोदान किया । महत्त्रदायक जो बड़े-बड़े दान बताये गये हैं, ये भी सहर्ष सम्बद्ध किये। तत्पक्षात् उन्होने बहत-से ब्राह्मणोको प्रथक-पृथक सी-सौ सवर्ण मुहाएँ हीं। करोड़ों रह दान किये और अनेक प्रकारके द्रव्य बाटे । उस समय सब देवता सबके आनन्दको बहाने लगी। इसके बाद शीविष्णु, में, देवता, ऋषि तथा अन्य सब लोग गिरिएजसे आजा ले बडी प्रसन्नताके साश शीघ्र ही अपने-अपने डेरेमें बले आये। उस समय हिमालयनगरकी सियाँ आनन्द-मध हो शिव और पार्वतीको लेकर कोहबरमें गर्थी । वहाँ उन सबने आदरपूर्वक वर-वधसे

नवदम्पतिने पेरी आज्ञा पाकर अपने स्थानपर

<sup>•</sup> अप्रिमं चीकी आहति देवर खुलामे अर्जाहरू फुक्से प्रोक्षणांपात्रये दालनेकी विधि है। प्रस्थेक आहरिये ऐसा किया जाता है। भ्रोक्षणीपात्रमें दाले हुए पीको ही 'संबंध' करते हैं। अन्तमें सदमान उसे पीता है। इसीको 'संस्वयप्राशन' कहा गया है।

 संक्षिप्त दिख्युराका क 

लोकाचारका सम्पादन कराया । उस समय सर्वश्चा खार्थरहित थे, आपने क्यों भस्म कर सब ओर परमानन्ददायक महान् उत्साह छ। डाल्य ? अब यहाँ मेरे पतिको जीवित

वासभवन (कौतुकागार) में गयीं और यहाँ आपको और मुझको जो समानरूपसे भी प्रसन्नतापूर्वक लोकाचारका सम्पादन वियोगजनित संताप प्राप्त हुआ है, उसे दूर

रहा था। तदनत्तर वे ख़ियाँ उन लोक- कोजिये और अपने कल्याणकारी दप्पतिको साथ ले परम दिव्य काम-सम्बन्धी व्यापारको

किया। इसके बाद गिरिराजके नगरकी कीजिये। महेश्वर !

खाया ।

उस समय उन नृतन दावतिको देखनेके लिये सोलह दिव्य नारियाँ बड़े आदरके साब शीधतापूर्वक वहाँ आयों। उनके नाम इस प्रकार है—सरस्वती, लक्ष्मी, सावित्री, गङ्का, अदिति, शबी, लोपामुद्रा, अरुवती, अहरूया, तुलसी, स्वाहा, रोडिणी, पृथिबी, शतरूपा, संज्ञा तथा रति । ये देवाङ्गनाएँ तथा मनोहारिणी देवकन्या, नागकन्या और पुनिकन्याएँ भी वहाँ आ पहुँची। वहाँ जितानी खियाँ उपस्थित थीं, उन सबकी गणना करनेमें कीन समर्थ है ? उनके दिये हुए रत्नमय सिंहासनपर भगवान् ज्ञिव प्रसन्नतापूर्वक बैठे। उस समय उन्होंने शिवसे नाना प्रकारकी विनोदपूर्ण बाते कहीं। तदनत्तर प्रसन्नचित्त हुए महेश्वरने अपनी पत्नीके साथ मिष्टाज घोजन और आचपन करके कपर डाहा हुआ पान

इसी अवसरपर अनुकूल समय जान प्रसन्न हुई रतिने दीनवत्सल भगवान् शंकरसे कहा-'भगवन् ! पार्वतीका पाणिप्रहण करके आपने अत्यन्त दुर्लभ सौभाग्य प्राप्त किया है। बताइये, मेरे प्राणनाथको, जो

खोलने आदिका कार्य सम्पन्न किया।

श्चियोंने समीप आकर महरूकृत्य करके उन विवाहोत्सवमें सब लोग सुखी हुए हैं। नवदम्पतिको केलिगृहमें पहुँबाया और केवल भै ही अपने पतिके बिना दुःखमें छूवी जयध्यनि करती हुई इनके गैडबन्धनकी गाँठ हुई हैं। देव ! शंकर ! प्रसन्न होड़ये और मुझे सनाध कीजिये । दीनवन्त्रो ! परम प्रभो ! अपनी कही हुई बातको सत्य कीजिये। बराबर प्राचित्रीसहित तीनी सोकॉर्प आपके सिवा दूसरा कौन है, जो भेरे द:सका नाश करनेचें समर्व हो ? ऐसा जानकर आप मुजया द्वा कीजिये। दीनीपर दया करनेवाले जांचे ! सबको आनन्द प्रदान करनेवाले अपने इस विवाहोत्सवमें मुझे भी इत्सवसम्बद्ध बनाइये। येरे प्राणनाधके जीवित होनेपर ही अपनी प्रिया पार्यतीके साथ आपका सुन्दर विहार परिपूर्ण होगा। इसमें संशय नहीं है। सर्वेश्वर! आप स्थ्य कुछ करनेमें समर्थ हैं; क्योंकि आप ही परपेश्वर है। यहाँ अधिक कड़नेसे क्या लाम ? सर्वेश्वर! आप शीघ्र मेरे पतिको जीवित कोजिये।

ऐसा कहकर रितने गाँउमें बैधा हुआ कामदेवके शरीरका भस्म शम्मुका दे दिया और उनके साथने 'हा नाव ! हा नाथ !' कहकर रोने लगी। रितका रोडन सुनकर सरस्वती आदि सभी देवियाँ रोने लगी और अत्यन्त दीन वाणोमें बोली—'प्रभी ! आयका नाम भक्तयसल है। आप डीनकन्यु और द्याके सागर हैं। अनः कामको जीवनदान दीजिये और रितको दसाहित कोजिये। आपको

नगरकार है।'

शहाजों नहते हैं—नारद ! उन सबकी
यह बात सुनकर महेश्वर प्रसन्न हो गये। उन
करणासागर प्रभुने तत्काल ही गतिपर कृष्ण
की। भणवान् शूल्याणिकी अमृतपर्या दृष्टि
पड़ते ही पहले-जैसे रूप, येष और बिह्नसे युक्त
अद्भुत मुर्तिभारी सुन्दर कामदेव उस भस्ममे
प्रकट हो गया। अपने पतिको वैसे ही रूप,
आकृति, मन्द मुस्कान और धनुष-वाणसे वृक्त
देख रतिने महेश्वरको प्रणाम किया। यह
कतार्थ हो गयी। उसने प्राणनाथको प्राप्ति

करानेवाले भगवान् शिवका अपने जीवित पतिके साथ हाथ जोड़कर बार्रवार् स्तवन किया। पत्नीसहित कामकी की हुई स्तृतिको सुनकर दयाईहृदय भगवान् शंकर अत्यन्त प्रसन्न हुए और इस प्रकार बोले। शंकरने कहा—मनोभव ! पत्नीसहित तुमने जो खुति की है, उससे मैं बहुत प्रसन्न हूँ। खर्य प्रक≥ होनेवाले काम ! तुम वर माँगो । मैं तुम्हें मनोवाज्ञित वस्तु हुँगा।

श्रम्भुका यह वचन सुनकर कामदेव महान् आरन्दमें निषम्न हो गया और हाथ जोड़ मलक शुक्राकर गदद वाणीमें बोला।

कामदेवने कहा—देवदेश महादेव ! करुणासाधर प्रधो ! यदि आप मुक्रपर प्रसन्न हैं तो मेरे लिये आनन्ददायक होड्ये । प्रधो ! पूर्वकारूमें मैंने जो अपराध किया था, उसे क्षमा कीहिये । स्वजनीक प्रति परम प्रेम और अपने चरणोकी भक्ति दीजिये ।

कामदेवका यह कवन सुनकर परमेश्वर जिय असत्र हो बोले— 'बहुत अच्छा !' इसके बाद उन करुणातिधिने हैंसकर अहा— 'महामते कामदेव ! में तुमपर असत्र हैं । तुम अपने मनसे अपको निकाल दो । भगवान विष्णुके पास जाओं और इस प्रस्ते बाहर ही रहो ।'

तंत्रकार काम शिवजीको प्रणाम करके बाहर आ गया। विष्णु आदि देवताओंने उसे आशीर्वाद दिया। इसके बाद भगवान् शंकरने उस वासभवनमें पार्वतीको बाये विदाकर मिष्टाच्र भोजन कराया और पार्वतीने भी प्रसम्प्रतापूर्वक उनका मुँह भीता किया। तदनका वहां लोकाचारका पालन करते हुए आवश्यक कृत्य करके मेना और हिमवान्की आज्ञा ले भगवान् शिव जनवासेमें चले गये। मुने! उस समय महान् उत्सव हुआ और वेदसन्त्रोकी ध्वनि होने लगी। लोग चारो प्रकारके बाजे बहाने लगे। जनवासेमें अपने

अमरकोरामें जो चार प्रकारके बाद बताये गए हैं, संसारक सभी प्राचीन अथवा अर्थाचीन बाद्य उन्होंके अन्तर्गत है। उनके नाग इस प्रकार है—तत, आनड, सुचिर और धन। 'तत' यह बाजा है, जिसमें

 संक्रित फिक्युराण क 

स्थानपर पहुँचकर शिवने लोकाचारवश गिरिजानायक पहेश्वरकी स्तुति करके वे मुनियोंको प्रणाम किया। श्रीहरिको और विष्णु आदि देवता प्रसन्नतापूर्वक उनकी

मुझे भी मस्तक झुकाया। फिर सत्र देवता वद्योचित सेवामें लग गर्व। तत्पश्चात् आदिने उनकी वन्दना की। उस समय वहाँ लीलापूर्वक शरीर धारण करनेवाले पहेश्वर जय-जयकार, नमस्कार तथा समस्त शब्धने उन सबको सम्मान दिया। फिर उन

विद्योंका विनाश करनेवाली शुभदायिनी परमेश्वरकी आज्ञा पाकर वे विष्णु आदि वेदध्वनि भी होने लगी। इसके बाद मैंने, देवता अत्यन्त प्रसन्न हो अपने-अपने भगवान् विष्णुने तथा इन्द्र, ऋषि और विश्वामस्थानको गये।

सिद्ध आदिने भी शंकरजीकी स्तृति की। (अध्याय ४१-५१)

#### रातको परम सुन्दर सजे हुए वासगृहमें शयन करके प्रात:काल भगवान् शिवका जनवासेमें आगमन

ब्रह्माजी करते हैं -तात ! तदकत्तर हुए सम्भूने उस बासमन्दिरका निरीक्षण

भाग्यवानोपे श्रेष्ट और चतुर गिरिराज किया। वह भवन प्रज्यस्तित हुए सैकड़ों हिमबान्ने बारातियोको घोजन करानेके स्त्रमय प्रदीपोके कारण अद्भुत प्रचासे लिये अपने आँगनको सन्दर इंगसे सजाया उद्धारित हो रहा था। वहाँ रक्षमय पात्र तथा रबोके ही कलड़ा रखे गये थे। मोती तथा अपने पुत्रों एवं अन्यान्य पर्वतीको भेजकर शिवसहित सच देवताओंको और मणियोंसे सारा भवन जगमगा रहा बा। रतमच दर्पणकी जोभासे सम्पन्न तथा भोजनके लिये बलाया । जब सब लोग आ गयं, तब उनको बड़े आदरके साव श्रेत चैवरोंसे अलंकत था। मुकामणियोंकी उत्तमोत्तम भोज्य पदार्वोका भोजन कराया। सुन्दर मालाओं (बंदनवारो) से आवेष्टित भोजनके पश्चात् हाध-मेह थो, कल्ला हुआ वह वासभवन बड़ा समृद्धिशाली करके विष्णु आदि सब देवता विज्ञामके दिखायी देता था। उसकी कहीं उपमा नहीं लिये प्रसन्नतापूर्वक अपने-अपने हेरेमें थी। वह पहादिव्य, अतिविचित्र, परम गये। येनाकी आज्ञासे साध्यी खियोने मनोहर तथा मनको आदार प्रदान भगवान् शिवसे भक्तिपूर्वक प्रार्थना करके करनेवाला था। उसके फर्जपर नाना उन्हें महान् उत्सवसे परिपूर्ण सुन्दर प्रकारकी रचनाएँ की गयी थीं-बेल-

तारका विस्तार हो — जैसे वीणा, शितार आदि । जिसे कमडेसे महाकर कसा गया हो, वह 'आनद्ध' कहरूता है— जैसे ठोए, मुदंग, नगारा आदि। जिसमें छेद हो और उसमें स्वा भरकर स्वर निकाला जाता हो, उसे

बासभवनमें उहराया। मेनाके दिवे हुए चूटे निकाले गये थे। ज्ञिकजीके दिये यनोहर रल-सिंहासनपर बैठकर आनन्दित हुए यरका ही महान् एवं अनुपप प्रधाव

'सुपिर' कहते हैं — जैसे वंशी, शङ्क, विगुल, हारमोनिया। आदि । कांसेके झाँझ आदिको 'घन' कहते हैं ।

शिवलोकके नामसे प्रसिद्ध किया गया था। नाना प्रकारके संगन्धित श्रेष्ट द्रव्योसे सुवासित तथा सन्दर प्रकाशसे परिपूर्ण था। वहाँ अन्दन और अगरकी सम्मिलित गया फैल रही थी। उस भवनमें फुलोकी सेज बिछी हुई थी। विश्वकर्माका बनायी हुआ वह भवन नाना प्रकारके विचित्र चित्रोसे सुसजित था। श्रेष्ठ रत्नोंकी सारपुत पणियासे निर्मित सुन्दर हारोडारा उस वासगृहको अलंकन किया गया था। उसमें विश्ववस्मोद्वारा निर्मित कृत्रिम वैकुण्ड, ब्रह्मलोक, केलास, इन्द्रधवन तथा शिवलीक आदि शेख रहे थे। ऐसे शोधांस सम्पन्न आश्चर्यजनक. वासभवनको देखकर गिरियत्र हिमालयकी प्रशंसा करते हुए भगनान् महेखा बहुत संतुष्ट हए। वहाँ अति रमणीय रक्तवटिन उत्तम पर्लगपर परमेश्वर शिव बड़ी प्रसन्नतासे लीलापूर्वक सोये। इधर हिमालयने बड़ी प्रसम्बत्तासे अपने समस्त मार्च-बन्धुओं एवं दूसरे लोगोंको भी भोजन कराया तथा जो कार्य दोष रह गये थे, उन्हें भी पूर्ण किया ।

घेलराज हिमालय इस प्रकार आवश्यक कार्यपे लगे हुए थे और प्रियतम परमेश्वर शिव ञ्चयन कर रहे थे। इतनेमें ही सारी गत बीट गयी और प्रात:काल हो गया । प्रमातकाल होनेपर धैर्यवान् और उत्साही पुरुष नाना प्रकारके बाजे बजाने लगे। इस समय श्रीविद्या आदि सब देवता सानन्द ब्डे और अपने इष्टदेव देवेशर शिवका स्वरण करके

दिखाता हुआ वह शोभाशाली भवन तैयार हो गये। उन्होंने अपने वाहन भी सुसज्जित कर लिये। तत्पश्चात् धर्मको शिवके संबीप भेजा। योगज्ञक्तिसे सम्पन्न धर्म नारायपाकी आज्ञासे वासगृहमें पहुँचकर योगीचर शंकरसे समग्रोचित बात बोले-'प्रमधनणोके स्वामी महेश्वर ! उठिये, उठिये; आपका कल्याण हो । आप हमारे लिये भी कल्याणकारी होड्ये: जनवासेमें चलिये और वहाँ सब देवताओंको कृतार्थ कीजिये।"

धर्मकी यह बात सुनकर भगवान् भहेश्वर हैसे। उन्होंने धर्मको कृपादृष्टिसे देखा और शब्या त्याग दी। इसके बाद धर्मसे हैसते हुए कहा- 'तुम आगे चलो । मैं भी वहाँ शींघ्र ही आऊँगा, इसमें संशय नहीं है।

भगवान जिवके ऐसा कहनेपर धर्म जनवासेचे गये । तत्पशात शासु भी स्थपं वहाँ जानेको उदात हुए । यह जानकर महान् उत्सव मनाती हुई स्त्रियाँ वहाँ आर्थी और भगवान शस्यके थुगल चरणार्शकर्तीका दर्शन करती हुई धङ्गलगान करने लगी। तदनसर लोकाखारका पालन करते हुए शम्भ प्रात कालिक कृत्य करके मेना और हिमालयको आज्ञा ले जनवासेको गये। मुने ! उस समय बड़ा मारी उस्तव हुआ। वेदमचोंकी ध्वनि होने लगी और लोग चारों प्रकारके बाजे बजाने लगे। अपने स्थानपर आकर शम्पने लोकाचारवश मुनियोंको, विष्णुको और युझको प्रणाय किया। फिर देवता आदिने उनकी चन्द्रना की। उसे समय जय-श्रवकार, नमस्कार तथा वेदमन्त्रोद्वारण-की महलदायिनी ध्वनि होने लगी । इससे सब वहाँसे कैलासको चलनेके लिये जल्दी-जल्दी और कोरवहल छ। गया। (अध्याप ५२)

संक्षिप्त शिवपराण क

चतुर्थीकर्म, बारातका कई दिनोंतक टहरना, सप्तर्षियोंके समझानेसे हिमालयका बारातको विदा करनेके लिये राजी होना, मेनाका शिवको अपनी कन्या सौंपना तथा बारातका प्रीके बाहर जाकर ठहरना

ब्रह्माजी कहते हैं—तदननार विष्णु आदि देवता तथा ऋषि कैलास लौटनेका विचार करने लगे । तब हिमालयने जनवासेमें आकर सबको भोजनके लिये निमन्तित किया । तत्पश्चात् देवेश्वर दिवको आपन्तित करके हिमाचल अपने घरको गये और नाना प्रकारके विधानसे भोजनोत्सचकी तैयारी करने लगे । उन्होंने प्रसन्नता और उत्कण्ठाके अन्य सब लोगोंके भी चरणोंको बढे आदरके किया। ले अपने-अपने डेरेपर गर्थ। मुने ! इसी यात्राके लिये उद्यत हो देवता आदिके साध प्रकार तीसरे दिन भी गिरिराजने विधिवत् जैलगजके पास आये। देवेश्वर शिव दान, पान और आदर आदिके द्वारा उन देवताओंसहित कैलासकी यात्राके लिये सबका सत्कार किया। बाँथा दिन आनेपर जब उद्यत हुए, उस समय मेना उद्य स्वरसे रोने शुद्धतापूर्वक सविधि चनुर्धीकर्प हुआ, लगी और उन कृपानिधानसे बोली । जिसके बिना विवाह-यज्ञ अधूरा ही रह जाता है। उस समय नाना प्रकारका उत्सव हुआ। येरी शिवाका भलीभाँति लालन-पालन

कड़ दिन और ठहरें तथा मुझपर कुपा करें।' साथ भोजनके लिये परिवारसहित भगवान, यो कहकर उन्होंने सेहके साथ उन शिवको यथोवित रीतिसे अपने यर देवताओंको, भगवान् शिवको, विष्णुको, बुलवाया । शब्युके, विष्णुके, मेरे, अन्य सब पुश्चको तथा अन्य लोगोको बहुत दिनीतक देवताओंके, मुनियोंके तथा वहाँ आये हरू उहराया और प्रतिदिन विशेष आदर-सत्कार साथ घोकर उन सबको गिरिराजने मण्डपके इस प्रकार देवताओंके वहाँ रहते हुए भीतर सुन्दर आसनोपर विठाया । फिर अपने बहुत दिन बीत गये, तब उन सबने भाई-बन्धुओंको साथ लेकर उनके विरिश्तकके पास सप्तर्षियोंको भेजा। सहयोगसे उन सब अतिथियोंको नाना सप्तर्थियोने हिमळान् और मेनासे समयोश्वित प्रकारके सरम पदार्थोद्वारा पूर्णतया तुप्त बात कहकर उन्हें समझाया, पराप किया । मेरे, विष्णुके तथा प्राम्भके साथ सथ । शिवतत्त्वका वर्णन किया तथा प्रसन्नतापूर्वक लोगोने अच्छी तरह भोजन किया। नारद ! उनके सौधाप्यकी सराहना की। मुने ! उनके विधिवत् भोजन और आसमन करके तुप्तः समझानेसे वितिराजने बारातको विदा करना और प्रसन्न हुए सब लोग हिमालयसे आज्ञा स्वीकार कर लिया। तत्पश्चात् भगवान् प्राम्

मेनाने कहा — कुपानिधे । कुपा करके

साधुवाद और जय-जयकारकी भ्वनि हुई। कॉडियेगा। आप आशुतोष हैं। पार्वतीके

बहत-से सुन्दर दान दिये गये । भाँति-भाँतिके

सुन्दर गान और नृत्य हुए। पाँखवें दिन सब

देवताओंने बड़े हर्ष और अत्यन्त प्रेमके साथ

रीलराजको सचित किया कि 'अब हमलीग

यहाँसे जाना चाहते हैं। आप आज़ा प्रदान

करें।' उनकी यह बात सुन गिरिराज हिमबान्

हाध जोडकर बोले—'देवगण ! आपलीग

(अध्याय ५३)

सहस्रो अपराधोंको भी क्षमा कीजियेगा। मेनाको समझाकर सचेत किया और उनसे मेरी बसी जना-जन्ममें आपके विदा ले देवताओंके साथ महान् उत्सवपूर्वक बरणारिकन्दोंकी भक्त रही है और रहेगी। यात्रा की। वे सब देवता अपने स्वामी शिव उसे सोते और जागते समय भी अपने खामी तथा सेवकगणोंके साथ भूपचाप कैलास है, मानो भर ही गयी हो !

दी और उन दोनोंके सामने ही उचस्वरसे रोती जिरहजाबा और आनन्द दोनोंसे संयुक्त है। हुई वह मुर्च्छित हो गयी। तब महादेवजीने

महादेवके सिवा दूसरी किसी वस्तुको सुध पर्वतकी और प्रस्थित हुए। वे मन-ही-मन नहीं रहती । मृत्युञ्जय ! आपके प्रति भक्ति- शिवका चिन्तन कर रहे थे । हिमाचलपुरीके भावकी बातें सुनते ही यह हर्षके आँसु बाहरी बगीडेमें आकर शिवसहित सब बहाती हुई पुरुक्तित हो उठती है और देवता हुई और उत्साहके साथ ठहर गये और आपकी निन्दा सुनकर ऐसा भीन साथ लेती | दिखाके आगमनकी प्रतीक्षा करने लगे। मुनीक्षर ! इस प्रकार देवताओं सहित बद्धाओं बजरों हैं—नारद ! ऐसा जिककी बेष्ट यात्राका वर्णन किया गया। कहकर मेनकाने अपनी बेटी शिवको सौंप अब शिवाकी वात्राका वर्णन सुनो, जो

## मेनाकी इच्छाके अनुसार एक ब्राह्मण-पत्नीका पार्वतीको पतिव्रतथर्मका उपदेश देना

बह्यांजी कहते हैं-नारट ! तदननार राजोचित खुद्धार करके पार्वतीको विभूषित सप्नर्षियोने हिमालयसे कहा-'विरिशन ! किया । तत्पश्चात् मेनाके मनोभावको अब आप अपनी पुत्री पार्वतीदेवीकी जानकर एक सती-साध्वी ब्राह्मणपत्नीने पात्राका उचित प्रबन्ध करें।' मुनीश्वर ! यह शिरिजाको उत्तम पातिब्रत्यकी शिक्षा दी। सनकर पार्वतीके भावी विरहका अनुभव

बाह्यण-पत्नो बोली—गिरिराज-करके गिरिराज कुछ कालनक अधिक किञ्चेरी । तुम प्रेमपूर्वक मेरा यह वजन प्रेमके कारण विवाहमें डूबे रह गये । कुछ देर सुनो । वह बर्मको ब्रहानेवाला, इहलोक और बाद सचेत हो श्रीलराजने 'तथास्तु' कहकर परलोकमें भी आनन्द देनेवाला तथा मेनाको संदेश दिया। मुने ! हिमवानुका श्रीताओंको भी सुखकी प्राप्ति करानेवाला संदेश पाकर हुएँ और झोकके बज़ीभूत हुई है। संसारमें पतिव्रता नारी ही धन्य है, दूसरी मेना पार्वतीको बिदा करनेके लिये उद्यत हुई । नहीं । यही विशेषरूपसे पुजनीय है । पतिव्रता शैलराजकी प्यारी पत्नी मेनाने विधिपूर्वक सब खोगोंको पवित्र करनेवाली और समस्त वैदिक एवं लौकिक कुलाचारका पालन पापराशिको नष्ट कर देनेवाली है। शिवे ! जो किया और उस समय नाना प्रकारके उत्सव पतिको परमेश्वरके सपान मानकर प्रेमसे मनाये । फिर उन्होंने नाना प्रकारके रक्षजटित उसकी सेवा करती है, शह इस लोकमें सन्दर वस्त्रों और बारह आभूषणोद्वारा सम्पूर्ण भोगोंका उपभोग करके अन्तमें लोपापुद्रा, अरुवती, शाण्डिली, अतरूपा, अनस्या, लक्ष्मी, खधा, सती, संज्ञा,

समित, अद्धा, मेना और स्वाहा—ये तथा और भी बहत-सी खियाँ साध्वी कही गयी

है। यहाँ विस्तारचयसे उनका नाम नहीं

लिया गया। ये अपने पातिव्रत्यके बलसे ही

सब लोगोंकी पूजनीया तथा ब्रह्मा, विष्णु, शिव एवं मुनोधरोंकी भी माननीया हो गयी

है। इसलिये तुम्हें अपने पति भगवान् शंकरकी सदा सेवा करनी बाहिये। वे दीनदवाल, सबके मेवनीय और सन्दरमोंके

आश्रय है। धृतियों और स्मृतियोंने पतिव्रता-धर्मको महान् बताया गया है। इसको जैसा श्रेष्ठ बताया जाता है, वैसा दूसरा धर्म नही

है—यह निश्चयपूर्वक कहा वा सकता है।

पातिव्रत्य-धर्ममें तत्पर रहनेवाली श्री अपने प्रिय पतिके भोजन कर लेनेपर ही भोजन करे। शिये ! जब पति खडा हो, तब साध्वी स्त्रीको भी खड़ी ही रहनी चाहिये। श्च्यद्विवाली साध्वी खी प्रतिदिन अपने पतिके सो जानेपर मोथे और उसके जागनेसे पहले ही जग जाय । वह छल-कपट छोडकर सदा उसके लिये हितकर कार्य ही करे।

प्रि**से ! साध्वी खोको चाहिये कि जबतक** वस्ताभूषणोसे विभूषित न हो ले तवतक वह अपनेको पतिकी दृष्टिके सम्पूल न लाये।

यदि पति किसी कार्यसे परदेशमें गया हो तो

कल्याणमयी गतिको पाती है।\* सावित्री, उन दिनों उसे कदापि शृङ्कार नहीं करना चाहिये । पतिव्रता स्त्री कभी पतिका नाम न ले। पतिके कट्वचन कहनेपर भी वह बदलेमें कड़ी बात न कहे। पतिके बुलानेपर

वह घरके सारे कार्य छोडकर तरंत उसके पास चली जाय और हाथ जोड प्रेमसे मस्तक झकाकर पुछे- नाथ ! किसलिये इस

दासीको बुलाया है ? मुझे सेवाके लिये आदेश देकर अपनी कृपासे अनुगृहीत कीजिये।' फिर पति जो आदेश है, उसका वह प्रसन्न हृदयसे पालन करे। वह घरके

दरवाजेपर देरतक खडी न रहे। दूसरेके घर न जाय । कोई गोपनीय बात जानकर हर एकके सामने उसे प्रकाशित न करे । पतिके बिना कहे ही उनके रिज्ये पूजन-सामग्री स्वयं जुटा दे तथा उनके हित-साधनके यश्रीचित अवसर-की प्रतीक्षा करती रहे । पतिकी आजा लिये

बिना कहीं तीर्वयात्राके लिये भी न जाय। लोगोंकी भीड़से भरी हुई सभा या मेले आदिके उत्प्रवाँका देखना वह दूरसे ही त्याग दे । जिस नारीको तीर्धयात्राका फल पानेकी इच्छा हो, उसे अपने पतिका चरणोदक पीना चाहिये। उसके लिये उसीमें सारे लीर्थ और क्षेत्र हैं, इसमें संज्ञय नहीं है । 🕆

पतिवता नारी पतिके उच्छिष्ट अन्न आदिको परम प्रिय भोजन मानकर प्रष्टण करे और पति जो कुछ दे, उसे महाप्रसाद मानकर शिरोधार्य करे । देवता, पितर, अतिथि, सेवकवर्ग, गौ तथा

धन्या पतिव्रता नारी नान्या पुत्रा विशेषतः भावनी सर्वालोकानी सर्वपापीधनातित्री॥ सेनते या पति प्रेम्मा परमेशस्यविक्ये । इत् भूक्ताव्यिक्यन्योगानन्ते परमा दिवां गतिम् ॥ (शि॰ प्र- रू रां॰ पा॰ सां॰ ५४। १-१०)

तीर्थार्थिनी तु था नारी पतिनदोदक पिकेट्। तांस्मन् सर्वाणि सीर्थानि क्षेत्राणि च न संदायः ॥ (दिल्प रू से पालसंव ५४।२५)

भिक्षसमुदायके लिये अन्नका भाग दिये करे। धोबिन, छिनाल या कुलटा, बिना कदापि भोजन न करे। पातिब्रत-धर्ममें संन्यासिनी और भाग्यहीना खियोंको बह तत्पर रहनेवाली गृहदेवीको चाहिये कि वह यरकी सामग्रीको संयत एवं सुरक्षित रखे। गृहकार्यमें कुशल हो, सदा प्रसन्न रहे और खर्चकी ओरसे हाथ खींचे रहे। पतिकी आज़ा लिये बिना उपवास-व्रत आदि न करे. अन्यथा उसे उसका कोई फल नहीं मिलता और वह परलोकमें नरकगायिनी होती है। पति संखपूर्वक बैठा हो या इच्छानसार क्रीडाविनोद अथवा मनोरञ्जनमें लगा हो, उस अवस्थामें कोई आनारिक कार्य आ पहे तो भी पतिव्रता स्त्री अपने पतिको कदापि न उठाये। पति नर्पसक हो गया हो, दुर्गतिमें पडा हो, रोगी हो, बूढा हो, सुखी हो अधवा द:स्वी हो, किसी भी दशामें नारी अपने उस एकपात्र पतिका उल्लङ्घन न करे । रजस्वला होनेपर वह तीन रात्रितक पतिको अपना मुँह न दिलाये अर्थात् उससे अलग रहे । जनतक स्त्रान करके शुद्ध न हो जाय, तबतक अपनी कोई बात भी वह पतिके कानोंमें न पड़ने है। अच्छी तरह छान करनेके पश्चात सबसे पहले वह अपने पतिके मुलका दर्शन करे, दूसरे किसीका मुँह कदापि न देखे अववा मन-ही-मन पतिका चिन्तन करके सुर्यका दर्जन करे। पतिकी आयु बढ़नेकी अभिलाधा रखनेवाली पतिव्रता नारी हल्दी, रोली, पति शिवरूप ही हैं । जो पतिकी सिन्द्रर, काजल आदि; चोली, पान, आजाका उल्लक्नन करके व्रत और उपवास माङ्गलिक आभूषण आदि; केशोंका आदिके नियमका पालन करती है, वह सैवारना, बोटी गूँधना तथा हाध-कानके पतिकी आयु हर लेती है और मरनेपर आभूषण—इन सबको अपने शरीरसे दूर न नरकमें जाती है। जो स्त्री पतिके कुछ

कभी अपनी सखी न बनाये। पतिसे हेव रखनेवाली खाँका वह कभी आदर न करे। कहीं अकेली न खड़ी हो । कभी नंगी होकर न नहाये । सती स्त्री ओखली, मुसल, झाइ, सिल, जाँत और द्वारके चौखटके नीचेवाली लकडीपर कभी न बैठे । मैबनकालके सिवा और किसी समयमें यह पतिके सामने धृष्टता न करे । जिस-जिस वस्तुपें पतिकी रुचि हो, उससे वह स्वयं भी प्रेम करे । पतिव्रता देवी सदा पतिका हित चाहनेवाली होती है। यह पतिके हुर्वमें हुर्व माने। पतिके मुखपर विषादकी छावा देख स्वयं भी विषादमें छव जाव तथा वह प्रियतम पतिके प्रति ऐसा बर्ताव करें, जिससे वह उन्हें प्यारी लगे। पुण्यात्या पविज्ञता स्त्री सम्पत्ति और विपत्तिमें भी पतिके लिये एक-सी रहे। अपने मनमें कभी विकार न आने दे और सदा पैर्य धारण किये रहे। घी, नमक, तेल आदिके समाप्त हो जानेपर भी पतिव्रता स्त्री पतिसे सहसा यह न कहे कि अपुक वस्तु नहीं है। वह पतिको कष्ट्र या चिन्तामें न डाले। देवेन्द्ररि ! पतिव्रता नारीके लिये एकपात्र पति ही ब्रह्मा, विष्णु और शिवसे भी अधिक माना गया है। उसके लिये अपना

विश्वविष्णोर्हराद्वापं पतिरकोऽधिको मतः । पतिवाताया देवेकि स्वपतिः क्षित्र एव च ॥ (जिल्प क सं पार सं ५४।४३)

 संक्षिप्त दिख्यसाथ क \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

358

कहनेपर क्रोधपूर्वक कठोर उत्तर देती है वह देखनेवाली होती है। जो पतिको छोड़कर गाँवमें कुतिया और निर्जन बनमें सियारिन अकेले मिठाई खाती है, वह गाँवमें सूअरी होती है। नारी पतिसे ऊँचे आसनपर न बैठे, होती है अचवा बकरी होकर अपनी ही विष्ठा दृष्ट पुरुषके निकट न जाय और पतिसे कभी जाती है। जो पतिको तु कहकर बोलती है, कातर वचन न बोलें। किसीकी निन्दा न वह गूँगी होती है। जो सौतसे सदा ईंप्यां करे। कलहको दुरसे ही त्याग दे। गुरुवनोंके रखती है, यह दुर्धांग्यवती होती है। जो निकट न तो उच्छारते बोले और न हैसे। जो बाहरसे पतिको आते देख तुरंत अत्र, दृष्टि डालती है, वह कानी, टेढे मुँहवाली जल, भोज्य वस्तु, पान और बख आदिसे इनकी सेवा करती है, उनके दोनों चरण तत्काल अपवित्र हो जाता है, उसी तरह दबाती है, उनसे मीठे वचन बोलती है तथा पतिहीना नारी भलीभाँति खान करनेपर भी प्रियतमके खेदको दूर करनेवाले अन्यान्य क्याचांसे प्रसन्नतापूर्वक उन्हें संतुष्ट काती है, उसने मानी तीनों लोकोंको तम एवं संतष्ट कर दिया । पिता, भाई और पुत्र परिमित सुख देते हैं, परंतु पति असीम सुख देता है। अतः नारीको सदा अपने पतिका पुत्रन-आदर-सत्कार करना झाहिये । पति ही देवता है, पति ही गुरु है और पति ही धर्य, तीर्थ एव व्रत है: इसरिज्ये सकको छोडकर एकमात्र

जो दर्बद्धि नारी अपने पतिको त्यागकत 🛊 । पतित्रताका पैर जहाँ-जहाँ पृथ्वीका स्पर्श एकान्तमें विचरती है (या व्यक्तिचार करती है), वह वृक्षके खोलालेमें शयन करनेवाली कर उलकी होती है। जो पराचे पुस्तको कटाक्षपूर्ण दृष्टिसे देखती है, यह प्रेचातानी

पतिकी ही आराधना करनी चाहिये।

पतिकी और बवाकर किसी दूसरे पुरुषपर तबा कुरूपा होती है। जैसे निर्जीव शरीर सदा अपवित्र ही रहती है। लोकमें वह माता थन्य है, वह जन्मदाता पिता धन्य है तथा यह पति भी धन्य है, जिसके चरमें पतिसता देवी वास करती है। प्रतिवताके पुण्यसे पिता, पाता और पतिके कुलोकी तीन-तीन पीड़िबोंके लोग स्वर्गलोकमें सख भोगते है। + जो दुराचारियी स्तियाँ अपना शील धड़ कर देती हैं, वे अपने पाता-विशा और

पति तीनोंके कुलोको नीचे गिराती हैं तथा

इस लोक और परलोकमें भी द:ख भोगती

करता है, बड़ाँ-वहाँकी भूमि पाणशरिणी

तथा परम पावन बन जाती है।ई भगवान

सुवं, चन्द्रमा तथा वायुदेव भी अपने-

आपको पवित्र करनेके लिये ही पतिव्रताका भर्ता देखे गृहभर्ता भर्मतीर्थयतानि च तस्मात्मवं परित्यन्य प्रतिमेकं समर्थयत्।

<sup>(</sup>मिन पुरु क्र में पार शेर प्रा ५१) 🕆 सा धन्या जारती होके स धन्यो जनकः पिता । धन्यः सः च पतिर्यस्य गृहे देवी पतियता ॥

चितुर्वत्रयाः मानुर्वत्रयाः पविजेतवाद्वास्त्रसम्बद्धः । पविद्यात्रयः पुण्येन स्वर्गे सीरुयानि पुत्रते ॥ (शि॰ पु॰ रु० से॰ पा॰ से॰ ५४ । ५८-५९)

<sup>‡</sup> प्रतिश्रतायाक्षरणो अत्र यत्र स्पृशेह्यम् । तत्र तत्र भवेत् स्व हि पापहत्ती सुपायनी ॥ (शि ए॰ हैं से पा॰ से॰ ५४ । ६१)

स्पर्ज करते हैं और किसी दृष्टिसे न्की। जल प्रति भक्ति होनेसे ही प्राप्त होती है। भायसि आज में दूसरोंको पवित्र करनेवास्त्र बन गया। भाषां ती गृहस्य-आअमकी जड है, भार्या ही सुखका मुल है, बार्यासे ही धर्मके फरव्की प्राप्ति होती है तका मार्या ही संतानकी वृद्धिमें कारण है।\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

वया घर-चरवे अपने रूप और लाबप्रयपर गर्व करनेवाली खियाँ नहीं हैं ? परंतु प्रतिव्रता स्त्री तो विश्वनाथ शिवके



भी सदा पतिव्रताका स्पर्श करना चाहता है इस लोक और परलोक दोनोंपर विश्रय और उसका स्पर्श करके वह अनुभव करता पाची जा सकती है। धार्थाहीन पुरुष देवयज्ञ, है कि आज मेरी जड़ताका नाहा हो गया तथा चितुयज्ञ और अतिथियज्ञ करनेका अधिकारी नहीं होता । वास्तवमें गृहस्थ वही है, जिसके घरमें यतिव्रता स्त्री हैं। दूसरी श्ली तो पुरुषको इसी तरह अवजा ग्रास (ब्रोग्य) बनाती है, जैसे जराबस्था एवं राक्षसी । जैसे गङ्गालान करनेसे शरीर पवित्र होता है, उसी प्रकार पतिव्रता स्त्रीका दर्शन करनेपर सब कुछ पावन हो जाता है। 🕆 पतिको ही इप्टर्क माननेवाली सती नारी और गड़ामें कोई 'पेद नहीं है। प्रतिक्रता और उसके प्रतिदेश उमा और महेश्वरके समान है, अतः विद्यान् मनुष्य उन दोनोका पूजन करे । यति प्रणव है और नारी बेदवही ऋचा; पति तप है और स्त्री क्षमा: नारी सल्कर्म है और पति उसका कल। हिली ! सती मारी और उसके पति —होनो दम्पती धन्य है 🙏।

गिरिराजक्रमारी ! इस प्रकार मैंने तुपसे पतिव्रताधर्मका वर्णन किया है। अब तुम साख्यान हो आज मुझसे प्रसन्नतापूर्वक पतिव्रताके भेदोंका वर्णन सनो। देवि ! पतिव्रता नारियाँ उत्तमा आदि धेटरी चार प्रकारको बतायी गयी हैं, जो अपना स्मरण करनेवाले पुरुषोंका सारा पाप हर लेती है। उन्हार, मध्यमा, जिन्ह्या और

भागी मुखे गृहस्थस्य भागी मुखे सुखस्य च । भागी धर्मफळालाच्ये भागी सेतानवृद्धये ॥ (शि॰ पु॰ त॰ सं॰ पा॰ खे॰ ५४। ६४)

क्षमा मङ्गावगाजीन जागीर पावने प्रवेत्। तथा पटिवाच द्वारा सकले पावने प्रवेत्।। (चिंग पुरु हर क्षेत्र पात्र खेन ५४ । ६८)

<sup>🛪</sup> तहः पतिः श्रृतिर्मारी क्षमा सा स स्वर्ण तदः । पत्तं पतिः सक्तित्व सा धन्यौ तौ रूमसी दिखे ॥ (शिक्ष के से पार से पह । एवं)

 संक्षिप्र जिवपराचा क 

356

अतिनिक्षष्टा-चे पतिव्रताके चार भेद हैं। अनस्याने ब्रह्मा, विष्णु और शिव-इन अब मैं इनके लक्षण बताती है। ध्यान देकर तीनों देवताओंकी प्रार्थनासे पातिब्रत्यके सनो । भद्रे ! जिसका यन सदा स्वप्रमें भी प्रभावका उपभोग करके वाराहके शापसे अपने पतिको ही देखता है, दूसरे किसी मरे हुए एक ब्राह्मणको जीवित कर दिया परपुरुषको नहीं, वह स्त्री उत्तमा या उत्तम था। शैलकुमारी शिवे ! ऐसा जानकर तुन्हें श्रेणीकी पतिव्रता कही गयी है। शैलजे ! नित्य प्रसन्नतापूर्वक पतिकी सेवा करनी जो दूसरे पुरुषको उत्तम बुद्धिसे पिता, थाई चाहिये। पतिसेवन सदा समस्त अभीष्ट एवं पुत्रके समान देखती है, उसे मध्यम फलोंको देनेवाला है। तुम साक्षात जगदम्बा श्रेणीकी पतिव्रता कहा गया है। पार्वती ! महेश्वरी हो और तुम्हारे पति साक्षात् भगवान् जो मनसे अपने धर्मका विचार करके ज्ञित है। तुन्हारा तो चिन्तनमात्र करनेसे व्यक्तिचार नहीं करती, सदाचारमें ही स्थित विद्याँ पतिवृता हो जायँगी। देवि ! यद्यपि रहती है, उसे निकृष्टा अथवा निप्रवेणीकी तुम्हारे आगे यह सब कहनेका कोई प्रयोजन पतिव्रता कहा गया है। जो पतिके भयसे नहीं है, तथापि आज लोकाचारका आश्रय

निम्नतम कोटिकी पनिव्रता बताया है। यस्तक झुका चूप हो गयी। इस उपदेशको क्षिये ! ये जारों प्रकारकी पतिव्रताएँ समात सनकर डांकरप्रिया पार्वतीदेशीको बढा लोकोंका पाप नाश करनेवाली और उन्हें हर्ष हुआ। पवित्र बनानेवाली है। अत्रिकी स्त्री

तथा कुलमें कलक्क लगनेके डासे हे मैंने तुन्हें सती-धर्मका उपदेश दिया है। व्यक्तिचारसे बचनेका प्रयत्न करती है, उसे बहाजों जहते हैं-नारद ! ऐसा पूर्वकालके विद्वानीने अतिनिकृष्टा अथवा कहकर यह ब्राह्मण-पानी जियादेवीको

(अध्याय ५४)

# शिव-पार्वती तथा उनकी बारातकी विदार्ड, भगवान शिवका समस्त देवताओंको बिदा करके कैलासपर रहना और

## पार्वतीखण्डके श्रवणकी महिमा

ब्रह्माजी कहते हैं --नारद ! ब्राह्माणीने लगाकर अत्यन्त उद्यस्वरसे रोने लगी। फिर देवी पार्वतीको पतिव्रत-धर्मकी शिक्षा देनेके पार्वती भी करुगाजनक बात कहती हुई पश्चात् मेनाको युलाकर कहा— जोर-जोरसं रो पडीं। मेना और शिवा दोनों

'महारानीजी ! अब अपनी पुत्रीकी यात्रा ही विरह-शोकसे पीड़ित हो मुर्खित हो कराइये—इसे बिदा क्रीजिये।' तब 'बहुत गर्यी। पार्वतीके रोनेसे देवपश्चियाँ भी अपनी

अच्छा' कहकर ये प्रेमके यज्ञीभृत हो गर्यो । सुध-बुध खो बैठीं। सारी खियाँ वहाँ रोने फिर धैर्य भारण करके उन्होंने कालीको लगीं। वे सब-की-सब अचेत-सी हो गर्यी। बुलाया और उसके वियोगके भयसे उस वात्राके समय परम प्रभ साक्षात

व्याकुल हो वे बेटीको बार्रवार गलेसे योगीश्वर शिव भी रो पड़े, फिर दसरा कीन

चुप रह सकता था ? इसी समय अपने पुरोहित और ब्राह्मणोंको तथा भौजाइयों रोने लगे। 'ब्रेटी ! तुम मुझे छोड़कर कहाँ स्वानपर धहुँचे, जहाँ देवताओंसहित भगवान् चली जा रही हो ?' ऐसा कहकर सारे ज़िब प्रसन्नतापूर्वक प्रतीक्षा कर रहे थे। वहाँ जगत्को सूना मानते हुए वे बारंबार विलाप सब लोग बड़े प्रेम और आनन्दसे परस्पर करने लगे। तब ज्ञानियोमें ब्रेष्ट पुरोहितने मिले। इन सबने भगवान्को प्रणाम किया अन्य ब्राह्मणोंके सहयोगसे कृपापूर्वक और उनकी प्रशंसा करते हुए वे पुरीको अध्यात्मविद्याका उपदेश देते हुए सबको स्पैट गर्वे। सुखद रीतिसे सपझाया । पार्वतीने भक्ति-भावसे भाता-पिता तथा गुरुको प्रणाम शिवने पार्वतीसे कहा—'देलेश्वरि । तुम किया । वे महामाया होकर भी लोकाचारवदा बार-बार रो उठती थीं। पार्वतीके रोनेसे ही सब क्षियाँ रोने लगती थीं। माता येना तो बहुत रोधीं। भीजाइयाँ भी रोने लगीं। यही दशा भाइयोकी थी। शिवाकी याँ, माभियाँ तथा अन्य युवतियाँ बार-बार रोदन करने लगी। भाई और पिता भी प्रेम और सौहार्दस्या रोधे बिना न रह सके । उस समय ब्राह्मणोंने मिलकर सबको आदरपूर्वक समझाया और यह सुचित किया कि यात्राके

तब हिमालय और मेनाने विश्वेकपूर्वक थैर्प धारण करके शिवाके बैठनेके लिये पालकी मैगलायाँ, ब्राह्मणोकी पवियोने शिवाको उसपर चढ़ाया और सबने मिलकर

लिये यही सबसे उत्तम तथा सुसद लग है।

समस्त पुत्रों, मन्त्रियों और उत्तम ब्राह्मणोंके और दूसरी श्रियोंको प्रणाप करके यात्रा साथ हिमालम शीध वहाँ आ पहुँचे और की। पुत्रोसहित बुद्धिपान् हिपाचल भी मोहयश अपनी बचीको हदयसे लगाकर होहके वशीभूत हो पीछे-पीछे गये और उस

तदनन्तर कैलास पहेंचकर भगवान

सदासे ही मेरी प्राणप्रिया हो। तुन्ते लोलापुर्वक इस बातकी याद दिला रहा है। तुन्हें पूर्वजन्मकी वातोका स्मरण है। अतः मेरे और अपने नित्य सम्बन्धका चिंद तुम्हें स्मरण हो तो बताओ।' अपने प्राणनाध महेश्वरकी यह जात सुनकर शंकरकी नित्य प्रिया पार्वती मुक्ताती हुई बोली— 'प्राणेश्वर ! मुझे सब बातोंका स्मरण है. कित् इस समय आप चप रहिये और इस अवसरके अनुस्तप जो कार्य हो, उसीको शीघ्र पूर्ण कीजिये।' ब्रह्मानी कहते हैं-नारद ! प्रिया

पार्वतीके सैकड़ों सुधा-धाराओंके समान मधुर बजनको सुनकर लोकाबार-परायण भगवान् विश्वनाध बड्डे प्रसन्न हुए। उन्होंने आशीबांद दिया। पिता-माता और बहुत-सी सामप्रियाँ एकत्र करके नारायण ब्राह्मणीने भी अपनी क्षुभ कामना प्रकट आदि देवताओंको भारत-भारतिकी मनोहर की। मेना और हिमालयने पार्वतीको भोज्य वस्तुएँ खिलायी। इसी तरह अपने ऐसे-ऐसे सामान दिये, जो पहारानीके जेग्य क्विवाहमें प्रधारे हुए दूसरे लोगोंको भी थे। नाना प्रकारके द्रव्योंको शुभ राशि भेंट भगवान् शंकरने प्रेपपूर्वक सुमधुर रससे कीं, जो दूसरोंके लिये परम दुर्लभ थी। युक्त नाना प्रकारका अन्न भोजन कराया। ज्ञिवाने समस्त गुरुजनोंको, पाता-पिताको, भोजन करनेके पश्चात् उन सर्व देवताओंने

नाना रह्नोंसे विभूषित हो अपनी खियों और भगवान शिव और शिवामें मन लगाकर सेवकगणांक साथ आकर प्रभ चन्द्रशेखरको प्रणाम किया। फिर प्रिव चचनोंद्वारा प्रसन्नतापूर्वक उनकी स्तृति एवं परिक्रमा करके शिव-विवाहको प्रशंसा करते हुए वे सब लोग अपने-अपने धामको चले गये। भुने ! साक्षात् भगवान् ज्ञिवने लोकाचारवरा भगवान विष्णुको और मुझको भी प्रणाम किया-ठीक उसी तरह, वापनरूपधारी श्रीहरिने महर्षि कश्यपको नगरकार किया था। तब मैंने और श्रीविष्णुने शिवको इदयसे लगाकर उनको आशीर्बाद दिया । तदनत्तर श्रीहरिने उन्हें परब्रह्म परमात्मा मानकर उनकी उत्तम स्तुति की। इसके बाद मेरेसहित भगवान् विष्णु ज़ियमें विदा ले ज़िया और ज़िक्को प्रसन्नतापूर्वक हाथ जोड उनके विवाहकी प्रशंसा करते हुए अपने उत्तम धामको गये। भगवान द्वाव भी पार्वतीके साथ सानन विहार करते हुए अपने निवासचूत कैलास पर्यतपर रहने लगे । समस्त शिवगणीको इस विवाहसे बड़ा सला मिला। वे अत्यन्त धक्तिपर्वक जिला और जिलकी आराधना करने लगे।

तात ! इस प्रकार मैंने परम मङ्गलमय शिव-विवाहका वर्णन किया। यह घोकनाशक, आनन्दवायक तथा धन और आयकी बद्धि करनेवाला है। जो पुरुष

पवित्र हो प्रतिदिन इस प्रसङ्ख्यो सुनता अखवा नियमपूर्वक दूसरोंको सुनाता है, वह शिवलोक प्राप्त कर लेता है। यह अद्भत आख्यान कहा गया, जो मङ्गलका आवासस्थान है। यह सम्पूर्ण विद्योंको शान्त करके समस्त रोगोका नाश करनेवाला है। इसके द्वारा स्वर्ग, यश, आयु तथा पत्र और पोत्रॉकी प्राप्ति होती है। यह सम्पूर्ण कापनाओंको पूर्ण करता, इस लोकमें भोग देता और परलोकमें मोक्ष प्रदान करता है। इस शुभ प्रसङ्गको सुननेसे अपमृत्युका श्रमन होता है और परम शानिकी प्राप्ति होती है। यह सपस्त द:स्वप्रीका नाशक तथा बुद्धि एवं विवेक आदिका साधक है। अपने शुभकी इच्छा रखनेबाले लोगोंको शिव-सम्बन्धी सभी उत्सवोंमें प्रसद्यताके साव प्रयवपूर्वक इसका पाठ करना चाहिये। यह भगवान झिवको संतोष प्रदान करनेवाला है। विडोवतः देवता आदिकी प्रतिश्राके समय तथा शिवसम्बन्धी सभी कार्यांके प्रसद्भवें प्रसन्नतापूर्वक इसका पाठ करना चाहिये अथवा पवित्र हो दिख-पार्वतीके इस कल्याणकारी चरित्रका श्रवण करना वाहिये। पेसा करनेसे समस्त कार्य सिद्ध होते हैं। यह सत्य है, सत्य है। इसमें संशय नहीं है।

(अध्याय ५५)

॥ स्ट्रसंहिताका पार्वतीखण्ड सम्पूर्ण ॥

### रुद्रसंहिता, चतुर्थ (कुमार) खण्ड

देवताओंद्वारा स्कन्दका शिव-पार्वतीके पास लाया जाना, उनका लाइ-प्यार, देवोंके माँगनेपर शिवजीका उन्हें तारक-वधके लिये खामी कार्तिकको देना, कुमारकी अध्यक्षतामें देवसेनाका प्रस्थान, महीसागर-संगमपर तारकासुरका आना और दोनों सेनाओंमें मुठभेड़, वीरभद्रका तारकके साथ घोर

वन्दनतष्टमानसमितप्रेमप्रियं प्रेमदं पूर्ण पूर्णकरं प्रपूर्णनिक्तिकरीकवासं दिवम्।

सत्यं सत्यमयं विसत्यविभव सत्वप्रियं सत्यदे विष्णुब्रहान्तं स्वकीयक्ययोपाताकित वीकरम् ॥

वन्दना करनेसे जिनका मन प्रसन्न हो जाता है, जिन्हें प्रेम अत्यन्त प्यारा है, जो प्रेम प्रदान करनेवाले, पूर्णानन्दमय, भक्तोंकी अभिलापा पूर्ण करनेवाले, सम्पूर्ण ऐश्वयंकि एकमात्र आवासस्वान और कल्याणस्वरूप हैं, सत्य जिनका श्रीवित्रह है, जो सत्यमय है, जिनका ऐश्वर्य जिकालाबाधित है, जो सत्यप्रिय एवं सत्य-प्रदाता है, प्राह्मा और

क्षिणा जिनकी स्तुति करते हैं, खेळानुसार

शरीर धारण करनेवाले उन भगवान्

शंकरकी में बन्दना करता है। श्रीनारदजीने पूछा—देवताओंका महल करनेवाले देव ! परमात्मा शिव तो सर्वसमर्थ है। आत्पाराम होकर भी उन्होंने जिस पुत्रकी उत्पत्तिके लिये पार्वतीके साथ विवाह किया था, उनके वह पुत्र किस प्रकार उत्पन्न हुआ ? तथा तारकासूरका वध कैसे हुआ ? ब्रह्मन् ! मुझपर कृपा

क्तीजिये । सुनाकर कुमारके गङ्कासे उत्पन्न होने तथा हमलोगोंके सुखार्थ उसका काम तमाम

संग्राम, पुन: श्रीहरि और तारकमें भयानक युद्ध कृत्तिका आदि छ: खियोंके द्वारा उनके पाले जाने, उन छात्रेकी संतृष्टिके लिये उनके छ: मुख धारण करने और कृतिकाओंके द्वारा पाले जानेके कारण उनका 'कार्तिकेय' नाप होनेकी जात कही। तदनकर उनके शंकर-

> गिरिजाकी सेवामें लाये जानेकी कथा सुनायो । फिर ब्रह्माजीने कहा-धगवान् ज्ञांकरने कुमारको गोदमें बैठाकर अत्यन्त खेह किया । देवताओंने उन्हें नाना प्रकारके पदार्थ, जिल्लाएँ, शक्ति और अस्त-शस्त्रादि प्रदान किये । पार्वतीके हृदयमें प्रेम समाता

> नहीं था. उन्होंने हर्पपूर्वक मुसकराकर कुमारको परमोत्तम ऐश्वर्थ प्रदान किया, साच ही जिन्नीबी भी बना दिया। लक्ष्मीने दिव्य सम्पत् तथा एक विशाल एवं मनोहर हार अर्पित किया । सावित्रीने प्रसन्न होकर सारी सिद्धविद्याएँ प्रदान कीं। मुनिश्रेष्ठ !

सचीके मन प्रसन्न थे। विशेषतः शिव और पार्वतीके आनन्दका पार नहीं था। इसी यांच देवताओंने भगवान शंकरसे कहा-प्रभो ! यह तारकासुर कुमारके हाथीं ही करके यह सारा वृत्तान्त पूर्णकपसे वर्णन पारा जानेवाला है, इसीलिये ही यह (पार्वती-परिणय तथा कुमारोत्पत्ति आदि)

इस प्रकार वहाँ महोताव मनावा गया।

इसके उत्तरमें ब्रह्माजीने कथाप्रसङ्ग उत्तम चरित घटित हुआ है। अतः

करनेके हेत् कुमारको आजा दीजिये। कापना बलवती हो उठी और

उतावलीके

उन्होंने उनकी प्रार्थना स्वीकार करके उसी समय तारकका वध करनेके लिये अपने पुत्र फुसारको देवताओंको सौंप दिया। फिर तो शिवजीकी आज्ञा मिल जानेपर ब्रह्मा, विष्णु आदि सभी देवता एकत्र होकर गृहको आगे

हमलोग आज ही अख-शस्त्रमे सुमन्तित होकर तारकको मारनेके लिये रण-यात्रा

भगवान अंकरका हदय दयाई हो गया।

वहाजी कहते हैं-मूने ! यह सुनकर

करेंगे।

करके तुरंत ही उस पर्वतसे बल दिये। उस समय श्रीहरि आदि देवताओं के मनमें पूर्ण विश्वास था (कि ये अवदय तारकका वस कर डालेंगे); वे भगतान् इंकरके तेजसे भावित ही कुमारके सेनापतित्वमें तारकका संहार करनेके लिये (रणक्षेत्रमें) आये। उधर महावली तारकने जब देवताओं के इस युद्धोद्योगको सुना, तब वह भी एक विद्याल सेनाके साथ देवांसे युद्ध करनेक लिये तत्काल ही चल पड़ा। उसकी उस विद्याल वाहिनीको आती देश देवताओंको परम

भगवान् इंकरकी प्रेरणासे विष्णु आहि सम्पूर्ण देवताओंके प्रति आकाशवाणी हुई । आकाशवाणींने कहा—देवगण ! तुमलोग जो कुमारके अधिनायकत्वमें युद्ध करनेके लिये उद्यत हुए हो, इससे तुम संप्राममें देखोंको जीतकर विजयी होओंगे । ब्रह्मजी कहते हैं—मुने ! उस आकाशवाणीको सनकर सभी देवताओंका

उत्साह बढ़ गया । उनका भय जाता रहा और

वे वीरोबित गर्जना करने लगे । उनकी युद्ध-

विस्मय हुआ । फिर तो ये बलपूर्वक बारंबार

सिंहनाद करने लगे। उसी समय तुरंत ही

गये। उधर बहुसंख्यक असुरोंसे घिरा हुआ बहु तारक भी बहुत बड़ी सेनाके साथ शीव ही वहाँ आ धमका, जहाँ वे सभी देवता खड़े थे। उस असुरके आगमन-कालमें प्रलयकालीन मेघोंके समान गर्जना

सव-के-सव कुमारको अप्रणी बनाकर बड़ी

साथ महीसागर-संगमको

करनेवाली रणधेरियाँ तथा अन्यान्य कर्कश शब्द करनेवाले रणवाद्य वज रहे थे। उस समय तारकासुरके साथ आनेवाले देत्य ताल ठोंकते हुए गर्जना कर रहे थे। उनके पदाधातमे पृथ्वी काँप उठती थी। उस अत्यन ध्यंकर कोलाइलको सुनकर भी सभी देवता निर्भय ही बने रहे। वे एक साथ

भिलकर तारकासरसे लोहा लेनेके लिये

हटकर सहे हो गये। उस समय देवराज इन्द्र

क्रमारको गजराजपर बैठाकर सबसे आगे

खडे हुए। वे लोकपालोंसे पिरे हुए थे और

ठाके साथ देवताओंकी महती सेना थी।

तत्पशात कमारने इस गजराजको तो

महेन्द्रको ही दे दिया और वे स्वयं एक ऐसे विमानपर आरूढ़ हुए, जो परमाश्चर्यजनक तथा नाना प्रकारके रखोंसे सुशोधित था। उस समय उस विमानपर सवार होनेसे सर्वगुणसम्पन्न महायशस्त्री शंकर-पुत्र कुमार उत्कृष्ट शोधासे संयुक्त होकर सुशोधित हो रहे थे। उनपर परम प्रकाशमान जैवर दुलाये जा रहे थे। इसी बीच बलाधिमानी एवं महायीर देवता और दैन्य क्रोधसे विहल

होकर परस्पर युद्ध करने लगे। उस समय देवनाओं और दैत्योंमें बड़ा घपासान युद्ध हुआ। क्षणभरमें ही सारी रणभूमि रुण्ड-मण्डोंसे व्याप्न हो गयी। सेनाके साथ देवताओंसे युद्ध करनेके लिये वेगपूर्वक आगे बढा । उस रणदुर्मंद तारकको यद्धकी कामनासे आगे बढ़ते देखकर इन्द्र आदि देवता तुरंत ही ठसके सामने आये। फिर तो दोनों सेनाओंमें महान् कोलाहल होने लगा। तत्पश्चात् देवो तथा असूरोंका विनाश करनेवाला ऐसा इन्द्रसुद्ध प्रारम्भ हुआ, जिसे देखकर बीरखेग हर्वोत्फल्ल हो गर्च और कायरोके मनमें भय समा गया। इसी समय वीरभद्र कृषित होकर महाबली प्रमधनगोक साथ बीराभियानी तारकके समीप आ पहेंचे । ये बलवान गणनावक भगवान दिखके कोपसे उत्पन्न हुए थे, अतः समात देवताओंको पीछे करके युद्धकी अधिलापासे तारकके सम्पूख इट गये। उस समय प्रमधनणी तथा सारे असुरोके मनमें परमोल्लास था, अतः वे उस एक ऐसा श्रेष्ट जिद्यल हाथमें लिया, जिसके जड़ाने लगे। तेजसे सारी दिजाएँ और आकाश प्रकाशित

तब प्रशासती तारकासुर बहुत बड़ी हो उठे। इसी अञ्चलरपर पहान् कौतुक प्रदर्शन करनेवाले खामिकार्तिकने वीरबाह्य कहलाकर उस युद्धको रोक दिया। तब स्वामीकी आजासे वीरभद्र उस बुद्धमें हट गर्व । यह देखकर असुर-सेनापति महाबीर तारक कपित हो उठा। वह युद्ध-कुञ्चल तथा नाना प्रकारके अख्योंका जानकार वा, अतः देवताओंको ललकार-ललकारकर उत्पर बार्गोकी यष्टि करने लगा। उस समय बलवानोमें श्रेष्ठ असुरराज तारकने ऐसा महान कर्म किया कि सारे देवता पिलकर भी उसका सामना न कर सके । उन भवभीत देवताओंको यों पिटने हुए देखकर भगवान अध्युतको क्रोध हो आचा और ते डीच ही युद्ध करनेके लिये तैयार हो गर्द । उन भगवान् श्रीहरिने अपने आयुव सुदर्शनचक्र और शाईचनुषको लेकर युद्धस्वरूपे महादेख तारकपर आक्रमण महासमस्ये परस्पर गुलामगुला खेकर बुझने किया। मुने ! तदनन्तर सबके देखते-देखते लगे । तदनन्तर बीरभद्रसे तारकका भयानक औहरि और तारकासुरमे अत्यन भयंकर एवं युद्ध हुआ। इसी बीच असुरोंकी सेना रणसे रोमाञ्चकारी महायुद्ध छिड गया। इसी बीच विपुरा हो भाग चली। इस प्रकार अपनी अच्चुलने कृपित होकर महान् सिंहनाद किया सेनाको तितर-वितर हुई देख उसका नायक और अधकती हुई ज्वालाओके-से प्रकाशवाले तारकासुर क्रोधसे भर गया और दस हजा। अपने चक्रको उठाया। फिर तो श्रीहरिने उसी भुजाएँ धारण करके सिंहपर सवार हो बक्तमे दैखराज तारकपर प्रहार किया। उसकी देवगणोंको मार डारुनेके लिये वेगपूर्वक चोटसे अत्यन्त व्यक्षित होकर वह असूर उनकी ओर झपटा। वह युद्धके मुहानेपा देखीं पृथ्वीपर गिर पड़ा। परंतु वह असुरनायक तथा प्रमञ्जाणोको मार-मारकर गिराने लगा । तारक अत्यन्त बलवान् था, अतः तुरंत ही तब प्रमथगणीके नेता महावली वीरभड़ उसके उठकर उस दुँचराजने अपनी शक्तिसे चक्रके उस कर्मको देखकर उसका वध करनेके लिये | टुकडे-टुकडे कर दिये । मूने ! भगवान् विष्णु अत्यन्त कृषित हो उठे। फिर तो उन्होंने और तारकासर दोनों बलवान् थे और होनोंमें भगवान् ज्ञिथके बरण-कमलका ध्यान करके अगाध बल शा. अतः युद्धस्थलमें वे परस्पर (अध्याय १-८)

ब्रह्माजीकी आज्ञासे कुमारका युद्धके लिये जाना, तारकके साथ उनका भीषण संग्राम और उनके द्वारा तारकका वध, तत्पश्चात् देवोंद्वारा कुमारका अभिनन्दन और स्तवन, कुमारका उन्हें वरदान देकर कैलासपर जा शिव-पार्वतीके पास निवास करना

तम ब्रह्माजीने कहा - शंकरसूचन स्वामी और आते देखकर तारक

कार्तिक ! तुम तो देवाधिदेव हो । पार्वती-सुत । विष्णु और तारकासूरका यह व्यर्थ सुद्ध शोभा नहीं दे रहा है, क्योंकि विष्णुके हाथों इस तारककी पृत्यु नहीं होगी। यह मुझसे वरदान पाकर अत्यत्त वलवान हो गया है। यह मैं बिलकुल सत्य बात कह रहा है। पार्वती-नन्दन ! तुम्हारे अतिरिक्त इस पापीको मारनेवाला दूसरा कोई नहीं है, इसलिये महाप्रभो । तुषो मेरे कथनानुसार ही करना चाहिये । परंतप ! तुम शीच ही उस दैत्यका वध करनेके लिये तैयार हो जाओ; क्योंकि पार्वती-पुत्र ! तारकका संज्ञार करनेके निमित्त ही तुम इंकरसे उत्पन्न हए हो।

त्रह्माजी कहते हैं — सुने ! यो घेरा कथन सुनकर शंकरनन्दन कुमार कार्तिकेच ठठाकर हैंस पड़े और प्रसन्नतापूर्वक बोले-'तथास्तु—ऐसा ही होगा।' तब महान् बोला—'क्या शत्रुऑका संहार करनेवाला ऐश्चर्यंशाली शंकरसुवन कुमार तारकासुरके कुमार यही है ? मैं अकेला बीर इसके साध वधका निश्चय करके विमानसे उत्तर पढ़े और युद्ध करूँगा और मैं ही समस्त वीरों, पैदल हो गये। जिस समय महावली शिव- प्रमधगणों, लोकपालों तथा श्रीहरि जिनके पुत्र कुमार अपनी अत्यन्त चमकीली नावक हैं, उन देखोंको भी मार हालुँगा।' शक्तिको, जो लपटोसे दमकर्ता हुई एक बड़ी वदनत्तर देवताओंको दुर्वचन कहकर उल्का-सी जान पड़ती थी, हाथमें लेकर फैंदल वह असुर तारक भीषण युद्ध करने लगा। ही दौड़ रहे थे, उस समय उनको अद्भुत उस समय बड़ा विकट संप्राम हुआ। तब शोभा हो रही थी। उनके मनमें तनिक भी इत्रु-वीरोंका संहार करनेवाले कुमारने व्याकुलता नहीं थी। वे परम प्रचण्ड और शिवजीके बरण-कमलोका स्मरण करके



अप्रमेय बलशाली थे । उन वण्युलको अपनी नारकके वधका विचार किया । फिर तो

पद्यतेजस्वी एवं महाबली कुमार रोषावेजमें लिया । शम्भुपुत्र कुमार महावली तथा महान् आकर गर्जना करने लगे और बहुत बड़ी ऐस्रयंशास्त्र तो थे ही। जब उन्होंने तारकका

गये। उस समय समस्त देवताओंने वय- समय उनकी अद्भुत शोधा हुई। तदनन्तर जयकारका शब्द किया और देवर्षियोंने इष्ट बाणीब्रारा उनकी स्तुति की । तब तारक और कृपारका संप्राप प्रारम्भ हुआ, जो अत्यन्त दुसरह, महान् भवंकर और सम्पूर्ण प्राणियोंको भवभीत करनेवाला था। कुमार और तारक दोनों ही शक्ति-युद्धमें परम प्रवीण थे, अतः अत्यन्त रोषावेदामे वे परस्पर एक-दूसरेपर प्रहार करने लगे। परम पराक्रभी ये दोनों नाना प्रकारके पैतरे क्टलते हए गर्जना कर रहे थे और अनेक प्रकारसे दाव-पेजसे एक-दूसरेपर आधात कर रहे थे । उस समय देवता, गन्धर्थ और किन्नर-सभी भूपचाप लाई होकर वह दुश्य देखते रहे। उन्हें परम विसाय हुआ — यहतिक कि वायका चलना बंद हो गया, मुर्वकी प्रमा फीकी पड़ गयी और पर्वत एवं वन-काननोंसहित सारी पृथ्वी काँप उठी। इसी अवसरपर हिमालय आदि पर्वंत खेडाभिज्त होकर कुमारकी रक्षाके लिये वहाँ आये। तब उन सभी पर्वतोको भयभीत देखकर शंकर एवं गिरिजाके पुत्र कुमार उन्हें सान्त्वना देते हुए बोले। कुमारने कहा—'महाभाग पर्वतो ! तमलोग खेद यत करो। तुम्हें किसी

सेनाके साथ युद्धके लिये डटकर खड़े हो

भराजायी हो गया। पुने ! सबके देखते-देखते वहीं कुमारद्वारा मारे गये तारकके प्राणपरतेस उद्ग गये। उस उत्क्रष्ट वीर तारकको महासमरमें प्राणरहित होकर गिरा हुआ देखकर चीरवर कुमारने पुन: उसपर वार नहीं किया। उस महाबली दैत्यराज तारकके यारे जानेपर देवताओंने बहुत-से असरोको मौतके घाट उतार दिया। उस युद्धमें कुछ असुराने भयभीत होकर हाथ जोड़ लिये, कुछके शरीर छिन्न-भिन्न हो गये और हजारों दैत्य मृत्युके अतिश्वि बन गये। कुछ शरणार्थी देत्य अखलि बॉधकर 'पाहि-पाहि—रक्षा कीजिये, रक्षा कीजिये' यो पुकारते हुए कुमारके शरणायस्र हो गये। कुछ मार डाले गये और कुछ मैदान छोड़कर चाग गये। सहस्रों दैत्य जीवनकी आशासे भागकर पातालमें घुस गये। उन सबकी आज्ञाएँ भन्न हो गयी थीं और मुखपर दीनता प्रकारकी चिन्ता नहीं करनी चाहिये। मै छायी हुई थी। आज तप सब लोगोंकी आँखोंके सामने ही मुनीश्चर ! इस प्रकार वह सारी इस पार्वीका काम तमाम कर दुँगा ।' यो उन दैत्वसेना विनष्ट हो गयी । देवगणोंके भयसे पर्वती तथा देवगणीको डाइम वैधाकर कोई भी वहाँ उहर न सका। उस दुरात्मा कुमारने गिरिजा और शम्भुको प्रणाम किया तारकके पारे जानेपर सधी लोक निष्कण्टक तथा अपनी कान्तियती शक्तिको हाथमे सं० शि० पु० (मोटा टाइप) ११— हो गये और इन्द्र आदि सभी देवता

वध करनेकी इच्छासे दाकि हाथमें ली, उस

शेकरजीके तेजसे सम्पन्न कुपारने उस

शक्तिसे तारकासुरपर, जो समस्त लोकोंको

कष्ट देनेवाला था, प्रहार किया। उस

ञक्तिके आधातसे तारकासुरके सधी अङ्ग

क्षित्र-धित्र हो गये और सम्पूर्ण

असुरगणोका अधिपति वह महावीर सहसा

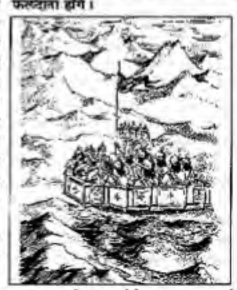
 मंद्रिप्त शिवपुराण ॥ \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

आनन्दमत्र हो गये। यों कुमारको विजयी दिव ! तुम दानवश्रेष्ठ तारकका हनन देखकर एक साथ ही सम्पूर्ण देवताओं तथा करनेवाले हो, तुम्हें नमस्कार है। त्रिलोकीके समस्त प्राणियोंको महान् आनन्द अंकरनन्दन ! तुम थाणासुरके प्राणोंका प्राप्त हुआ । उस समय भगवान् दोकर भी अपहरण करनेवाले तथा प्रलम्बासुरके कार्तिकेयकी विजयका समाचार पाकर विनाशक हो। तुष्हारा स्वरूप परम पवित्र है, प्रसन्नतासे भर गये और पार्वतीजीके साथ तुन्हें हमारा अभिवादन है।' गणोंसे चिरे हुए वहाँ पधारे। तब जिनके ब्रह्माओं कहते हैं—मुने ! जब विष्णु हृदयमें स्नेह समाता नहीं था, वे पार्वतीजी आदि देवताओंने इस प्रकार कुपारका परम प्रेमपूर्वक सूर्यके समान तेज्ञानी अपने अलबन किया, तब उन प्रभुने सभी देवींकी पुत्र कुमारको अपनी गोदमें लेकर लाइ- क्रमशः नथा-नया वर प्रदान किया। प्यार करने लगीं। उसी अवसस्पर अपने तत्पञ्चात् पर्वतोको लुति करते देखकर वे पुत्रोंसे चिरे हुए हिमालयने बन्धु-बान्धवों डांकर-तनय परम प्रसन्न हुए और उन्हें वर देते तथा अनुयायियोंके साथ आकर प्राम्, हए बोले। पार्वती और गृहका स्तवन किया। तत्पद्यात्

शिवनन्दन कुमार, अम्बु और परम प्रसन्न हुई पार्वतीकी स्तृति की। उस समय उपदेवोने बहुत बड़ी पुष्प-वर्षा की। सभी प्रकारके बाजे बजने लगे । विद्योषस्थाने जयकार और नमस्कारके शब्द बारेबार डबस्वरसे ग्रैजने लगे । उस समय वहाँ एक महान् विजयोत्सव मनाया गया, जिसमें कीर्तनकी विशेषता धी और वह स्थान गाने-बजानेके शब्द तथा अधिकाधिक ब्रह्मधोषसे व्याप्त था। मुने ! समस्त देवगणींने प्रसन्नतापूर्वक गा-बजाकर तथा हाथ जोडकर धगवान जगनाथकी स्तृति की। तत्पश्चात् सबसे प्रशंसित तथा अपने गणोंसे घिरे हुए धगवान स्ट्र जगजननी भवानीके साथ अपने निवास-स्थान कैलास पर्वतको चले गये।

इधर तारकको मारा गया देलकर सभी देवताओं तथा अन्य समस्त प्राणियोंके चेहरेपर हैंसी खेलने लगी। वे भक्तिपूर्वक शंकरस्वन कुमारकी सुनि करने लगे-

स्कन्दने कहा-भूधरो ! तुम सभी सम्पूर्ण देवगण, मुनि, सिद्ध और चारणोने पर्वत तपस्वियोद्वारा पूजनीय तथा कर्मठ और ज्ञानियोंके लिये सेवनीय होओरो । थे जो मेरे मातामह (नाना) पर्यतक्षेष्ठ हिपवान है, ये महाचाम आजसे तपस्वियोंके लिये फलदाता होंगे।



असुरराज तारकको मास्कर तथा देवोंको वर जिदा किया। मुने! उस अवसरपर प्रदान करके तमने हम सबको तथा चराचर जगत्को सुली कर दिया। अब तुम्हे परम प्रसन्नतापूर्वक अपने माता-पिता पार्वती और शंकरका दर्शन करनेके लिये शिवके निवासभूत कैलासपर चलना चाहिये।

ब्रह्माजी कहते हैं-मने ! तदनन्तर सब देवताओंके साथ विमानपर चडकर कुमार रक्तद शिवजीके समीप कैलास पहुँच गये। उस समय ज़िब-ज़िवाने बहा आनन्द पनाया । देवताओने शिवजीकी स्तृति की । शिवजीने उन्हें बरदान तथा अभवदान देकर

शिव भी शिवा, कुमार तथा गणोंके साथ आनन्दपूर्वक उस पर्वतपर निवास करने लगे। मने ! इस प्रकार जो शिव-भक्तिसे ओतप्रोत, सुखदायक एवं दिव्य है, कुपारका वह सारा चरित्र मैंने तुमसे वर्णन कर दिया; अब और क्या सुनना चाहते हो ?

(अध्याय ९-१२)

देवताओंको परम आनन्द प्राप्त हुआ। वे

ज़िव, पार्वती तथा शंकरनन्दन कुमारके

रमणीय यशका बस्तान करते हुए अपने-

अपने लोकको चले गये। इधर परमेश्वर

शिवाका अपनी मैलसे गणेशको उत्पन्न करके द्वारपाल-पदपर नियुक्त करना, गणेशद्वारा शिवजीके रोके जानेपर उनका शिवगणोंके साथ भयंकर संप्राप, शिवजीद्वारा गणेशका शिरङ्खेदन, कृपित हुई शिवाका शक्तियोंको उत्पन्न करना और उनके द्वारा प्रलय मचाया जाना, देवताओं और ऋषियोंका स्तवनद्वारा पार्वतीको प्रसन्न करना, उनके द्वारा पत्रको जिलाये जानेकी बात कही जानेपर शिवजीके आज्ञानुसार हाधीका सिर लाया जाना और उसे गणेशके धड़से

जोडकर उन्हें जीवित करना

सूराजी कहते हैं--तारकारि कुमारके दिव्य चरित्र, जो सम्पूर्ण महरूरोंके लिये भी उत्तम एवं अद्भुत वृत्तान्तको सुनकर मङ्गलखरूप है, वर्णन कीजिये। नारदजीको बडी प्रसन्नता हुई। उन्होने पुनः प्रेमपूर्वक ब्रह्माजीसे पूछा।

नारदजी बोले-देबदेव ! आप तो जिल-सम्बन्धी जानके अधाह सागर है।

प्रजानाथ ! मैंने स्वामी कार्निकके सद्वृत्तान्तको जो अमृतसे भी उत्तम है, सुन लिया। अन्न गणेशका उत्तम चरित्र सनना

चाहता है। आप उनका जन्म-वृत्तान तथा

स्तजी कहते हैं-महामूनि नारदका ऐसा वजन सनकर ब्रह्माजीका मन हर्षसे

गदगद हो गया। वे शिवजीका स्परण करके बोले।

बह्मजीने कहा-नास्ट ! पहले जो मैंने विधिपूर्वक गणेशकी उत्पत्तिका वर्णन किया था कि शनिकी दृष्टि पहनेसे गणेशका मस्तक कट गया था, तब उसपर हाधीका संक्षिप्त शिक्षपुगक क

मुख लगा दिया गया था, वह कल्पान्तरकी वचनको हितकारक तथा सुखप्रद माना। कथा है ! अब श्रेतकरूपमें चटित हुई उस समय ऐसी घटना घटित होनेपर परमाया गणेशकी जन्म-कथाका वर्णन करता है. परमेश्वरी शिवपत्नी पार्वतीने मनमें ऐसा जिसमें कृपाल शंकरने ही उनका पसाक विचार किया कि मेरा कोई एक ऐसा सेवक काट रिज्या था। मुने ! इस विषयमें तुम्हें होना चाहिये, जो परम शुभ, कार्यकुशल संदेह नहीं करना बाहिये: क्योंकि भगवान, और मेरी ही आज़ामें तत्पर रहनेवाला हो, शम्भु कल्याणकारी, सृष्टिकर्ता और समके स्वामी हैं। वे ही सगुण और निर्मुण भी हैं। उन्हींकी लीलासे सारे विश्वकी सृष्टि, रक्षा और विनाश होता है। मुनिश्रेष्ट ! अब प्रस्तुत विषयको आदापूर्वक श्रवण करो ।

335

विचार करने लगी-'सखी ! सभी गण सभी हमारे भी हैं, तथापि उनसे हमारा मन जनस्कार करके बोला। नहीं मिलता; अत: पापरहिते ! आपको भी हमारे लिये एक गणकी रचना करनी

चात्रिये।' ब्रह्माजी कहते हैं मूने! जब सरिवयोने पार्वतीजीसे ऐसा सुन्दर वचन कहा, तब उन्होंने उसे हितकारक माना और वैसा करनेका विचार भी किया। तदनचर किसी समय जब पार्वतीजी स्नान कर रही र्थी, तब सदाक्षिय नन्दीको डरा-धमकाकर घरके भीतर चले आये । शंकरजीको आते देखकर स्नान करती हुई जगजननी पार्वती उठकर खड़ी हो गर्यी। उस समय उनको मैंने तुमसे बिलकुल सत्य बात कही है।

बडी लजा आयी। वे आश्चर्यचकित हो

बा । उसके सभी अङ्ग सुन्दर एवं दोषरहित एक समय पार्वतीर्जाकी जया-विकया थे। उसका वह इसीर विशाल, परम नापवाली मिहार्यो उनके पास आकर जोभायमान और महान् बल-पराक्रपसे सम्पन्न बा। देवीने उसे अनेक प्रकारके रहके ही है। नन्दी, भड़ी आदि जो हमारे हैं, वस्त, नाना प्रकारके आभूषण और बाहा-वे भी शिवके ही आजापालनमें तत्पर रहते. सा उत्तम आशीर्वाद देकर कहा—'तुम मेरे हैं। जो असंख्य प्रमधगण है, उनमें भी पत्र हो। मेरे अपने ही हो। तुन्हारे समान हमारा कोई नहीं है। ये सभी शिवाज़ा- प्यारा मेरा यहाँ कोई दूसरा नहीं है।' परायण होकर द्वारपर खड़े रहते हैं। यदापि वे पार्वतीके ऐसा कहनेपर वह पुरुष उन्हें गणेशनं कहा—'माँ ! आज आपको कोन-सा कार्य आ पहा है ? मैं आपके कथनानुसार उसे पूर्ण कलेगा।' गणेशके यों पड़नेपर पार्थतीजी अपने पत्रको उत्तर देते

उससे तानक भी विचलित होनेवाला न हो।

वो विचारकर पार्वतीदेवीने अपने शरीरकी

मेलसे एक ऐसे खेतन पुरुषका निर्माण

किया, जो सम्पूर्ण शुभलक्षणांसे संयुक्त

मेरे अपने हो। अतः तुम मेरी बात सुनो। आजसे तुम मेरे द्वारपाल हो जाओ । सत्पुत्र ! मेरी आज्ञाके बिना कोई भी हठपूर्वक मेरे महरूके भीतर प्रवेश न करने पाये, चाहे वह कहींसे भी आये, कोई भी हो । बेटा ! यह ब्रह्मजी कहते है--मूने ! यो कहकर

शिवाने कहा-तात ! तुम मेरे पुत्र हो,

हर कोली।

गर्यो । उस अवसरपर उन्होंने संखियोंके पार्वतीने गणेशके हाथमें एक सुदढ़ छड़ी दे

दी। उस समय उनके सुन्दर रूपको कहकर गणेशने उन्हें रोकनेके लिये छडी

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



राष्ट्रधारी गणराजको अपने द्वारपः स्वापिन पहरा देने लगे। उधर शिवा अपने पुत्र गणेशको अपने दरवाजेपर नियुक्त करके

हाथमें से ली। उन्हें ऐसा करते देख शिवजी बोले—'मुखं! त किसे रोक रहा है? दुर्बंदे ! क्या तू मुझे नहीं जानता ? मैं दिवके अतिरिक्त और कोई नहीं है।'

फिर महेश्वरके गण उसे समझाकर हटानेके लिये वहाँ आये और गणेशसे बोले—सुनो, हम मुख्य शिवगण ही द्वारपाल है और सर्वव्यापी भगवान शंकरकी अञ्चासे तुम्हें हटानेके लिये यहाँ आवे हैं। तुन्ने भी गण सपझकर हमलोगोंने पास नहीं है, अन्यथा तुम कलके मारे सबे होते । अब कुझल इसीमें है कि तुम स्वतः ही दूर हट जाओ। क्यों व्यर्थ अपनी मृत्यु बुला रहे से ?

ब्रह्मणी कहते हैं—मुने ! यो कहे निद्यारकर पार्वती हर्षभन्न हो गर्थी । उन्होंने जानेवर भी गिरिजानन्दन गणेश निर्भय ही परम प्रेमपूर्वक अपने पुत्रका मुख चूमा और बने रहे । उन्होंने शिवगणीको फटकार। और कुपापरवक्ष हो छात्तीसे लगा लिया। फिर दरवाजेको नहीं छोड़ा। तब उन सधी जिवगणोने जिवजीके पास जाकर सारा कर दिया। येटा चारद! तदननार यूनान्त उनी सनाया। मुते ! उनसे सब बाते पार्वतीनन्दन महाबीर गणेदा पार्वतीकी हित- सुनकर संसारके गतिस्वरूप अद्भुत लीला-कापनासे हाथमें छड़ी लेकर गुह-द्वारपर विहारी पहेश्वर अपने उन गणीको डॉटकर कहते लगे।

महेश्वरने कहा- 'गणो ! यह कीन है, स्वयं संस्थियोंके साथ स्नान करने लगीं। जो इतना उच्छक्तल होकर शत्रुकी भौति वक मुनिश्रेष्ठ ! इसी समय बगवान् शिव, जो रहा है ? इस नवीन हारपालको दुर भगा परम काँतुको तथा नाना प्रकारकी लीलाएँ दो । तुमलोग नपुंसकको तरह खड़े होकर रखनेमें निपुण हैं, द्वारपर आ पहुँचे। गणेश उसका बुताना मुझे क्यों सुना रहे हो।' उन पार्वतीपतिको पहचानते तो वे नहीं, विचित्र स्त्रीता रचनेवाले अपने स्वामी अतः बोल उठे— 'देव । भाताकी आज्ञाके अंकरके यों कहनेपर ये गण पुनः वहीं लीट बिना तुप अभी भीतर न जाओ । माता स्नान आये । तदनन्तर गणेशहारा पुनः रोके करने बैठ गयी है। तम कहाँ जाना बाहते जानेपर शिवजीने गणोंको आज्ञा दी कि हो ? इस समय यहाँसे हट जाओ ।' यो 'तम पता लगाओ, यह कौन है और क्यों

 संविप्त फिक्स्सण + 336 

ऐसा कर रहा है ?' गणोंने पता लगाकर शक्तियोंके द्वारा प्रलय मचायी जाने लगी। बताया कि 'ये श्रीगिरिजाके पुत्र है तथा उन शक्तियोंका वह जाज्वल्यमान तेज सभी द्वारपालके रूपमें बैठे हैं।' तब लीलारूप दिशाओंको दन्ध-सा किये डालता था। उसे शंकरने विचित्र लीला करनी चाही तथा देखकर वे सभी शिवगण भयधीत हो गये अपने गणींका गर्व भी गलित करना चाहा। इसलिये गणोंको तथा देवताओंको बुलाकर गणेशजीसे भीवण युद्ध करवाया। पर वे कोई भी गणेशको पराजित न कर सके।

तव स्वयं जूलपाणि महेचर आये।



गणेदाजीने माताके चरणोका स्परण किया, तब शक्तिने उन्हें बल प्रदान कर दिया। सभी देवता शिवजीके पक्षमें आ गये, घोर युद्ध हुआ । अन्ततोगत्वा स्वयं जुलवाणि महेन्तरने आकर त्रिञ्जलसे गणेशजीका सिर काट मिला, तब वे क्रुद्ध हो गर्यी और बहुत-सी और भागकर दूर जा खडे हुए।

मने ! इसी समय तुम दिव्यदर्शन नास्द यहाँ आ पहेंचे। तुम्हारा वहाँ आनेका अभिप्राय देवगणोको सुख पहेनाना था। तब तुमने मुझ देवताओसहित इंकरको प्रणाम करके कहा कि इस विषयमें सबको पिलकर विचार करना चाहिये । तब में सभी देवता तुझ यहामनाके साध सलाह करने लगे कि इस दुःसका शमन कैसे हो सकता है। फिर उन्होंने यही निश्चय किया कि जबतक गिरिजादेवी कृपा नहीं करेंगी तबतक सुख नहीं प्राप्त हो सकेगा। अब इस विषयमें और विचार करना व्यर्थ है। ऐसी धारणा करके तुष्हारे सहित सभी देवता और प्रति भगवती जिताके निकट गर्चे और क्रोधकी शान्तिके लिये उन्हें प्रसन्न करने लगे। उन्होंने प्रेमपूर्वक उन्हें प्रसन्न करते हुए अनेकों स्तोत्रोद्धरा उनकी साति करके बारबार उनके चरणोंचे अधिवादन किया। फिर देखगणकी आज्ञासे ऋषि बोले । देवर्षियोने कहा-जगदम्बे । तम्हें

नमस्कार है। दिखपति ! तुम्हें प्रणाम है। चण्डिके ! तुम्हें हमारा अधिवादन प्राप्त हो । कल्याणि ! तुम्हें बारंबार प्रणाम है। अम्बे ! तुम्हीं आदिशक्ति हो। तुम्हीं सदा सारी सुष्टिकी निर्माणकर्त्री, पालिकाशकि दिया। जब यह समाचार पार्वतीजीको और संद्वार करनेवाली हो। देवेशि। तुम्हारे कोपसे सारी त्रिलोकी विकल हो रही है, राक्तियोंको उत्पन्न करके उन्होंने बिना विचारे अतः अब प्रसन्न हो जाओ और क्रीधको उन्हें प्ररूप करनेकी आज़ा दे दी। फिर तो ज्ञान्त करी। देवि ! हमलोग तुम्हारे

चरणोमें मस्तक झुकाते हैं।

ब्रह्माजी कहते हैं—नारद ! यों तुम उदासी छा गयी। वे शंकरजीके पास गये

सभी ऋषियोंद्वारा स्तुति किये जानेपर भी और हाथ बोड़कर उनके चरणोमें नगस्कार परादेवी पार्वतीने उनकी ओर क्रोचभरी करके सारा समाचार निवेदन कर दिया।

दृष्टिसे ही देखा, किंतु कुछ कहा नहीं। तब देवताओंका कथन सुनकर शिवजीने

उन ऋषियोंने पुनः उनके चरणकमलोपें सिर कहा—'ठीक है, जिस प्रकार सारी झुकाया और भक्तिपूर्वक हाथ बोड़कर त्रिलोकीको सुख मिल सके यही करना

पार्वतीजीसे निवेदन किया। अधियोंने कहा—देवि ! अभी संहार जाना चाहिये और जो जीव पहले मिले.

होना चाहता है; अतः क्षमा करो, क्षमा

करो । अम्बिके ! तुम्हारे स्वामी शिव भी

तो यही स्थित हैं, तनिक उनकी ओर तो दृष्टिपात करो । हमलोग, ये ब्रह्मा, विष्णु आदि देवता तथा सारी प्रजा—सब तुम्हारे

ही है और ज्याकल होकर अञ्चलि बाँधे तुम्हारे सामने खडे हैं। परमेश्वरि ! इन सबका अपराध क्षमा करो । तिले ! अब

इन्हें ज्ञान्ति प्रदान करो ।

ब्रह्माजी कहते हैं—मुने ! सभी देवर्षि यों कहकर अत्यन्त दीनभावसं व्याकुल हो हाथ जोडकर चण्डिकाके सम्पूल खड़े हो गये । उनका ऐसा कथन सुनकर चण्डिका प्रसन्न हो गयी। उनके हृदयमें करुणाका

संचार हो आया । तब ये ऋषियोंसे बोलीं । देवीने कहा-ऋषियो ! यदि मेरा पुत्र जीवित हो जाय और वह तमलोगोंके मध्य

पूजनीय मान लिया जाय तो संहार नहीं होगा । जब तुमलोग उसे 'सर्वाध्यक्ष'का पद प्रदान कर दोगे तभी लोकमें ज्ञानि हो देवता अपने स्वामी निर्गुणस्वरूप भगवान्

सकता ।

सुनकर इन्द्र आदि सभी देवताओंके चेहरेपर

चाहिये। अतः अव उत्तर दिशाकी ओर

उसका सिर काटकर उस बालकके शरीरपर जोड़ देना साहिये।'

बाद्याची कहते हैं—मने ! तदनन्तर शिवजीकी आज्ञाका पालन करनेवाले उन

देवताओंने वह सारा कार्य सम्पन्न किया। उन्होंने उस दिल्ला-दारीरको धो-पोछकर विधिवत् उसकी पूजा की। फिर से उत्तर

दिशाकी ओर गये। वहाँ उन्हें पहले-पहल एक दौतवाला एक हाथी मिला। उन्होंने उसका स्निर लाकर उस दारीरपर जोड़ दिया । हार्चीके उस सिरको संयुक्त कर देनेके पश्चात् सभी देवताओंने भगवान् शिव आदिको

प्रणाप करके कहा कि हमलोगोने अपना काम पुरा कर दिया । अब जो करना शेष है, उसे आवलोग वर्ण करें। ब्रह्माजी कहते हैं—तब शिवाज्ञा-पालनसम्बन्धिनी देवताओंकी बात सुनकर

सभी देखों और पार्षदोंको महान् आनन्द हुआ। तत्पशान् ब्रह्मा, विष्णु आदि सभी सकती है, अन्यथा तुम्हें सुख नहीं प्राप्त हो | शंकरको प्रणाम करके बोले-'स्वामिन् !

आप महात्माके जिस तेजसे हम सभी उत्पन्न ब्रह्माजी कहते हैं—मुने ! पार्वतीके यों हुए हैं, आपका वही तेज वेदमन्त्रके कहनेपर तुम सभी ऋषियोंने उन देवताओंके अभियोगसे इस बालकमें प्रवेश करे ।' इस पास आकर सारा वृत्तान्त कह सुनावा । उसे अकार सभी देवताओंने मिलकर वेदमन्तद्वारा

जलको अभिमन्त्रित किया, फिर जिक्जीका सारण करके उस उत्तम जलको बालकके



शरीरपर छिड़क दिया। उस जलका स्पर्श होते ही वह बालक शिवेच्डामे शीघ्र ही बेतनायुक्त होकर जीवित हो गया और सोये हुएको तरह उठ बैठा । वह सौभाग्यशाली बालक अत्यन्त सुन्दर था। उसका मुख हाश्रीका-सा था। दारीरका रंग हरा-लाल था । चेहरेपर प्रसन्नता खेल रही थी । उसकी आकृति कपनीय थी और उसकी सुन्दर प्रमा फेल रही थी। मुनीश्वर ! पार्वतीनन्दन उस बालकको जीवित देखकर वहाँ उपस्थित सभी लोग आनन्द्रमप्त हो गये और सारा दु:ख विलीन हो गया । तब हर्ष-विधीर होकर सभी लोगोने उस बालकको पार्वतीजीको दिखाया। अपने पुत्रको जीवित देखकर पार्वतीजी परम प्रसन्न हुई। (59-69 PRIME)

पार्वतीद्वारा गणेशजीको वरदान, देखोद्वारा उन्हें अग्रपूज्य माना जाना, शिवजीद्वारा गणेशको सर्वाध्यक्षपद प्रदान और गणेश-चतुर्थीव्रतका वर्णन, तत्पश्चात् सभी देवताओंका उनकी स्तृति करके हर्षपूर्वक अपने-अपने स्थानको लौट जाना

ब्रह्माजी कहते हैं-मुने ! जब विकृत सिद्धियोंने अनेकों विधि-विधानसे उनका गुजानन पूजन किया और माताने अपने सर्वद:सहारी गिरिजा-पुत्र व्ययतारहित होकर जीवित हो उठे, तब गणनायक देवोने उनका अभिषेक किया। प्रकार शिव-पत्नी पार्वतीदेवीने अपने पुत्रका अपने पुत्रको देखकर पार्वतीदेवी आनन्दमग्र बालकको दोनों हाबोंसे पकड़कर छातीसे लगा लिया। फिर अम्बिकाने प्रसन्न होकर

अपने पुत्र गणेशको अनेक प्रकारके वस

सत्कार करके उसका मुख चूपा और प्रेप-हो गयीं और उन्होंने हर्षातिरेकसे उस पूर्वक उसे वस्तान देते हुए कहा—'श्रेटा ! इस समय तुझे बड़ा कष्ट झेलना पड़ा है। किंतु अब तु कृतकृत्य हो गया है। तू घन्य है। अबसे सम्पूर्ण देवताओंमें तेरी अग्रपूजा और आभूषण प्रदान किये। तदननार होती रहेगी और तुझे कभी दुःखका सामना

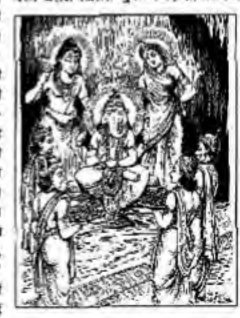
हाबसे उनके अङ्गोंका स्पर्श किया। इस

नहीं करना पड़ेगा। बुँकि इस समय तेरे उत्तम वर प्रदान अरते हुए कहा—'सुरवरो ! मुखपर सिन्दूर दील रहा है। इसिक्ये जैसे प्रित्येकीमें हम तीनों देवोंकी पूजा होती मनुष्योंको सदा सिन्दूरसे तेरी पूजा करनी है, उसी तरह तुभ सबको इन गणेशका भी चाहिये। जो मनुष्य पूष्प, चन्द्रन, सुन्दर गन्ध, पूजन करना चाहिये। मनुष्योंको चाहिये कि नैवेद्य, रमणीय आरती, ताम्बूल और दानसे तथा परिक्रमा और नमस्कार करके विधि-पूर्वक तेरी पूजा करेगा, उसे सारी सिद्धियाँ इस्तगत हो जावँगी और उसके सभी प्रकारके विध्न नष्ट हो जायैंगे—इसमें लेशमात्र भी संशय नहीं है।' ब्रह्माजी कहते हैं — मूत्रे ! महेश्वरीदेवीने अपने पुत्र गणेशसे यों कहकर उसे नाना प्रकारकी वस्तुएँ प्रदान करके पुनः उसका अभिनन्दन किया। विप्र ! तब गिरिजाकी कपासे उसी क्षण देखताओं और शिवगणोंका मन विशेषरूपसे शान हो गया। तदनन्तर इन्द्र आदि देवताओंने हर्पातिरेकसे शिवाकी स्तृति की और उन्हें प्रसन्न करके वे भक्तिभावित वित्तसे गणेशदेवको लेकर शिवजीके समीप बले। वहाँ पहुँचकर उन्होंने त्रिलोकीकी कल्वाण-

कामनासे भवानीके उस बालकको शिवजीकी गोदमें बैठा दिया। तब शिवजी भी उस बालकके मस्तकपर अपना कर-कमल फेरते हुए देवताओंसे बोले—'यह मेरा दूसरा पुत्र है।' तत्पञ्चात् गणेश्वने भी उठकर शिवजीके चरणोंमें अभिवादन किया। फिर पार्वतीको, मुझको, विष्णुको और नारद आदि सधी ऋषियोंको प्रणाम करके आगे खंडे होकर उन्होंने कहा— 'या अभिमान करना मनुष्योंका ख़माव ही है. अतः आपलोग मेरा अपराध क्षमा करें।' तब मैं, शंकर और विष्णु—इन तीनों देवताओंने एक साथ ही प्रेमपूर्वक उन्हें

पहले इनकी पूजा करके तत्पश्चात इमलोगोंका पुत्रन करें। ऐसा करनेसे हमलोगोंकी पूजा सम्पन्न हो जायगी। देवगणो ! बदि कहीं इनकी पूजा पहले न करके अन्य देवका पूजन किया गया तो उस पूजनका फल नष्ट हो जायगा— उसमें अन्यथा विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है।'

ब्रह्माओं कहते हैं-मूने ) तदनन्तर ब्रह्मा, विष्णु और शंकर आदि सभी देवताओंने मिलकर पार्वतीको प्रसन्न करनेके छिवे वहीं गणेशको 'सर्वाध्यक्ष' घोषित कर दिया। उसी समय शिवजी परम प्रमन्न चित्तमे पुनः गणेशको लोकमें



 सक्ति दिखप्राच \* 

ब्राह्मणोंसे निवेदन करे। पूर्वोक्त विधिसे विठाकर विधिपूर्वक उनकी पूजा करे और उपवास करे। फिर बातुकी, भूँगेकी, क्षेत्र सादर उन्हें भोजन कराये। रातमें जागरण

सर्वदा सुख देनेवाले अनेको वर प्रदान करते. मदारकी अथवा मिट्टीकी मूर्ति बनाकर हए बोले-शिवजीने कहा—गिरिजानन्दन ! निसंदेष्ठ में तुझपर परम प्रसन्न है। मेरे प्रसन्न

284

हो जानेपर अब तू सारे जगत्की ही प्रसन्न हुआ समझ । अब कोई भी तेरा विरोध नहीं कर सकता। तु शक्तिका पुत्र है, अतः अत्यन्त तेजस्वी है। बालक होनेपर भी तुने महान् पराक्रम प्रकट किया है, इसलिये तु

तेरा नाम सबसे श्रेष्ठ होगा। तु सबका पूज्य है, अतः अस मेरे सब्पूर्ण गणांका अध्यक्ष हो जा। इतना कहनेक पश्चात् महातमा दोकर अत्यन्त प्रसन्नताके कारण गणेशको पुनः

सदा सुर्शी रहेगा। विद्यनाडाके कार्यमे

वरदान देते हुए बांले—'गर्णेश्वर! तू भारपद मासके कृष्णपक्षकी चतुर्थी तिथिको चन्द्रमाका शुभोदय होनेपर उत्पन्न हुआ है। जिस समय गिरिजाके सुन्दर चित्रसे तेरा रूप प्रकट हुआ, इस समय राजिका प्रथम प्रहर बीत रहा था। इसलिये उसी दिनसे आरम्भ करके उसी तिथिमें तेरा उत्तम व्रत करना चाहिये। यह व्रत परम शोधन तथा सम्पूर्ण सिद्धियोंका प्रदाता है।

तबतक मेरे कथनानुसार तेरे व्रतका पालन ब्राह्मणोंको भोजन कराना चाहिये। व्रतीको करना चाहिये। जिन्हें संसारमें अनेकों चाहिये कि वह एक करूदा स्थापित करके प्रकारके अनुपम सुखोकी कामना हो, उन्हें उसपर तेरी मूर्तिकी पूजा करे। तत्पश्चात्

चतुर्थिके दिन भक्तिपूर्वक विधिमहित तेरा वेदविधिके अनुसार वेदीका निर्माण करके पूजन करना चाहिये। जब मार्गज्ञीर्षमासके उसपर अष्टवल कमल बनाये, फिर उसीपर कुष्णपश्चकी चतुर्थी आचे तज उस दिन धनकी कंजूसी छोड़कर हवन करे। पुनः प्रात:काल स्नान करके व्रतके लिये मूर्तिक सामने हो खियों और हो बालकोंको

नाना प्रकारके दिव्य गर्खी, चन्दनों और पुष्पोसे उसकी पूजा करे। पुनः राजिका प्रथम प्रहर बीत जानेपर स्त्रान करके दुवांद्राहोंसे मूजन करना चाहिये। यह दुवां

जड़रहित, बारह अंपुल लम्बी और तीन

और ज्ञानन करके उसके आगे प्रणिपात

करे। याँ गणेशकी पूजा करनेके पश्चात

बालचन्द्रमाका पूजन करे। तत्प्रधात्

हर्पपूर्वक ब्राह्मणोकी पूजा करके उन्हें

उसकी प्राण-प्रतिष्ठा करे और भक्तिभावसे

गाँठोबाली होनी चाहिये । ऐसी एक सौ एक जथवा इक्तेस दुर्वासे उस स्वापित प्रतिमाकी पुजा करे। तत्पश्चात् धूप, दीप, अनेक प्रकारके नेवेद्य, ताम्बूल, अर्घ्य और उत्तम-उत्तम पदार्थोद्वारा गणेशकी पूजा करे

बिष्टाञ्चका घोजन कराये । उनके घोजन कर लेनेके बाद स्वयं भी नमकरहित पिशानका ही प्रसाद पाये । फिर गणेशका स्मरण करके अपने सभी नियमोका विसर्जन कर दे। इस प्रकार करनेसे यह शुधावत पूर्ण होता है। 'बंटा ! यो व्रत करते-करते जब वर्ष पुरा हो जाय, तब व्रती मनुष्यको चाहिये कि वह ज़तकी पूर्तिके लिये ज़तोद्यापनका कार्य वर्षके अन्तमें जब पुनः वही चतुर्धी आ जाय 🏻 घी सन्दात्र करे । इसमें मेरे आज्ञानुसार बारह

383

० सहस्रोहता ७

करे। प्रातःकाल पुनः पूजन करके प्रणाम किया। मुनीश्वर ! उस समय पुनरागमनके लिये विसर्जन कर दे। गिरिजादेवीको जो आनन्द प्राप्त हुआ. बालकोंसे आशीवांद बहुण करे. उसका वर्णन मेरे चारों मुखोसे भी नहीं ही है, उसे अभीष्ट फलकी प्राप्ति होती है। गणेश ! जो अद्धासहित अपनी शक्तिके अनुसार नित्य तेरी पूजा करेगा, उसके सभी यनोर्थ सफल हो जायेंगे। मनुष्योको मिन्द्रर, चन्द्रन, बावल, केतकी-पुष्प आदि अनेको उपचारोद्वारा गणेश्वरका द्वान करना चाहिये। यों जो लोग नाना प्रकारके उपचारीसे भक्तिपूर्वक तेरी पूजा करेगे, उनके विद्योंका महाके लिये नाश हो जायगा और उनकी कार्यसिद्धि होती रहेगी। सभी वर्णके लोगोको, विद्यापकर खिपोको यह पूजा अवस्य करनी चाहिये तथा अध्यदयकी कापना कानेवाहे राजाओंके िंद्ये भी यह प्रत अवदयकर्तका है। इसी पन्छ। जिस-जिस यसाकी कापना करता है. उसे निश्चय वह वस्तु प्राप्त हो जाती हैं: अन: जिसे किसी वस्तुकी अधिलापा हो, उसे

अवहंय तेरी सेवा करनी चाहिये। बह्माजी कहते हैं-मूजे! जब जिवजीने महात्वा गणेजको इस प्रकार वर प्रदान किया, तब सम्पूर्ण देवताओं, श्रेष्ट ऋषियों और शिवके प्यारे समस्त गणीने 'तथासा' कहकर उसका समर्थन किया और अत्यन्त विधिपर्वक गणाधीशका पुजन किया। तत्पञ्चात ज्ञिवगणोने आदरपूर्वक मङ्गलोका भागी होकर मङ्गल-भवन ही नाना प्रकारकी पुजनसामग्रीसे गणेश्वरकी जाता है। इसके श्रवणसे पुत्रहीनको पुत्रकी, विद्रोवरूपसे अर्चना की और उनके चरणोंमें निर्धनको चनकी, भार्यार्थीको भार्याकी,

स्वस्तिवाचन कराये और बतकी पूर्तिके लिये सकता: तब फिर में उसे कैसे बताऊँ। उस पुष्पाञ्चरित नियेदित करे। फिर नमस्कार अवसरपर देवताओंकी दुन्द्रियाँ वजने करके नाना प्रकारके कार्योक्षी कल्पना लगी। अप्यागौ नृत्य करने लगी। गन्धर्यश्रेष्ठ करे । इस प्रकार जो इस वतको पूर्ण करता जान करने लगे और पुष्पोंकी वर्षा होने लगी । इस प्रकार गणेशके गणाधीशपदपर प्रतिहित होनेपर वहाँ महान उत्सव मनावी गया । सारे जगतमें शान्ति स्थापित हो गयी और सारा दुःश जाता रहा। नारद । शिव और पार्वतीको तो विशेष आनन्द प्राप्त हुआ और सर्वत्र अनेक प्रकारके सुखदायक मङ्गल होने लगे। तदनन्तर सम्पूर्ण देवगण और ऋषिगण जो वहाँ पधारे हुए थे, वे सभी जिल्ला आजासं अपने-अपने स्थानकी चले। इस समय वे शिवजीकी स्तृति करके गणेश और पार्वतीकी बारंबार प्रशंसा कर रहे थे और 'कैसा अद्भुत युद्ध हुआ' याँ पास्पर वार्तालाप करते हुए बले जा रहे थे। इसर जब विरिजादेवीका क्रोध शास हो गया, तब जिल्ला भी, जो खात्माराम होते हुए भी सदा भक्तोका कार्य सिद्ध करनेके लिये उद्यत रहते हैं, गिरिजाके सेनिकट गर्म और लोकॉकी हितकामनासे पूर्ववत् नाना प्रकारके सुखहायक कार्य करने छगे। तस में ब्रह्मा और विष्ण दोनों भक्तिपूर्वक शिव-शिवाकी सेवा करके शिवकी आजा ले अपने-अपने धामको लीट आये। जी मन्ष्य जितेन्द्रिय होकर इस परम माङ्गलिक

आख्यानको श्रवण करता है, वह सम्पूर्ण

 मंदिरम शिवपश्चण + \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

प्रजार्थीको प्रजाकी, रोगीको आरोम्बकी और अपमें सटा वर्तमान रहता है, यह महलसम्पन्न

385

अधागेको सौधान्यकी प्राप्ति होती है। जिस स्रीका पत्र और धन नष्ट हो गया हो और पति परदेश चला गया हो, उसे उसका पति मिल जाता है। जो शोक-सागरमें इब रहा हो, यह इसके श्रवणसे निसंदेह शोकाहित हो जाता है। यह गणेश-चरित्रसम्बन्धी यन्त्र जिसके

नहीं है। जो यात्राके अवसरपर अथवा किसी भी पुण्यपर्वपर इसे मन लगाकर सुनता है, बह श्रीगणेशबीकी कपासे सम्पूर्ण अभीष्ट कल प्राप्त कर लेता है।

(अध्याय १९)

होता है-इसमें तनिक भी संशयकी गुंजाडश

खामिकार्तिक और गणेशकी बाल-लीला, दोनोंका परस्पर विवाहके विषयमें विवाद, शिवजीद्वारा पृथ्वी-परिक्रमाका आदेश, कार्तिकेयका प्रस्थान, गणेशका माता-पिताकी परिक्रमा करके उनसे पृथ्वीपरिक्रमा स्वीकृत कराना, विश्वरूपकी सिद्धि और बुद्धि नापक दोनों कन्याओंके साथ गणेशका विवाह और उनसे क्षेम तथा लाभ नामक दो पुत्रोंकी उत्पत्ति, कुमारका पृथ्वीपरिक्रमा करके लौटना और क्षुव्य होकर क्रौचपर्वतपर चला जाना,

### कुमारखण्डके श्रवणकी यहिमा

करनेके कारण माता-पिताका सुख दिनों- वे दोनों लीलावदा आनन्दमंत्र ही गये।

नारदर्जीने पूछा--तान 1 मैंने गणेशके दिन बहुता जाता था और ये दोनों कुमार जन्मसम्बन्धी अनुपन वृत्तान तथा परम पराक्रमसे विभूषित उनका दिव्य चरित्र भी सन लिया। सरेशर । उसके बाद कौन-सी घटना घटी, उसका वर्णन कीनिये: क्योंकि पिताजी ! द्वित्र और पार्वतीका उञ्चल यश पहान् आनन्द प्रदान करनेवाला है।

ब्रह्माजीने कहा-मुनिश्रेष्ट ! तुम तो बंडे कारुणिक हो। तुमने बंडी उत्तम बात पछी है। ऋषिसत्तम ! अख्डा, अब मै उसका वर्णन करता है, तुम खान लगाकर सुनो । विग्रेन्द्र ! शिव और पार्वती अपने लीलाएँ करते थे। मुनीश्वर ! वे होनों वालक स्वाधिकार्तिक और गणेश भक्ति-परित चित्रमे मदा माता-पिताकी परिचर्या किया करते थे । इससे माता-पिताका महान् स्रोह यण्मूख और गणेशपर शुक्रुपक्षके बन्द्रमाकी घाँति दिन-प्रतिदिन बदता ही

प्रीतिपूर्वक आनन्दके साथ तरह-तरहकी

गवा। एक समय जिल और जिला होनों प्रेमपूर्वक एकान्तमें बैठकर यो विचार करने लगे कि 'हमारे ये दोनों पुत्र विवाहके योग्य हो गये, अब इन दोनोंका शुभ विवाह कैसे दोनों पुत्रोंकी बाललीला देख-देखकर महान्। समात्र हो । हमें तो जैसे पड़ानन प्यारा है, प्रेपमें मग्न रहते लगे। पुत्रोंका लाइ-प्यार वैसे ही गणेश भी है।' ऐसी चिन्तामें पड़कर मुने । माता-पिताके विचारको जानकर उन कैसे सुख प्राप्त कर सर्वेगा ?' ऐसा दोनों पुत्रोंके मनमें भी विवाहकी इन्छा जाग विचारकर गणेशने जो कुछ किया, उसे उठी। थे दोनों 'महले मैं विचाह करूँगा, सुनो । उन्होंने अपने यर लौटकर विधिपूर्वक पहले मै विवाह करूँमा'—यो बारेबार कहते हुए परस्पर विवाद करने लगे। तब जगतके अधीक्षर ये दोनों दप्पति पुत्रोंकी बात सुनकर लौकिक आचारका आखप ले. माताजी ! मैंने आफ्लोगोंकी पूजा करनेके परम विस्मयको त्राप्त हुए । कुछ समय बाद उन्होंने अपने दोनों पुत्रोंको बुलाया और दोनों इसपर विराजिये और मेरा मनोरथ पूर्ण उनसे इस प्रकार कहा।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

शिव-पार्वती बोले—सुपन्ने ! बची ! हमें तो तम दोनों पुत्र समान ही प्यारे हो: किसीपर विदोष प्रेम हो—ऐसी बात नहीं है; अत: हमने तुमलोगोंके विवाहके विषयमें एक ऐसी धर्न बनायी है, जो दोनोंके लिये कल्याणकारिणी है. (वह इति यह ई कि) जो सारी पृथ्वीकी परिक्रमा करके पहले लीट आयेगा, उसीका ग्रम विवाह पहले किया जायगा।

ष्रह्माजी कहते हैं--पूने ! माता-पिताकी यह बात सुनकर झरजन्मा महाबली कार्तिकेय तुरंत ही अपने स्थानसे पृथ्वीकी परिक्रमा करनेके लिये चल दिये । परंतु अगाध-बृद्धि-सम्पन्न गणेश वहीं खडे रह गये । वे अपनी उत्तम बुद्धिका आश्रय ले बारबार मनमें विचार करने लगे कि 'अब मैं क्या करूँ ? कहाँ जाऊँ ? परिक्रमा तो मुझसे हो नहीं सकेगी; क्योंकि कोसभर चलनेके बाद आगे मुझसे चला जायगा नहीं । फिर सारी पृथ्वीकी परिक्रमा करके में

स्तान किया और माता-पितासे इस प्रकार कहा ।

-------

गणेशजी बोले—पिताजी एवं लिये वहाँ दो आसन स्थापित किये हैं। आप क्तंतियं ।

बह्मजी कहते हैं-मूने ! गणेशकी हमलोगोंने पहलेसे ही एक ऐसा नियम बना बात सुनकर पार्वती और परमेश्वर उनकी रखा है, जो तुम दोनोंके लिये सुखदायक पूजा पहण करनेके लिये आसनपर होगा । अब हम यथार्थरूपसे उसका वर्णन विराजमान हो गये । तब गणेशने उनकी करते हैं, तुमलोग प्रेमपूर्वक सुनो। प्यारे विधिपूर्वक पूजा की और बारंबार प्रणाम करते हुए उनकी सात बार प्रदक्षिणा की। बेटा नारद ! गणेज तो वृद्धिमागर थे ही, वे हाच जोड़कर प्रेमपध माता-पिताकी बहत



 संक्षिप्र तिक्पराण क \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* शिव-पार्वतीकी पूजा करके प्रदक्षिणा कर ली

प्रकारसे सुति करके बोले। गणेशजीने कहा—हे माताजी ! तथा है है, अतः मेरी समुद्रपर्यन्त पृथ्वीकी परिक्रमा

386

पिताजी ! आपलोग मेरी उत्तम बात सुनिये पूरी हो गर्यो । धर्मके संग्रहभूत येदों और और शीघ्र ही मेरा शुभ विवाह कर दीजिये।

ब्रह्माजी कहते हैं-मूने ! महात्मा गणेशका ऐसा बचन सुनकर वे दोनों माता-

चिता महाबद्धिमान गणेशसे बीले ।

शिवा-शिवने कहा—बेटा ! तू पहले काननोंसहित इस सारी पृद्धीकी परिक्रमा

तो कर आ। कुमार गया हुआ है, तु भी जा और उससे पहले लौट आ (तब तेरा विवाह

पहले कर दिया जायगा) । ब्रह्माजी कहते 8-n3 ! वियमपरायण गणेज माना-पिनाकी ऐसी

बात सुनकर कृषित हो तुरंत बोल उठे। गणेशजीने कहा-हे माताजी ! तवा हे पिताजी । आप दोनों सर्वजेष्ठ, बर्मसप

और महाबुद्धिमान् हैं, अतः धर्मानुसार मेरी बात सुनिये। पैने सात बार पृथ्वीकी परिक्रमा की है, फिर आपलोग ऐसी बात क्यों कह रहे हैं ? बहाजी कहते हैं— पूर्व ! शिव-पार्वती तो बड़े लीलानन्दी ही ठहरे, वे गणेशका

कथन सुन लोकिक गतिका आक्षय लेकर बोले। शिव-पार्वतीने कहा-पुत्र ! तूने

समूद्रपर्यन्त विस्तारवाली बडे-बडे काननोसे यक्त इस सप्रद्वीपवर्ती विद्याल पृथ्योकी

परिक्रमा कब कर ली ? ब्रह्माजी कहते हैं-मने ! जब दिाय-

पार्थतीने ऐसा कहा, तब उसे सुनकर महान् बद्धिसम्पन्न गणेश बोले। गणेशजीने कहा-माताजी

पिताजी ! मैंने अपनी बुद्धिसे आप दोनों करते हुए बोले ।

ज्ञाखोंमें जो ऐसे वचन मिलते हैं, ये सत्य हैं अधवा अमत्य ? (वे वचन है कि) जो पुत्र

माता-पिताकी पूजा करके उनकी प्रदक्षिणा करता है. उसे पृथ्वी-परिक्रमाजनित फल सुलभ हो जाता है। जो माता-चिताको चरपर

छोड़कर तीर्थ-यात्राके लिये जाता है, यह मीता-चित्तावते हत्यासे मिलनेवाले पापका भागी होता है: क्योंकि पुत्रके लिये माता-पिताका चरण-सरोज ही महान् नीर्थ है। अन्य तीर्थ तो दूर

जानेपर प्राप्त होते हैं, परंतु धर्मका साधनभूत यह तीर्थ तो पासपे ही सुरूभ है। पत्रके लिये

(माता-पिता) और स्रोके लिपे (पति) ये होनो सन्दर तीर्थ घरमें ही वर्तमान हैं। ऐसा जो वेद-झास्त्र निरन्तर उद्घोषित करते रहते हैं, उसे फिर आपलोग असत्य कर दीजिये । (और यदि यह असत्य हो जायना तो ) निस्संदेह वेद मी असन्य हो जायगा और बेदद्वारा वर्णित

आएक) यह स्वस्य भी झठा समझा जायगा ।

इसल्दियं या तो शीघ्र ही मेरा शुध्र विवाह कर

दीजिये अच्छा यों कह दीजिये कि वेद-शास्त्र डाठे हैं। आप दोनों धर्मरूप हैं, अत: श्रली-मांति विचार करके इन दोनोंमें जो परमोत्तम प्रतीत हो, उसे प्रयक्षपूर्वक करना चाहिये। बहाबी कहते हैं-भूने । तब जो बृद्धियानों में श्रेष्ठ, उत्तम बृद्धिसम्पन्न तथा महान्

ज्ञानी है, वे पार्वतीनन्दन गणेश इतना कहकर चुप हो गये । उधर वे दोनों पति-पत्नी जगदीश्वर शिव-पार्वती गणेशके वचन सुनकर भरम विस्पित हुए। तदनसर वे यथार्थभाषी एवं अद्भुत बुद्धिवाले अपने पुत्र गणेशकी प्रशंसा एवं

दिला-दिश्यने कहा-बेटा । तू पहान् और फिर वे डरके विवाहके सम्बन्धमें उत्तम आत्मबलमे सम्पन्न है, इसीसे गुइरमें निर्मल विचार करने लगे। इसी समय जब प्रसन्न बिलकुल सत्य है, अन्यथा नहीं है। दु:सका अवसर आनेपर जिसकी बृद्धि विशिष्ट हो जाती है, उसका दु:ख उसी प्रकार विनष्ट हो जाता है, जैसे सूर्यके उदय होते ही अन्धकार। जिसके पास बुद्धि है, वही बलवान् हैं; बुद्धिहीनके पास बल कहाँ। पुत्र ! बेद-शास्त्र और पुराणोंमें बालकके लिये धर्म-पालनकी जैसी वात कही गयी है, यह सब तूने पूरी कर ली। तुने जो बात की है, वह दूसरा कीन कर सकता है। हमने तेरी वह बात यान ली. अस इसके विचारित नारी करेंगे।

ब्रह्माओं कहते हैं--नारद ! यो कहकर



उन दोनोंने युद्धिसागर गणेजको सान्वना दी

युद्धि उत्पन्न हुई है। तूने जो बात कही है, वह बुद्धिवाले प्रजापति विश्वरूपको शिवजीके उद्योगका पता चला, तब उसपर विचार करके उन्हें परम सूख प्राप्त हुआ। उन प्रजापति विश्वरूपके दिव्यरूप-सम्पन्न एवं सर्वाङ्गरोधना के सुन्दरी कन्याएँ थीं, जिनका नाम 'सिद्धि' और 'बृद्धि' था। भगवान ज्ञाकर और गिरिजाने उन दोनोंके साथ हर्पपूर्वक गणेशका विवाह-संस्कार सम्पन्न कराया । उस विवाहके अवसरपर सम्पूर्ण देवता प्रसन्न होकर पथारे। उस समय द्वाव और पार्वतीका जैसा मनोरथ का, उसीके अनुसार विश्वकर्माने वह विवाह किया। उसे देखकर ऋषियों तथा देवताओंको परम हर्व प्राप्त हुआ। मुने ! गणेशको भी उन दोनों पविद्योंके मिलनेसे जो सुख प्राप्त हुआ, उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। कुछ कालके पश्चाद महात्पा गणेशके उन दोनों प्रतिपोसे दो दिव्य पुत्र उत्पन्न हुए । उनमें गणेशपत्नी सिद्धिके गर्धसे 'क्षेप' नामक पुत्र पैदा हुआ और बुद्धिके गर्भसे जिस परम सुन्दर पुत्रने जन्म लिया, उसका नाम 'रहाभ' हुआ। इस प्रकार जब गणेश अजिन्य सुखका भोग करते हुए निवास करने लगे, तब इसरे पुत्र स्वापिकार्तिक पृथ्वीकी परिक्रमा करके लौटे। उस समय नारदजीने आकर कुमार स्कन्दको सब समाचार सुनाये । उन्हें सुनकर कुपारके घनमें बड़ा क्षोभ हुआ और वे पाता-पिता शिवा-शिवके द्वारा रोके जानेपर भी न रुककर क्रीझपर्वतको ओर चले गये। देवचें ! उसी दिनसे शिव-पुत्र स्वामि-

कार्तिकका कुमारत्व (कुँआरपना) प्रसिद्ध

हो गया। उनका नाम त्रिलोकीमें विख्यात हो पुत्र-छेहसे बिह्नल होकर प्रत्येक पर्वपर गया। वह शुभदायक, सर्वपापहारी, कमारको देखनेके लिये जाते हैं। पुण्यमय और उरकृष्ट ब्रह्मचर्यकी श्रांति अमावास्याके दिन वहाँ खयं शम्भ प्रधारते हैं प्रदान करनेवाला है। कार्तिककी पूर्णिमाको और पूर्णिमाके दिन पार्वतीजी जानी है। सभी देवता, ऋषि, तीर्थ और मुनीश्वर सदा मुनीश्वर ! तुमने स्वामिकार्तिक और कुमारका दर्शन करनेके लिये (क्रीश- गणेशका जो-जो वृत्तान्त मुझसे पूछा था, पर्वतपर) जाते हैं। जो मनुष्य कार्तिकी वह सब मैंने तुम्हें कह सुनाया। इसे सुनकर पूर्णिपाके दिन कृत्तिका नक्षत्रका थोग बुद्धिमान् मनुष्य समस्त पापीसे मुक्त हो जाता होनेपर स्वाधिकार्तिकका दर्शन करता है, है और उसकी सभी शुभ कामनाएँ पूर्ण हो उसके सध्यूर्ण पाप नष्ट हो जाते हैं और उसे जाती हैं। जो मनुष्य इस चरित्रको पढ़ता पनोषाञ्चित फलकी प्राप्ति होती है। इचर अवचा पदाता है एवं सुनता अधवा सुनाता स्कन्दका बिछोह हो जानेपर उमाको महान् है, निस्संदेह उसके सभी मनोरथ सफल हो दःख हुआ । उन्होंने दीनबातसे अपने स्वामी शिवजीसे कहा—'प्रभो । आप सुझे साथ लेकर वहाँ व्यक्तिये।' तब विवाको स्व देनेके निमित्त स्वयं भगवान शंकर अपने एक अंशसे दम पर्वतपर गये और सूख-दायक महिलकार्जन नामक ज्योतिरिहेड्के रूपयं वहाँ प्रतिष्ठित हो गये। वे सत्पुरुपोकी गति तथा अपने सभी मक्तोंके मनोरख पूर्ण करनेवाले हैं। वे आज भी शिवाके सहित उस पर्वतपर विराजमान है।

बेटा नारद ! बे दोनो शिवा-शिव भी

जाते हैं। यह अनुपय आख्यान पापनाशक, कॉर्तिप्रद, सुरावर्धक, आयु वहानेवाला, खर्गको प्राप्ति करानेवाला, पुत्र-पीक्षकी वृद्धि करनेवाला, मोक्षप्रद, शिवजीके उत्तम ज्ञानका प्रहाता, ज्ञिब-पार्वतीमें प्रेप उत्पन्न करनेवाला और शिवधक्तिवर्धक है। यह कल्याणकारक, शिवजीके अहैत जानका दाता और सदा शिवपय हैं; अतः मोक्षकामी एवं निकाम भक्तोंको सदा इसका भवण करना चाहिये। (अध्याय २०)

॥ स्डसंहिताका कुमारखण्ड सम्पूर्ण ॥

#### रुद्रसंहिता, पञ्चम (युद्ध) खण्ड

तारकपुत्र तारकाक्ष, विद्युन्पाली और कमलाक्षकी तपस्या, ब्रह्माद्वारा उन्हें वर-प्रदान, मयद्वारा उनके लिये तीन पुरोंका निर्माण और उनकी सजावट-शोभाका वर्णन

और खामिकार्तिककी उत्तम कथाओंसे वे जितेन्द्रिय, सदा कार्यके लिये उदात. ओतप्रोत तथा आनन्द प्रदान करनेवाला है, संयमी, सत्यवादी, दृहवित, महान् वीर और भगवान् संकरके गृहस्य-सम्बन्धी उस उतम देवाँसे ब्रेष्ट करनेवाले थे। उन तीनोंने सभी चरित्रको हमने सुन लिया । अब आप कृपा उत्तमोत्तम एवं मनोहर भोगोंका परित्याग करके उस परमोत्तम चरित्रका वर्णन करके चेरपर्वतकी एक कन्दरामें जाकर कीजिये, जिसमें राइदेशने खेल-ही-खेलमें परम अञ्चल सपस्या आरम्ब की। यहाँ दुष्टोंका क्या किया था। महान् वीर्यशाली उन्होंने हजारों वर्षोतक ब्रह्माजीकी भगवान् प्रांकरने देव-द्रोक्तियोंके तीनों प्रमन्नताके हित्ये अत्यन्त उप तप किया। नगरोंको एक ही साथ एक ही बाणसे किस कारण एवं कैसे भस्य कर डाला था? भगवन् । जिनके भारतमे बालबन्द्रमा सुजोचित है तथा जो सदा मायाके साब विद्वार करनेवाले हैं, उन घगवान् शंकरका चरित तो देवर्षियोंको आनन्द प्रदान करनेवाला है। आप वह सारा श्रारत विस्तारपूर्वक वर्णन कीविये ।

अध्याजी बोले-ऋषित्रेष ! पहले किसी संपद्म व्यासने सनत्कृपारमं ऐसा ही प्रश्न किया था। उस सपय सनक्रमारने जो कछ उत्तर दिया था, वहीं में वर्णन करता है।

उस समय सनत्क्रमारने कहा या-पहाबुद्धिपान व्यासजी ! विश्वका संहार करनेवाले चन्त्रमीलि दिवने जिस प्रकार एक ही बाणसे त्रिपुरको भस्म किया था. वह चरित्र कहता हैं; सूनो । पुनीधर । जब शिवकुमार सकदने तारकासुरको भार तुन्हारी कामनाके अनुसार तुन्हें सभी वर डाला, तम्र उसके तीनी पुत्रांको महान् संताप प्रदान करूँगा । देखद्रोहियो ! मैं सबकी हुआ। उनमें तारकाक्ष सबसे ज्येष्ट था, तपस्याके फलदाता और सर्वदा सब कुछ विद्यन्याली पडाला या और छोटेका नाम करनेमें समर्थ है; अत: बताओ, तुपलोगोंने

नारदर्जीने कहा-पिताजी ! जो गर्णदा कमलाक्ष था । उन तीनोमें समान बरू था । तब सर और असुरोंके गुरु महावदास्त्री ब्रह्माकी इनकी तपस्यासे अत्यन्त संतुष्ट होकर उन्हें वर देनेके लिये प्रकट हुए।

लहाजीने कहा-महादैत्यो ! मै तुम-लोगोंके तपसे प्रसन्न हो गया है, अतः



 मंत्रिय किल्पुराण ६ 

340

इतना घोर तप किसलिये किया है ? कहते हैं- मने!

ब्रह्माजीकी वह बात सुनकर उन सबने माँग लो, जो देवता और असरोंके लिये अञ्जलि बौधकर पितामहके बरणोंमें प्रणिपात किया और फिर धीरे-धीरे अपने

पनकी बात कहना आरम्भ किया। प्रसन्न हैं और हमें बर देना चाहते हैं तो यह

वर दीजिये कि समल प्राणियोंमें हम सबके लिये अवध्य हो जायै । जगनाथ ! आप हमें स्थिर कर दें और हमारे जरा, रोग आदि सभी शत्र नष्ट हो जायै तथा कभी भी मृत्य हमारे समीप न फटके। हमलोगोका ऐसा विचार है कि हमलीग अजर-अगर से जाये और जिलोकीयें अन्य सची प्राणियोको मीतके पाद उतारते रहे: क्योंकि ब्रह्मन् !

यदि पाँच ही दिनीमें कालके गालमें चला

जाना निश्चित ही है तो अतुल लक्ष्मी.

उत्तमोत्तम नगर, अन्यान्य भोग-सामग्री,

उत्कार पर और ऐश्वर्यमे क्या प्रयोजन है। मेरे विचारसे तो उस प्राणीके लिये वे सभी व्यर्थ है। सनत्कुमारजी कहते हैं-महर्षे ! उन

तपस्वी देत्योकी यह बात सनकर ब्रह्मा अपने खामी गिरिशायी भगवान शंकरका ध्यान करके बोले।

व्यक्षाजीने कहा-असूरो । अपरत्व सभीको नहीं फिल सकता, अतः तुमलोग अपना यह विचार छोड़ दो । इसके अतिरिक्त अन्य कोई वर जो तब्हें रुवता हो, माँग लो। क्योंकि देत्यो ! इस भूतलपर जहाँ कहीं भी जो प्राणी जन्मा है अथवा जन्म लेगा, वह

जगत्में अजर-अमर नहीं हो सकता।

करते हुए कोई ऐसा दुर्लभ एवं दुस्साध्य वर अज्ञाक्य हो । उस प्रसङ्भे तुमल्लेग अपने

अपनी बुद्धिसे विचारकर मृत्युकी वञ्चना

बलका आश्रय लेकर प्रश्नक-पृथक अपने मरणमें किसी हेतको माँग हो, जिससे दैत्य योले —हेबेश ! यदि आए हमपर तुष्हारी रक्षा हो जाग्र और पृत्यु तुन्हें बरण न कर सके।

सनत्वसम्बर्धाः कहते हैं—सहवें ! ब्रह्माजीके ऐसे यचन सुनकर वे दो घड़ीतक ध्यातस्य हो गये. फिर कुछ सोच-विचारकर सर्वलोकपितायह ब्रह्माजीसे बोले । दैत्योने कहा-भगवन् ! यद्यपि

हमलोग प्रवल पराक्रमी है तथापि हमारे

यास कोई ऐसा धर नहीं है, जहाँ हम शत्रुओंसे सुरक्षित रहकर सुरवपूर्वक निवास कर सकें; अत: आप हमारे किये ऐसे तीन नगरोंका निर्माण करा दीजिये, जो आसन्त अद्भा और ग्रम्पूर्ण सम्पत्तियोंसे ग्रम्पन्न हो तवा देवता जिनका प्रधर्पण न कर सके। रोकेश ! आप तो जगदगुरु है। हमलोग आपकी कुपासे ऐसे तीनों पुरोंमें अधिष्ठित होकर इस पृथ्वीपर विचरण करेंगे। इसी बीच नारकाक्षने कहा कि विश्वकर्मा मेरे

लिये विस नगरका निर्माण करें, यह खर्णभय हो और देशता भी उसका भेदन न कर सके। तत्प्रधात कपलाश्चने चाँदीके बने हुए अत्यत्त विशाल नगरकी यालना की और विद्युन्पालीने प्रश्नन्न होकर बज्रके समान कठोर लोहेका बना हुआ बड़ा नगर माँगा। ब्रह्मन् ! ये तीनों पुर मध्याह्नके समय अचिजित् मुहर्तमें चन्द्रमाके पुष्य शक्षत्रपर स्थित होनेपर एक स्थानपर मिला करें और इसलिये पापरहित असुरो ! तुमलोग खयं आकाशमें नीले बादलोंपर स्थित होकर ये क्रमञ्चः एकके उपर एक रहते हुए लोगोंकी गवा। इस प्रकार उन तीनो पुरोको पाकर

दृष्टिसे ओज़ल रहें । फिर पुष्करावर्त नापक भहान् बल-पराक्रमसे सम्पन्न वे तारकासुरके कालमेघोंके वर्षा करते समय एक सहस्र लड़के उनमें प्रविष्ट हुए और समस्त भोगोंका वर्षके बाद ये तीनों नगर परस्पर पिले और उपभोग करने रूपे। वे नगर कल्पवृक्षीसे एकीभावको प्राप्त हो, अन्यद्या नहीं । उस व्याप्त तथा हाथी-घोड़ोसे सम्पन्न थे । उनमें समय कृतिवासा धरावान् शंकर, जो मणिनिर्मित जालियोंसे आखादित बाहोरे वैरभावसे रहित, सर्वदेवनय और सबके देव अहरू बने हुए थे। वे बदारागके बने हुए एवं है। लीलापूर्वक सम्पूर्ण सामग्रियोसे पुतः सूर्य-मण्डलके समान चमकीले विमानीसे, एक असम्बद्ध रक्षपर बैठकर एक अनोसी बाणसे हमारे पुरोका भेदन करें। किंतु शोभायमान थे। कैलास-शिखरके समान भगवान् शंकर सदा हमलोगोंके वन्दनीय, कैसे तथा चन्द्रमाके समान उरुवल दिख्य मांग रहे हैं।

देत्योका कथन सुनकर सृष्टिकर्ता लोकपिताध्व ब्रह्माने शिवजीका स्वरण करके उसमें कहा कि 'अच्छा, ऐसा ही होगा।' फिर पथको भी आज्ञा देने हुए उन्होंने कहा-'हे मय ! तम सोने, खीढी और लोहेके तीन नगर बना हो ।' वो मयको आदेश देकर ब्रह्माजी उन नारक-पुत्रोके देशते-देखते अपने धाम स्वर्गको चले गये। तदनन्तर वैर्वधाली मयने अपने तपोबलसे नगरोका निर्माण करना आरब्ब किया। वृक्ष लगे थे, जिनसे ये नगर विशेष मनोहर उसने तारकाक्षके लिये स्वर्णपय लगते हो। वे झुंड-के-झुंड यदमत कमलाक्षके लिये रजतमय और विद्युन्याली- गजराजोसे, सुन्दर-सुन्दर घोड़ोंसे, नाना के लिये लीहमय-यो तीन प्रकारके उत्तम प्रकारके आकार-प्रकारवाले रथी एवं दुर्ग तैयार किये। वे पुर कमदाः स्वर्ग, दिविकाओसे अलंकत थे। उनमें अन्तरिक्ष और भूतलपर निर्मित हुए थे। समवानुसार पृथक्-पृथक् क्रीडास्वलं बने थे असुरोंके हितमे तत्पर रहनेवाला मय इन और वेदाध्ययनकी पाठशालाएँ भी भिन्न-तीनों पुरोको तारकाक्ष आदि असुरोके भिन्न निर्मित हुई थीं। वे पापी पुरुषोके लिये हवाले करके खयं भी उसीमें प्रवेश कर मन-वाणीसे भी अगोचर थे। उन्हें सदासारी

पूज्य और अभिवादनके पात्र हैं; अतः प्रासादी तथा गोपुरोसे उनकी अद्भुत शोधा वे हमत्येगोंको कैसे भस करेंगे-मनमें हो सी वे अध्यराओं, गन्धर्वी, सिद्धी ऐसी धारणा करके हम ऐसे दुर्लम बरको तथा चारणोसे ज्ञाबारण घर थे। प्रत्येक महलमें जिवालय तथा अधिहोत्रपालाकी सनत्कुमारजी कहते हैं — ज्यासजी ! उन अविद्या हुई श्री । उनमें शिवभक्ति-परायण शास्त्रज्ञ ब्राह्मण सदा निवास करते थे। ये बावली, कुप, तालाव और बड़ी-बड़ी तलैयोसे तथा समूह-के-समूह स्वर्गसे ज्यूत हुए वृक्षोसे युक्त उद्यानों और वनीमें सुझोचित थे। बड़ी-बड़ी नदियों, नदों और छोटी-छोटी मरिताओंसे, जिनमें कमल खिले हुए थे, उनकी शोधा और बढ़ गयी थी। उनमें सम्पूर्ण कामनाओंको पूर्ण

करनेवाले अनेको फलाके भारसे लये हुए

जिनमें चारों ओर दरवाजे लगे थे,

 मंत्रिक दिलपुराण • 

345

उनमें सदा युद्धकी लालसा भरी रहती थी। वे बड़े-बड़े समरोंसे प्रेम करनेवाले थे, ब्रह्मा और शिवका पूजन करनेसे उनके पशक्रम विश्वज्ञ सनल्हमारणी कहते है—यहर्षे ! तदननार तारक-पुत्रोके प्रभावसे दग्ध हुए इन्ह

अपना दखड़ा सुनाते हुए कहा । देवता बोले- पात: ! त्रिप्रोके स्वामी तारक-पत्रीने तथा मयासरने समस्त स्वर्गवासियोंको संतप्त कर दिया है। ब्रह्मन् ! इसीलिये हमलोग द:स्ती होकर आपकी शरणमें आये हैं। आप उनके बधका कोई उपाय कीजिये, जिससे हपलोग सहासे रह सके।

आदि सभी देवता दु:सी हो परस्पर सलाह

करके ब्रह्माजीकी शरणमें गये । वहाँ सम्पूर्ण

देवताओंने दीन होकर प्रेमपूर्वक पिनामहको

प्रणाम किया और अवसर देखकर उनसे

सर्वत्र पवित्र कर रहा। धा । उनमें महाभाग अर्जन किया गया है, वे सभी धर्म और शिवके अरबीर दैत्य और अति-स्पृतिके अर्थके तत्त्वतः प्रेमी देवता वहीं बारों और व्याप्त थे। उन एवं स्वधर्मपरापण ब्राह्मण अपनी विषयों तथा नगरोमें प्रवेदा करके वे देख सदा पुत्रोंके साथ निवास करते थे। उनमें मयद्वारा ज्ञित्वचिकतिरत होकर सारी त्रिलोकीको सुरक्षित ऐसे सुदृढ़ पराक्रभी वीर भरे हुए थे, जायित करके विज्ञाल राज्यका उपभोग करने जिनके केश नील कमलके समान नीले और लगे। मुने ! इस प्रकार वहाँ निवास पुँचराले थे। ये सभी सुद्दिक्तित थे, जिससे करनेवाले उन पुण्यात्माओंके सुख एवं प्रीतिपूर्वक उत्तम राज्यका पालन करते हुए बहुत रहेबा बतल स्वतीत हो गया। (अध्याव १)

पुण्यक्षील महात्मा ही देख सकते थे। पति- थे; ये सूर्य, मसदगण और महेन्द्रके समान सेवापराच्या तथा कुथपेसे विमुख रहनेवाली अली हे और देवताओं के मधन करनेवाले थे। पतिव्रता नारियोंने उन नगरीके उत्तम स्वलोंको वेदों, जाखों और पुराषोंमें जिन-जिन धर्मीका

### तारक-पुत्रोंके प्रभावसे संतप्त हुए देवोंकी ब्रह्माके पास करुण पुकार, ब्रह्माका उन्हें शिवके पास भेजना, शिवकी आज्ञासे देवोंका विष्णुकी शरणमें जाना और विष्णुका उन दैत्योंको

#### मोहित करके उन्हें आचार-भ्रष्ट करना प्रह्माजीने कहा-देवगणो ! तुम्हें कन

देखोंको बढाया है, अत: मेरे हाथों इनका बध होना उचित नहीं । साथ ही त्रिएरमें इनका पुण्य भी घुद्धिंगत होता रहेगा। अतः इन्द्रमहित सभी देवता दिवजीसे प्रार्थना करें। ये सर्वाधीश यदि प्रसन्न हो जायेंगे तो वे ही तुमलोगोंका कार्य पूर्ण करेंगे। सन्त्रभारजी कहते हैं — व्यासजी !

द्यानवोसे विशेष भय नहीं करना चाहिये। मैं

उनके बधका उपाय बतलाता हैं। भगवान्

डिव्य तप्हारा कल्याण करेंगे । मैंने ही इन

ब्रह्माजीको यह वाणी सनकर इन्द्रसहित सभी देवता द:स्ती हो उस स्थानपर गये, जहाँ वृषयञ्ज्ञज द्विव आसीन थे। तब उन सबने

अहारि बाँधकर देवेशर शिवको भक्तिपूर्वक वे विश्वराधीश महान् पुण्य-कार्योपे लगे शुर् करके सार्थ-साधनमें निषुण इन्द्र आदि देवताओंने दीनध्ययमे कंपा इस्काये हर हाथ जोड़कर प्रस्तुत स्वार्धको निवेदन करना आरम्ब किया।

रेवलाओंने कहा—महादेव ! सारकके पुत्र तीनो भाइयोने मिल्फर इन्द्रसहित

समल देवताओंको परास्त कर दिवा है। भगयन् ! उन्होंने त्रिलोकीको तथा मुनीचरोंको अपने अधीन कर लिया है और सम्पूर्ण सिद्ध स्थानीको नष्ट-प्रष्ट करके सारे जगतको उत्पीहित कर रखा है। ये हारूप देख समल व्याभागीको साथ पहण करते है। उन्होंने ऋषि-धर्मका निवारण करके अधर्मका विकार कर रखा है। शंकर है विशुध ही से तारक-पुत्र समस्त प्राणियोके लिये अयध्य हैं, इसीलिये ये खेळानुसार सभी कार्य करते रहते हैं। प्रश्नी ! ये विपुरनिवासी दारूण देख जनतक जगल्का विनाश न कर डालें, उसके पहले ही आप किसी ऐसी नीतिका विधान करें, जिससे इसकी रक्षा हो सके।

सनत्कृमारको जदने है—सूने ! यो भाषण करते हुए उन स्वर्गवासी इन्हादि देवीकी बात सुनकर दिवाजी उत्तर देते हुए बोले ।

प्रणाय किया और केशा प्रकाकर लोकोंके हैं; और ऐसा निपम है कि जो पुण्यात्वा हो, कल्याणकर्ता शंकरका सावन किया। उसपर विद्वानोंको किसी प्रकार भी प्रहार मुने ! इस प्रकार नाना प्रकारके दिव्य नहीं करना चाहिये। ये देवताओं के सारे रतोत्रोद्वारा त्रिशुरूधारी परमेखरकी स्तृति महान् कष्टीको जानता है; फिर भी ते देख बढ़े प्रकार है, अतः देवला और असुर पिलकर भी उनका यथ नहीं कर सकते। ये तारक-पुत्र सव-के-सव पुष्य-सम्पन्न है, इसल्पि उन सभी त्रिपुरवासियोका यथ इस्माध्य है। यदाचि मैं रणकर्कश है, तवाचि जान-बहुमकर में पित्र-डोह कैसे कर सकता है: ज्योंकि पहले किसी सगय ब्रह्मात्रीने कहा जा कि विश्वहोहसे बढ़कर दूसरा कोई बद्दा वाच नहीं है। सन्पुरुवोने अहाहत्यारे, शराबी, बोर तथा वत-भक्त करनेवारेके हिंठवे प्राविक्षणका विधान किया है: पांत कृतप्रके उद्धारका कोई उपाय नहीं है।\* देवलाओ ! तुबलोग भी तो धर्मग्र हो, अत: वर्जदृष्टिये क्वितारकर तुप्ही बताओं कि जब वे हैंच मेरे चक है, तब में उन्हें कैसे मार प्रकरा है। इसलिये अमरो ! जनतक थे देख मेरी धिकामे तत्पर हैं, तवतक उनका वय असच्यव है। तथापि तुपलोग विष्णुके पास जाकर उनसे यह कारण नियंदन करो । तदननार देवगण भगवान विष्णुके

सचीच गर्ध और उनके द्वारा ऐसी स्वसम्बा की गर्पी कि जिससे वे असर ग्रंप-सनातन धर्मसे विपुख होकर सर्वधा अनाचारपरावण हो गये। बेटिक धर्मका नाश होनेसे वहाँ कियोने पातिव्रत-धर्म छोड हिल्लीने कहा-रेवनण ! इस समय दिया, पुरुष इन्द्रियोंके वश हो गये। यो

(कि. ए स्ट रेट युद्ध मान्ड ३ (५)

<sup>•</sup> बहुन्ने च सुन्। च रहेने चहाले रूप । निपारिकांद्र सदिः पुनाने गति निकृति ।

 मंदिस शिवपुरागः « 

स्त्री-पुरुष सभी दुराचारी हो गये । देखाराचन, प्राप्त लक्ष्मी वहाँसे वर्ली गर्यी । इस प्रकार श्राद्ध, यज्ञ, त्रत, तीर्थ, ज्ञिय-विष्णु-सूर्य- वहाँ अधर्मका विस्तार हो गया। मुने । तब

368

तथा अलक्ष्मी उन परोमें जा पहेंची। तपसे

गणेश्र आदिका पुत्रन, स्नान, दान आदि शिथेच्छासे भाइयोसहित उस देखराजकी सभी श्रुप आवरण नष्ट हो गये। तप माया तथा मयको भी शक्ति कुण्ठित हो गयी। (अध्याव २-५)

देवांका शिवजीके पास जाकर उनका स्तवन करना, शिवजीके त्रिपुर-वधके लिये उद्यत न होनेपर ब्रह्मा और विष्णुका उन्हें समझाना, विष्णुके बतलाये हुए शिव-मन्त्रका देवोद्वारा तथा विष्णुद्वारा जप, शिवजीकी प्रसन्नता और उनके लिये विश्वकमांद्वारा सर्वदेवमय रथका निर्माण

क्तीजिये। सनल्यारजीने करा-पाचे । जब नीका चिद्र है, जिससे आप नीकफण्ठ तीनी पुरोकी पूर्वीक दशा हो गयी, देखोने कहरलते हैं। आप बिद्धप एवं प्रजेता है, विवार्तनका परित्याग कर दिया, सध्यूर्ण आय रहको हमारा प्रणाम है। स्थी-धर्म नष्ट हो गया और चारों ओर असुरनिकन्दन । आप ही हमारी सारी दुराचार फैल गया, तब भगवान् विष्णु और आपत्तियोंके निवारण करनेवारे हैं, अतः प्रधाके साथ सब देवता केरलस पर्वतपर ऋदासे आप ही हपारी गति हैं और आप ही

गये और सुन्दर झन्दोंने दिवकी खुति करने सर्वदा हमस्त्रेगोंके बन्दनीय है। आप सबके लगे—'महेश्वर देव ! आप परपोल्ह्य आदि हैं और आप ही अनादि भी है। आप आत्मवरूसे सापन्न हैं: आप ही सृष्टिके कर्ता ही आनन्दस्वस्त्य, अन्यय, प्रभु, प्रकृति-ब्रह्मा, पालक विष्णु और संहर्ता रह हैं: पुरुषके भी साक्षात रहा और जगदीश्वर हैं। परब्राह्मश्रह्म आपको नमस्कार है।' यो आप ही स्त्रोगुण, सन्वगुण और तमीगुणके

व्यासनीने पूरा—सनत्कृषारजी ! जब स्ट्रमन्त्रका केंद्र करोहकी संख्यातक जप भाइयो तथा पुरवासियोसहित इस किया। तबतक सभी देवता उन महेश्वरमें देवराजको बुद्धि विशेषकथ्ये भोडाच्छन्न हो भन एनाकर यो उनको खुति करते रहे। गयी, तब उसके बाद कौन-सी घटना देवीने कडा-प्रभी । आप समत पटी ? विभी ! वह सारा वृतान वर्णन प्राणियोंक आत्मसक्य, कल्याणकर्ता और भक्तीकी बोडा हरनेवाले हैं। आपके गलेंगे

पहादेवजीका सत्वन करके देवाने उन्हें आअयमे ब्रह्मा, विष्णु और रुद्र होकर साष्ट्राङ्ग प्रणाप किया। फिर भगवान् जगत्के कर्ता, भर्ता और संहारक बनते हैं। विष्णुने जलमें लड़े होकर अपने खामी आप ही इस भवसागरसे तारनेवाले हैं। परमेश्वर ज़िवका मन-ही-मन सरण करके आप समल प्राणियोंके लामी, अविनाशी, तन्मय हो दक्षिणापर्तिके द्वारा प्रकटित वरटाता, याद्व्ययस्वरूप, घेटप्रतिपाद्य और

वाच्य-बावकतासे रहित हैं। योगवेता वोथी असूर, ब्राह्मण और अन्यान्य स्थायर-बहुय आप ईशानसे पुक्तिकी याजना करते हैं। आप योगियोंके हदवकपलको कर्णिकापर विराजमान रहते हैं। वेद और मंत्रजन कहते है कि आप परब्रहास्त्ररूप, तत्त्वरूप, तेजोराधि और परात्पर है। शर्ज ! आप प्रबंध्यापी, सर्वात्या और जिलोकीके अधिपति है। भव ! इस जगत्में जिसे परमात्रम कहा जाता है, वह आप ही है। जगइते ! इस जगल्में जिसे देखने, सुनने, सायन करने सथा जानने योग्य बताया जाता है और जो अणुसे भी सूक्ष्म तथा महान्से भी महान है, यह आप ही हैं। आप चारों और हाथ, पैर, नेप्र, सिर, मुख, कान और नाकवाले हैं; अतः आपको चारों ओरसे देवताओंका कार्य करते आये हैं, इसीलिये नमस्त्रार है। सर्वाच्यापिन् । आप सर्वज्ञ, आज भी हमल्प्रेम आपके दसरगायत्र हुए है। सर्वेश्वर, अनावृत और विश्वमय हैं; आप अब आपको नैसी इका हो, वैसा कीजिये। विकापाक्षको सब ओरसे अधिबादन है। सूर्पंकि समान प्रभावशाली है: आपको हम नवे । उस समय उनके मसक अके हए थे । बारों ओरसे दण्डवत्-प्रणाम करते हैं। विशासध्य, आदि-अन्तराून्य, सब्बीसचे तत्त्व, नियामकरहित तथा सपस्त प्राणियाँ-को अपने-अपने कार्योमें प्रवृत्त करनेवाले आपको हमारा सब ओरसे प्रणाम है। आप प्रकृतिके भी प्रवर्तक, सबके प्रपितामह और समल शरीरोंने व्याप्त है: आप परमेश्वरको हमारा नमस्कार है। श्रुतियाँ तथा अति-तत्वके जाता विज्ञतन आपको बरदायक, सपल भूतोंमें निवास करनेवाला, स्वपन्यू और अति-तत्त्वज्ञ यतलाते हैं। नाच ! आपने जगतमें अनेकों ऐसे कार्य किये हैं, जो हमारी समझसे परे हैं; इसीहिन्ये देवता.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

भी आपको ही सुति करते हैं। शम्भो ! जिप्रवासी देखोंने हमें प्राय: नष्ट-सा कर डाला है, अतः आप शीघ्र ही उन असुरोंका विनाश करके ह्रपारी रक्षा कीजिये; क्योंकि देवजल्लभ ! हम देवोंके एकमात्र आप ही यति है। परमेश्वर ! इस समय वे आपकी मायासे मोतित हो गये हैं, अतः प्रधो ! ये पगवान् विष्णुद्वारा बतावी हुई पुक्तिके चक्रमें फैसकर साग धर्म-कर्म छोड़ बैठे हैं। भक्तवत्तल ! हमारे सीभाग्यवश इस सपय उन देखोंने सम्पूर्ण बर्मोका परित्याग कर दिया है और नास्तिक शासका आश्रय हंड रखा है। इत्लादाता ! आप सहारो

सनक्षमार्थी कहते हैं-मुनियर ! इस आप सर्वेशर, भवाध्यक्ष, सत्ययप, प्रकार महेश्वरका माध्य करके देशगण कल्याणकर्ता, अनुपर्मेष और करोड़ों दीनभावसे अञ्चलि बीधकर सामने खड़े हो



+ संक्षिप्त जिववुराण + 346 

इस प्रकार जब सुरेन्द्र आदि देवांने महेश्वरकी समय अवस्य ही उन्होंने अपने धर्मका सुति की और विष्णुने ईशान-सम्बन्धी परित्याग कर दिया है और वे आपकी मन्त्रका जप किया, तब सर्वेश्वर भगवान् भक्तिसे विमुख हो गये हैं: तथापि आपके शिव प्रसन्न हो गये और वृषपर सवार हो सिवा दसरा कोई उनका वध नहीं कर वहीं प्रकट हो गये। उस समय पार्वतीपति सकता। देखों और ऋषियोंके प्राणरक्षक शिवका मन प्रसन्न था। उन्होंने नन्दीश्वरकी पीठसे उत्तरकर विष्णुका आलिङ्कन किया और फिर वे नन्दीपर हाथ टेककर त्यहे राजा है. अतः राजाको धर्मानुसार हो गये और सम्पूर्ण देवताओंकी ओर पापियोंका वध करनेसे पाप नहीं लगता: कुपांचरी दृष्टिसे देखकर गम्भीर वाणीमें इसलिये इस काँटेको उखाडकर साधु-श्रीहरिसे बोले। दिस्तर्जीने कहा देवश्रेष्ठ ! उन राज्य तथा सर्वरहोकाधिपत्यको स्थिर रखना कहना आरम्ब किया ।

अधर्मनिष्ठ दैत्योंके तीनों पुरीको मैं नष्ट कर बाहता हो तो उसे अपने राज्यमें एवं अन्यत्र डार्लुगा—इसमें संशय नहीं है; परंतु वे भी ऐसा ही व्यवहार करना चाहिये। पहार्देत्य मेरे भक्त थे और उनका मन सुदृढ़ इसलिये आप देवगणोकी रक्षाके लिये उद्यत रूपसे मुझमें लगा रहता था; अतः यदापि हो जाइये, जिल्ल्य पत कीजिये। देवदेवेश । इस समय उन्होंने व्याजनका उत्तप धर्मका चड़े-बढ़े पुनीश्वर, यहा, सम्पूर्ण बेद, झासा, परित्याग कर दिया है, तथापि क्या ये मेरे ही द्वारा मारने योग्य हैं ? इसलिये जिन्होंने त्रिपुरवासी सारे देखोंको धर्मभ्रष्ट करके मेरी भक्तिसे विमुख कर दिया है, वे विष्णु अथवा अन्य कोई ही उन्हें क्यों नहीं मारते ? मुनीश्वर ! शामुके ये क्वन सुनकर उन समस्त देवताओंका तथा श्रीहरिका श्री मन उदास हो गया। जब सहिकर्ता ब्रह्माने देखा कि देवताओं और विष्णुके मुखपर उदासी छ। गयी है, तब उन्होंने हाथ जोडकर शामसे बद्याजी बीले—परमेश्वर ! आप योगवेताओंमें श्रेष्ट, परब्रह्म तथा सदासे देवी आपका स्पर्श नहीं कर सकता। साथ हो आपके आदेशसे ही तो उन्हें मोहपें डाला गया है। इसके प्रेरक तो आप ही हैं। इस पुड़ो देवताओंका सम्राद् बतला रहे हैं तो मेरे

जगत् आपका ही कुट्रम्ब है। अजन्मा देव । बीहरि आपके युवराज है और मैं ब्राह्म आपका परोहित है तथा आपकी आज्ञाका पालन करनेवाले शक राजकार्य सँभालने-वाले मन्त्री है। सर्वेदा । अन्य देवता भी आपके ज्ञासनके नियन्त्रणमें रहकर मदा अपने-अपने कार्यमें तत्पर सहते हैं। यह विलक्ल सत्य है। सनत्क्रमारजी कहते हैं-व्यासजी ! ब्रह्माकी यह बात सनकर सरपालक परमेश्वर और त्रहषियोंकी रक्षामें तत्पर हैं; अतः पाप शिवका पन प्रसन्न हो गया। तब उन्होंने ब्रह्माजीसे कहा। शिवजी बोले-ब्रह्मन् ! यदि आप

पहादेव ! साधुओंकी रक्षाके लिये आपके

द्वारा उन प्लेक्डोका वध उचित है। आप तो

ब्राह्मणोंकी रक्षा कीजिये। राजा यदि अपने

में और विष्णु भी निश्चय ही आपकी प्रजा

है। प्रभो ! आप देवताओंके सार्वभीम

सम्राद है। ये श्रीहरि आदि देवगण तथा सारा

पास उस पदके योग्य कोई ऐसी सामग्री तो प्रभावशाली श्रीहरिने जब यो कहा, तब है नहीं, जिससे में उस पदको महण कर सभी देवता पुनः शिवाराधनमें लग गये। सकी; क्योंकि न तो मेरे पास कोई महान् तत्प्रधात् क्षीहरि भी देवों तथा मुनियोंके दिव्य रश्न है, न उसके उपयुक्त सारवि है और कार्यकी सिद्धिके हेतु शिवमें मन लगाकर न संप्रापमें विजय दिलानेबाले वैसे धनुष- विशेषकपसे विधिपूर्वक जपमें तत्पा हो

A PERSONA

शिवजीको जीव प्रस्तुत होते न देशकर गर्छ। इसी समय स्थयं साहतत् जिल पूर्वोक्त सपसा देवता, करवप आदि ऋषि अत्यना जासव धारण करके प्रकट हो गये और याँ व्याकुरु तथा दुःश्री हो गये। तब भगवान, कहने लगे।

हरिने उनसे कहा। भगनान् विष्णु योले—''देवो तथा देवगण तथा उत्तम ततका पालन करनेवाले मुनियो ! तुमलोग क्यों दु:स्त्री हो ग्हे हो ? पुनियो ! मै तुमलोगोके इस जपसे प्रसन्न हो तुम्हें अपने सारे द:स्कका परित्याग कर देना गया 🖡, अत: अब तुमलोग अपना

मेरी बात सुनो । देवगण । तुन्हीं लोग विचार देवताओंने कहा-नेवाधिदेव ! करो कि महान् पुरुषोकी आराधना कल्याणकर्ता जगहीश्वर ! यदि आप हमपर सखसाव्य नहीं होती। मैंने ऐसा सुना है कि प्रमण है तो देवोकी विकलनाका विचार महदाराधनमें पहले महान् कष्ट झेलना पहला करके शीध ही विपुरका संहार कर दीजिये ।

है। पीछे भक्तकी दुवता देखकर इष्ट्रदेव परमेश्वर ! आप दीनवन्धु तथा कृषाकी सान अवद्य प्रसन्न होते हैं। परंतु शिन्न तो समात हैं। आपने ही सदासे हम देवताओंकी गणोंके अध्यक्ष तथा परमेश्वर हैं। ये तो आरंबार विपत्तियोसे रक्षा की है, अतः इस आश्तोष ही उहरे । अतः पहले 'ॐ' का समय भी आप हमारी रक्षा कीजिये ।

उद्यारण करके फिर 'नमः' का प्रयोग करे । सनन्तुमारजी कहते हैं — प्रहार । तब फिर 'शियाय' कहकर दो बार 'शुपम्'का ब्रह्मा और विष्णुसहित देवोकी यह बात उचारण करे । उसके बाद दो बार 'कुरु का सुनकर शिवजी मन-ही-मन प्रसन्न हुए और प्रयोग करके फिर 'शिवाप नमः' 'ॐ' जोड़ पुनः इस इकार बोले । दे। (ऐसा करनेसे '३३ नमः शिकाय शुर्ध

शिवको प्रसन्नताके लिये इस मचका पुनः

एक करोड़ जप करोगे तो शिक्ती अवस्य

तुम्हारा कार्य पूर्ण करेंगे।" पूर्ने !

बाण ही है कि जिन्हें लेकर में मजेपोगपूर्वक वये। मुक्तिब्रेष्ट । इयर देवगण धैर्यसभ्यन ही संप्राममें उन प्रकार दैत्योंका वथ कर वारंबार 'शिव'-'शिव' यो उद्यारण करते सर्कु । यो कहकर ये खुप हो गये । परंतु हुए एक करोड़ जप करके सामने सड़े हो

औरियमें बोले-हरे ! ब्रह्मन् !

वाहिये। अस तुम सब त्येग आदरपूर्वक मनोवाज्ञित वर माँग त्ये।

महोधाने कहा-हरे ! ब्रह्मन् ! शुभं कुरु कुरु शिवाय नमः ॐ यह मस्त देवनण ! तथा मुनियो ! अध प्रिपुरको नष्ट बनता है।) बुद्धिविद्यारदो ! यदि तुपलोग हुआ ही समझो । तुपलोग आदरपूर्धक भेरी बात सुनो (और उसके अनुसार कार्य करों) । मैंने पहले जिस दिव्य रथ, सार्राध,

धनुष और उत्तम वाणको अङ्गीकार किया

+ मेंक्सिट डिव्यप्राण =

396 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

है. यह सब शीध ही तैयार करो । विष्णों करनेवाला है। यह निष्कामके लिये मोक्ष तथा विधे ! निश्चय ही तुम दोनों बिलोकीके तथा साधन करनेवाले पुरुषोंके लिये भुक्ति-अधिपति हो; इसलिये तुम्हें चाहिये कि मेरे लिये प्रयत्नपूर्वक सम्राटके योग्य सारा उपकरण प्रस्तुत कर दो। तुम दोनों सृष्टिके मुजन और पालन-कार्यमें नियुक्त हो, अतः

त्रिपुरको नष्ट हुआ समझकर देवताओंकी सहायनाके रिवये यह कार्च अवस्य करो। यह शुभ यन्त्र (जिसका तुमलोगोने जप पुरुषोके लिये धन, यहा और आयुकी वृद्धि

परमात्वा शिवकी यह बात सनकर सभी देवना परम प्रसन्न हुए और ब्रह्मा तथा किया है) महान् पुण्यमय तथा मुझे प्रसन्न किच्चुको तो विशेष आनन्द प्राप्त हुआ। उस करनेवाला है। यह भुक्ति-मुक्तिका दाता, समय विश्वकर्माने शिवके आज्ञानुसार सम्पूर्ण कामनाओंका पुरक और शिव- विश्वके हितके रिव्ये एक सर्ववेद्यमय तथा भक्तोंके लिये आनन्दप्रद है। यह स्वर्गकामी परम शोधन दिव्य रश्वका निर्माण किया। (अस्याय ६-८)

सर्वदेवमय रथका वर्णन, शिवजीका उस रथपर चढ़कर युद्धके लिये प्रस्थान, उनका पशुपति नाम पडनेका कारण, शिवजीद्वारा गणेशका पूजन और त्रिपुर-दाह, मयदानवका त्रिपुरसे जीवित वच निकलना व्यासजीनं कहा-शैवप्रवर अनुसार रचकी निर्माण-कथाका वर्णन

सनत्कुमारजी ! आपकी बुद्धि बड़ी उत्तम है, करता है, सुनी ! तदनत्तर विश्वकर्माने आप सर्वज्ञ हैं। तात ! आपने परपेश्वर रुद्धदेवके लिये वहे यत्रसे आदरपूर्वक शिवकी जो कथा सुनायी है, वह अत्यन्त सर्वलोकमय दिव्य रधकी रचना की। वह अद्भत है। अब बुद्धिपान् विश्वकर्माने सर्वसम्मत तथा सर्वधृतमय रथ सुवर्णका त्रियजीके लिये जिस देवमय एवं परमोत्कृष्ट बना हुआ था। उसके दाहिने चक्रमें सूर्य दिव्य रथका निर्माण किया था, उसका और वामवक्रमें चन्द्रमा विराजमान थे। वर्णन कीजिये।

कोले।

टाहिने चक्रमें बारह और लगे हुए थे, जिनमें स्तजी कहते है-मने ! व्यासजीकी बारहों सूर्य प्रतिष्ठित थे और बायाँ पहिया यह बात सुनकर पुनीश्वर सनत्क्रमार सोल्ड अरोसे वृक्त था, जिनमें चन्द्रमाकी शिवजीके चरणकपलोंका स्परण करके सोलह कलाएँ विराजपान श्री । उत्तम व्रतका पालन करनेवाले विषेन्द्र ! अश्विनी आदि

मुक्तिका साधक है। जो मनुष्य पवित्र होकर सदा इस मन्तका कीर्तन करता है, सुनता है

अथवा दूसरेको सुनाता है, उसकी सारी

सनत्क्रमारजी कहते हैं—मूने !

अभिलापाएँ पूर्ण हो जाती हैं।

सनत्क्मारजीने कहा-महाबद्धिमान् सभी सत्ताईसी नक्षत्र भी उस वामजक्रकी मुनिवर व्यासजी ! मैं शिवजीके ही शोभा बढ़ा रहे थे। विप्रश्रेष्ठ ! छही ऋतएँ पादपद्मोंका स्मरण करके अपनी बद्धिके उन दोनों पहियोंकी नेमि बनी। अत्तरिक्ष

रथका अग्रभाग हुआ और मन्द्रशचलने खर्णमय उत्तम सोपानका काम सैभाला। रथकी बैठकका स्थान प्रहण किया। लोकालोक पर्वत उसके चारों ओरका उदयाचल और अस्ताचल- ये दोनों उस रथके कुबर हुए। महामेक अग्रिष्टान हुआ और शास्त्रापर्वत उसके आश्रयस्थान हुए। संवत्सर उस रथका येग, उत्तरायण और दक्षिणायन — दोनों लोहधारक, मुहर्त वन्पर (रस्सा), कलाएँ उसकी कीले हुई। काहाएँ उसका घोणा (गासिकास्त्य अप्रधाग), क्षण अक्षदण्ड, निमेष अनुकर्ष (जीवेका काष्ठ) और लव ईबादण्ड हुए। द्युलोक इस रथका वरूथ (क्यरी पर्दा) तथा स्वर्ग और मोक्ष व्यजारी हुई। अन्त्रमु (ऐरावतकी पत्नी) और कामधेनु जुएके अन्तिम छोरपर स्थित हुए। अञ्चल (प्रकृति) उसका ईपादण्ड, बुद्धि नङ्गल, अहंकार कोना और पद्ध महाभूत उसका वल थे। मुनिश्रेष्ट ! इन्द्रियाँ उसे चारों ओरसे चिभूषित कर रही र्थी और श्रद्धा उस रशको चाल थी। उस समय वेदोंके छही अङ्ग ही उसके पूपण और पुराण, न्याय, घीर्धासा तथा धर्षशास्त्र उपभूषण हुए । सम्पूर्ण शुभ लक्षणोंसे युक्त बलसम्पन्न श्रेष्ठ मन्त्र घण्टाके स्थानापन्न हुए और सर्ण तथा आश्रम उसके पाद वने। सहस्र फणोंसे सुशोधित शेषनाग बन्धनरज् हुए और दिशाएँ तथा उपदिशाएँ उसके पाद बनी। पुष्कर आदि तीश्रीने रत्नजटित स्वर्णमञ्ज पताकाओंका स्वान प्रहण किया और चारों समुद्र उस रथके आन्हादन-वस्त्र बने। गङ्गा आदि सभी श्रेष्ठ सरिताओंने समस्त आभूषणोसे विभूषित हो हाथमें बैवर ले यत्र-तत्र स्थित होकर ये रथकी शोधा

पकडनेवाले सारथि हुए और ब्रह्मदैवत ॐकार उन ब्रहादेवका चावुक हुआ। अकारने विशाल छत्रका रूप धारण किया। मन्दराचल पार्श्वभागका दण्ड हुआ । शैलराज हिमालम धनुष और स्वयं नागराज होष उसकी प्रत्यक्का बने । श्रुतिरूपिणी सरस्वती देवी उस धनुषकी घण्टा हुई और महातेजस्त्री विष्णु बाण तथा अप्ति उस वाणके नोक बने । मुने । चारों बेद उस रक्षमें जुतनेवाले बार धोडे कहे गये हैं। इसके बाद शेप बची हुई ज्योतियाँ उन अक्षोंकी आधृषण हुई। विषये उत्पन्न हुई वस्तुओने सेनाका रूप धारण किया, वायु बाजा बजानेवाले और व्यास आदि मुख्य-मुख्य ऋषि वाहवाहक हुए। मुनीश्चर ! अधिक कहनेसे क्या लाग, यें संक्षेपमें ही बतलाता हैं कि ब्रह्माण्डपें जो कुछ वस्तु थी, वह सच उस रथमें विद्यमान थी। इस प्रकार बुद्धिमान् विश्वकर्माने ब्रह्मा और विष्णुकी आज्ञासे इस शुध रथका तथा रथसामग्रीका निर्माण किया था। सनस्क्रमारजी कहते है-महचे ! इस प्रकारक महान् दिव्य रथमें, जो अनेकविध आअयोंसे यक्त था. वेहरूपी अश्वोको सन्दरी स्त्रियोंका रूप धारण किया और जोतकर ब्रह्माने उसे शिवको समर्पित कर दिया। अम्बुको निवेदित करनेके पशात् ओ

विष्णु आदि देवोंके सम्माननीय एवं त्रिशुल

बढाने लगीं। आवह आदि सातों वायुओंने धारण करनेवाले हैं, उन देवेश्वरकी प्रार्थना

उपसोपान और पानस आदि सरोवर उसके

सुन्दर बाहरी विषयस्थान हुए। सारे वर्षाचल

उसके चारों ओरके पाश बने और नीबेके

लोकोके निवासी उस रथका तल भाग हुए।

देवाचिदेव भगवान् ब्रह्मा लगाम

करके ब्रह्माजी उन्हें उस रथपर बढ़ाने लगे। क्योंकि वे देखश्रेष्ठ तभी मारे जा सकते हैं, तब महान् ऐश्वर्यज्ञाली सर्वदेवमय शस्त्र रथ- अन्यथा उनका वथ असम्भव है।' सनत्त्रमार्जी कहते हैं—मुने! अगाथ उस समय ब्रह्मि, देवता, गन्धर्व, नाग, बुद्धिसम्पन्न देवाधिदेव भगवान् शंकरकी लोकपाल और ब्रह्मा, विष्णु भी उनकी स्तृति यह वात सुनकर सभी देवता पशुत्वके प्रति कर रहे थे। गानविद्याविज्ञास्य अध्यसओंके सञ्ज्ञित हो उदे, जिससे उनका मन सिन्न हो

a संभित्र शिक्यगण +

कर रहे थे। गानविद्याविज्ञारद अप्सराओंके गण उन्हें घेरे हुए थे। सारविके स्वान्पर ब्रह्माको देखकर उन वरदायक शम्मुकी विश्लेष शोभा हुई। लोककी सारी वस्तुओंसे

350

विश्वय शाभा हुई। लाकका सारा जस्तुआस काल्पत उस रथपर शिवजी बढ़ ही रहे थे कि वेदसाभूत वे घोड़े सिरके बल घूमिपर गिर पड़े। पृथ्वीमें भूकम्प आ गया। सारे पर्वत डरामगाने लगे। सहसा शेषनाग शिवजीका धार न सह सकनेके कारण आतर हो काँप

रश्रके मीचे जाकर उसे ऊपरको उठाया; परंतु मन्दीश्वर भी रधारूष महेशके उस उत्तम तेजको सहन न कर सके, अतः बन्होंने तत्काल ही पृथ्वीपर सूटने टेक दिये। तत्पश्चात् भगवान् ब्रह्माने शिक्नीकी आजासे हाथमें चाबक ले पोडोंको उठाकर

**उठे । तब उसी क्षण भगवान् धरणीधरने** 

उठकर नलीधरका रूप धारण किया और

आज्ञास हाथम चानुक ल पाकृका उठाकर उस श्रेष्ठ रथको खड़ा किया। तदनन्तर महेशहारा अधिष्ठित उस उत्तम रखमें बैठे हुए ब्रह्माजीने रश्चमें जुते हुए मन और वायुक्त समान वेगज्ञाली बेदमय अश्चोंको उन तपस्वी वानश्चेंके आकाशस्थित तीनों पुरोको लक्ष्य

द्यानश्राक आकाशास्त्रत ताना पुराका लक्ष्य करके आगे बढ़ाया। तत्पश्चात् लोकांक कल्याणकर्ता भगवान् रुद्र देवांकी ओर दृष्टिपात करके कहने लगे—'सुरक्षेष्ठों!

दृष्टिपात करके कहने लगे—'सुरक्षेष्ठो ! यदि तुमलोग देवों तथा अन्य प्राणियोंके विषयमें पृथक-पृथक पशुल्कती कल्पना करके उन पशुओंका आधिपत्य मुझे प्रदान

अध्वकापति शम्भु करुणाई हो गये। फिर वे हैंसकर उन देवताओंसे इस प्रकार बोले। शम्भुने कहा—देवश्रेष्ठो ! पशुभाव प्राप्त होनेपर भी तुमलोगोंका पतन नहीं होता। मैं उस पशुभावसे विभुक्त होनेका

गया । तब उनके भावको समझकर देवदेव

ज्याय वतलाता हूँ, सुनो और वैसा ही करो। समाहित पनवाले देवताओ ! मैं तुमलोगीसे सबी प्रतिज्ञा करता हूँ कि जो इस दिव्य पाशुपत-वतका पालन करेगा, यह पशुत्वसे मुक्त हो जावगा। सुरक्षेष्ठों ! तुम्हारे अतिरिक्त जो अन्य प्राणी भी मेरे पाशुपत-

जार्यमे । जो नैष्टिक ब्रह्मचर्यका पालन करते हुए बारह वर्षतक, छः वर्षतक अववा तीन वर्षतक मेरी सेवा करेगा अथवा करायेगा, वह पशुत्वसे विमुक्त हो जायगा । इसलिये बेष्ट देवताओ ! तुमलोग भी जब इस परमोत्कृष्ट दिव्य ब्रतका पालन करोगे तो वसी समय पशुत्वसे मुक्त हो जाओगे—

इतको करेंगे, वे भी निसंदेह पश्चसे सूट

इसमें कुछ भी संशय नहीं है। सनत्कुगारमां कहते हैं— महर्षे ! परमात्मा महेश्वरका यथन सुनकर विष्णु और ब्रह्मा आदि देवताओंने कहा— 'तथेति'—बहुत अच्छा, ऐसा ही होगा।

'तथेति'—बहुत अच्छा, ऐसा ही होगा। इसीलिये बहे-बहे देवता तथा असुर भगवान् शंकरके पशु बने और पशुत्वरूपी

करोगे, तभी मैं उन असुरोंका संहार करूँगाः पाञ्चसे विमुक्त करनेवाले रद्ध पशुपति हुए।

तभीसे महेश्वरका 'पशुपति' यह नाम विश्वपे वर्णन करता हूँ । योगिन् ! समस्त गणराजोंमें जो विचा तथा सम्पूर्ण जगतके खामी और प्रक्रियत हुए। पर्यतके समान विशालकाय रहे थे। उन सुरेशरोंका मन प्रसन्न था, वे सूर्यके व्यासजी ! तदननर महादेव दान्सु

विख्यात हो गया । यह नाम समस्त लोकोंमें श्रेष्ठ जुड़ी गणेश्वरों तथा देवगणोंसे विस्कर कल्याण प्रदान करनेवाला है। उस समय विमानपर आरूद हो महेन्द्रकी भाँति सम्पूर्ण देवता तथा ऋषि हर्षमप्र होकर त्रियुरका विनाश करनेके लिये बले । उनके जय-जगकार करने लगे और देवेशर ब्रह्मा, साथ-साथ केवा, विगतवास, महाकेश, विष्णु तथा अन्यान्य प्राणी भी परमानन्द्रभत्र महाज्वर, सोमवल्ली-सवर्ण, सोमप, हो गये। उस अवसरपर महात्मा शिवका सनक, सोमधुक, सूर्यवर्चा, सूर्यप्रेक्षणक, जैसा रूप प्रकट हुआ था, उसका वर्णन सुर्योक्ष, सुरिनामा, सुन, सुन्दर, प्रस्कन्द, सैकडो वर्षोमें भी नहीं हो सकता। तदनन्तर कुन्दर, चण्ड, कम्पन, अतिकम्पन, इन्द्र, इन्द्रजय, यन्ता, हिमकर, शताक्ष, पद्माक्ष, समस्त प्राणियोंके सुरा प्रदान करनेवाले हैं. सहस्राक्ष, महोदर, सतीजह, शतास्य, रहू, ये महेश्वर यो सुसजित होकर त्रिपुरका सेहार कर्पुरपूतन, द्विशिख, त्रिशिख, करोके लिये प्रस्थित प्रमू जिस समय अहंकारकारक, अजवका, आस्वका, देवदेव महादेव विपुरका विनाश करनेके हववक्त्र, अर्धवक्त्र आदि बहुत-से अप्रमेय िवये बले, उस अबसरपर देवराज आदि बलझानी वीर गणाध्यक्ष लक्ष्य-लक्षणकी सभी प्रधान-प्रधान देवता भी उनके साथ परवाह न करते हुए महेश्वरको घेरकर चल

समान प्रकाशित हो रहे थे। ये सभी हाथोपे सन्पूर्ण सामप्रियोसहित उस रथपर स्थित हो हल, जाल, पुसल, पुञ्चित्र और जाना उन सुरद्रोहियोंके तीनों पुरोको पूर्णतया राष्प प्रकारके पर्वत-जेसे विचाल आयुर्धोंको करनेके लिये उद्यत हुए। उन्होंने रशके धारण करके हाथी, धोड़े, सिंह, रच और शीर्ष-स्थानवर स्थित हो उस महान् अन्द्रत बैलोपर सवार हो चल रहे थे। उस समय धनुषपर प्रत्यक्षा चढ़ायी और उसपर उत्तम जिनके दारीर परम प्रकासमान थे और मन बाजका संधान करके वे रोपावेशसे होठको महान् उत्साहसे सम्पन्न ये तथा जो नाना चाटने लगे। फिर धनुषकी मूठको दुइता-प्रकारके असा-शासोसे सुसज्जित थे, वे इन्ड, पूर्वक पकड़कर और दृष्टिमें दृष्टि मिलाकर ब्रह्मा और विष्णु आदि देव प्रामुकी जय- वे वहाँ अचलभावसे साहे हो गये। परंतु जयकार बोल्जे हुए महेश्वरके आगे-आगे उनके अगुठेके अग्रधागमें स्थित होकर चले । सभी दण्डी एवं जटाधारी मुनि हर्ष गणेश निरन्तर पीक्र ही पहुँचाते रहे, जिससे मनाने लगे और आकाशबारी सिद्ध तथा वे तीनो पुर त्रिशूलधारी शंकरका लक्ष्य नहीं बारण पुर्व्योकी वृष्टि करने लगे । विप्रेन्द्र । वन सके । तब धनुषवाणधारी मुझकेश त्रिपुरकी यात्रा करते समय जितने गणेश्वर विरूपाक्ष शंकरने परम शोभन आकाश-शिकतीके साथ थे, उनकी गणना करके वाणी सुनी। (उस व्योमवाणीने कहा—) कौन पार पा सकता है; तथापि मैं कुछका 'ऐइर्यशाली जगदीश्वर ! जबतक आप

• संक्षिप तिवयुग्रम o 

इन गणेशकी अर्चना नहीं कर लेगे, तबतक। प्राप्त हो गये हैं। अतः देवेश ! जबतक ये इन तीनो पुरोंका संहार नहीं कर सकेंगे।' त्रिपुर पुन: विलग हो उसके पहले ही आप तब ऐसी बात सुनकर अन्यकासुरके निहत्ता वाण छोड़कर इन्हें प्रस्म कर डालिये और भगवान् शिवने भद्रकालीको बुलाकर देवताओंका कार्य सिद्ध कीजिये।' गजाननका पूजन किया। जब हर्षपूर्वक विधि-विधान-सहित अग्रभागमे स्वित उन विनायककी पूजा की गयी, तब वे प्रसन्न हो गये । फिर तो भगवान् शंकरको उन तारक-पुत्र महामनस्वी दैत्योंके तीनों नगर यथोक्तरूपमे आकारामें स्थित दील पहे। इस विषयमें कुछ लोग ऐसा कहते हैं कि जब ज़िक्जी खर्च खतन, परतहा, सगुण, निर्मुण, सबके द्वारा अलक्ष्य, स्वामी, परमात्रा, निरहान, पञ्चदेवमय, पञ्चदेवोकं

जपास्य है, उनका उपास्य कोई नहीं है, तथ सबके बन्दनीय परव्रहासक्य उन देवेश्वर महेश्वरके विषयपे यह बात उचित नहीं जान पड़ती कि उनकी कार्पसिद्धि अन्यकी कृपापर अवलम्बित हो। परंतु मुने ! उन देखाधिदेख वरदानी महेखरके सरिप्रमें लीलावडा सब कुछ प्रदित हो सकता है। अस्तु ! इस प्रकार जब गणाधिपका पूजन करके महादेवजी स्थित हुए, तब वे तीनी पुर कालवज्ञा जीघ्र ही एकताको प्राप्त हो गये। मुने ! उन त्रिपुरोंके परस्पर मिलकर एक हो

उपास्य और परात्पर प्रमु है, वे ही सबके

देवताओंको पहान् हर्ष हुआ। तय सम्पूर्ण देवगण, सिद्ध और परमर्थि अष्टपूर्निबारी शिवकी सुति करके उबस्वरसे जय-जयकार विष्णुपय था; उस महान् जान्यल्पमान करने लगे । उस समय ब्रह्मा और जगदीचर शीक्रगामी वाणने उन त्रिपुरनिवासी देखोंको विष्णुने कहा-'महेश्वर । तारकके पुत्र इन द्रम्थ कर दिया । तत्पश्चात् वे तीनों पुर भी

जानेपर महान आत्यवलसे सन्पन्न

मुने ! तदननार शिवजीने धनुषकी डोरी

ब्डाकर उसपर पूज्य पाशुपतास नामक बाणका संधान किया और उसे ये त्रिपुरपर छोडनेका विचार करने रूगे। शंकरजीने जिस समय अपने अज्ञत धनुषको खींचा वा. उस समय अधिजित मुहतं चल रहा बा। उन्होंने धनुषकी ठंकार तथा दुसाह सिंहनाह करके अपना नाम घोषित किया



सुर्वेकि समान प्रकाशमान उस भीषण वाणको उनपर छोड दिया। तब जिसके नोकपर अग्निदेव प्रतिष्ठित थे और जो विशेषकपसे पापका विनाशक तथा त्रिपुरनिवासी देखोंके वधका समय भी आ भन्म हो गये और एक साथ ही चारों गया है। विभो ! इसीलिये ये पुर एकताको समुद्रॉलपी मेललावाली भूमिपर गिर पहे।

उस समय शिवजीकी पूजाका अतिक्रमण शीध्र ही जलकर भस्प हो गये । यहाँतक कि महादेवको देखकर परम भक्तिपूर्वक नाना प्रकारसे विलाप करता हुआ वह उनसे कहते लगा।

तारकाक्ष बोला—'भव ! आप हमपर प्रसन्न हैं, यह हमें जात हो गया है। इस सत्यके प्रभावसे आप फिर कब भाइयो-सहित हमको दग्ध करेंगे। धगवन् ! जो देवता और असुरोके लिये अप्राप्य है, वह (आपके हाथसे यरणस्त्य) दर्लभ लाच हमें प्राप्त हो गया। अब जिस-जिस योनिये हम जन्म धारण करें, वहाँ हमारी बुद्धि आपकी व्यासजी ! और भी जो बालक और युद्ध पुजाके प्रचावसे (दूसरे जनामें) गणीके दानव थे, वे शिवाज्ञानुसार उस अग्रिद्धारा अध्यिपति हो गये। (अध्याय ९-१०)

कर देनेके कारण सैकड़ों दैख उस बाणस्थित । उन त्रिप्रोंमें जितनी क्षियाँ और पुरुष थे, वे अग्रिसे जलकर हाहाकार मचा रहे थे। जब सब-के-सब उस अग्रिसे उसी प्रकार दग्ध हो भाइयोंमहित तारकाक्ष जलने लगा, तब गर्व जैसे कल्यानमें जगत भस्म हो जाता है। उसने अपने स्वामी भक्तवत्सल भगवान् उस समय उस भीषण अग्निसे कोई भी इंकरका स्मरण किया और मन-ही-मन स्थावर-जंगम बिना जरुं नहीं बचा, किंत असरोंका विश्वकर्मा अविनाशी मय बच गया; क्योंकि वह देवोंका अविशेधी, शम्पके तेजसे सरक्षित और सदक्क था। विपत्तिके अवसरपर भी वह महेश्वरका शरणागत बना रहता था। जिन दैत्यों तथा अन्य प्राणियोका भाव-अभाव अधया कृत-अकृतके प्राप्त होनेपर नाशकारक पतन नहीं होता, ये विनाशसे बच्चे रहते हैं। इसलिये सत्पुरुपोको अत्यन्त सम्भावित-जनम कर्मके लिये ही प्रयत करना चाहिये; क्योंकि निन्दित कर्म करनेसे प्राणीका धिकरी धावित रहे।' मूने ! यो वे देन्य विनादा हो जाता है। अतः गर्हित कर्मका विलाप कर ही रहे से कि जियमीकी आसरण मुलका भी न करे "। उस समय आज्ञासे उस अग्निने उन्हें अन्द्रत रीतिसे भी जो दैत्य बन्ध-बान्धचोसहित शिवजीकी जलाकर राखकी डेरी बना दिया। पुत्रामें तत्पर थे, वे सब-के-सब शिव-

देवोंके स्तवनसे शिवजीका कोप शान्त होना और शिवजीका उन्हें वर देना, मय दानवका शिवजीके समीप आना और उनसे वर-याचना करना, शिवजीसे वर पाकर मयका वितललोकमें जाना

<del>व्यासजीने</del> पूछा-महाबुद्धिमान् अब यह वतलाइये कि त्रिपुरके दग्ध हो सनत्कुमारजी ! आप तो ब्रह्माके पुत्र और जानेपर सम्पूर्ण देवताओंने क्या किया ? शिवधक्तोंमें सर्वश्रेष्ठ हैं, अतः आप धन्य है। मय कहाँ गया और उन त्रिपुराध्यक्षोंकी क्या

तस्मद् यतः सुसम्भाव्यः सन्दिः ऋतंत्र्य एव हि । गर्हणाट् श्रीवतं लोको न तल्हर्म समाचरेत ॥ (कि पूर्व से युद्धके १०।४२)

 संक्षिप्र शिक्युराण क 

गति हुई ? यदि यह वृत्तान्त शब्भुकी कथासे कल्याणकर्ता शंकर प्रसन्न होकर बोले ।

प्रसिद्ध, भक्तोंके अधीन रहनेवाले और प्रेमपूर्वक हर तथा अन्यान्य देवीको भी त्रिपुरहत्ता है, सावन किया । तदनत्तर सभी प्रणाम किया । फिर वह शिवजीके बरणोंमें प्रमुख देवताओंने भगवान् जिवकी स्तृति स्टोट गया। तत्पश्चात् दानवशेष्ठ मयने उठकर की। यों सुति किये जानेपर लोकोंके ज्ञिवजीकी ओर देखा। उस समय प्रेमके

358

सम्बन्ध रखनेवाला हो तो यह सब इंक्स्जीने कहा—ब्रह्मा, विष्णु तथा विस्तारपूर्वक मुझसे वर्णन कीजिये । देवगण ! मैं तुमलोगोंपर विशेषरूपसे प्रसन्न सुतजी कहते हैं-मूने ! व्यासजीका है, अतः अब तुम सभी विचार करके प्रश्न सुनकर सृष्टिकर्ता ब्रह्माके पुत्र भगवान् अपना मनोवाञ्चित वर माँग त्ये। सनत्कुमार दिखजीके युगल बरणोंका सनत्कुमारजी कहते हैं—मुनिश्रेष्ठ ! स्मरण करके बोले। सनलुभारजीने कहा-महायुद्धिमान् देवताओका मन प्रसन्नतासे खिल उठा। व्यासजी ! जब महेश्वरने दैत्योंसे खचाखच किर तो वे बोल उठे । भरे हुए सप्पूर्ण त्रिपुरको घस्म कर दिया, तस देवताओंने कहा—भगवन् ! सभी देवताओंको महान् आश्चर्य हुआ। उस देवदेवेज । यदि आप हमपर प्रसन्न हैं और दिशाएँ प्रजातित-सी दीख रही थीं, देखकर विनाश करते रहें।

समय शंकरजीके महान् भयंकर रीड़ हम देवगणोंको अपना दास समझकर वर रूपको, जो करोड़ों सुर्वेकि समान देना वाहते हैं तो देवसत्तम ! जब-जब प्रकाशमान और प्रलयकालीन अधिको देवताओपर दुःखको सम्भावना हो, तब-तब भाँति तेजस्वी था तथा जिसके तेजसे दस्ते आप प्रकट होकर सदा उनके दु:स्वोंका साध ही हिमाबल-पुत्री पार्वनीदेवीकी ओर सनत्कुमारजी कहते हैं—पहर्षे ! जब दृष्टिपात करके सम्पूर्ण देवता भयभीत हो ब्रह्मा, किच्यु और देवताओंने भगवान् स्दर्स गये। तब मुख्य-मुख्य देवता विनम्र होकर ऐसी प्रार्थना की, तब वे शान्त तथा प्रसाप सामने लड़े हो गये। उस अवसरपर बड़े-बड़े होकर एक साथ ही सबसे बोले—'अवडा, ऋषि भी देवताओंकी वाहिनोंको भयभीत सदा ऐसा हो होगा।' ऐसा कहकर शंकरजी-देखकर खड़े ही रह गये, कुछ बोल न सके । ने, जो सदा देखोंका दु:ख हरण करनेवाले हैं, वे चारों ओरसे शब्भुको प्रणाम करने लगे। प्रसन्नतापूर्वक देवोंको जो कुछ अभीष्ट बा, तत्पश्चात् ब्रह्मा भी शिक्जीके उस रूपको वह सारा-का-सारा उन्हें प्रदान कर दिया। देखकर भयप्रस्त हो गये। तब उन्होंने डरे हुए इसी समय मय दानव, जो शिवजीकी विष्णु तथा देवगणोंके साथ प्रमत्र मनसे कृपाके बलसे जलनेसे बच गया था, सावधानीपूर्वक उन गिरिजासहित महेश्वर- शम्भुको प्रसन्न देखकर हर्षित मनसे यहाँ का, जो देवोंके भी देव, भव तथा इरनामसे आया। उसने विनीत भावसे हाथ जोड़कर

दिवहार कहे हुए वचनको सुनकर सधी

द्विजश्रेष्ठ ! मयद्वारा किये गये स्तवनको हैं। अब तू मेरी आज्ञासे अपने परिवारसहित सुनकर परमेश्वर शिव प्रसन्न हो गये और वितललोकको चला जा। वह स्वर्गसे भी आदरपूर्वक उससे बोले।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

समय जो फुछ भी तेरे मनकी अभिलाया प्राकटा नहीं होगा। होगी, उसे मैं अबदय पूर्ण करूँगा।

चरणींमें नपस्कार करके कहा।

आप पुडापर प्रसन्न हैं और मुझे वर पानेका अधिकारी समझते हैं तो अपनी जासती मिक प्रदान कीजिये। परमेखर । मैं सदा अपने भक्तोंसे मित्रता रखे, दीनोंघर सदा मेरा दयाभाव बना रहे और अन्यान्य दृष्ट प्राणियोंकी में उपेक्षा करता रहें। महेखर ! कभी भी मुझमें आसर चावका उदय न हो। नाथ ! निरन्तर आपके शुध बजनमें तल्हीन रहकर निर्थय बना रहें।

सनक्तमारजी कहते है-ज्यासमी ! शंकर तो सबके खामी तथा चक्तवत्सल है। मयने जब इस प्रकार इन परपेश्वरकी प्रार्थना की, तब वे प्रसन्न होकर मयसे बोले।

कारण उसका गला भर आया और वह तू बन्य है। अब मैं तेरा जो कुछ भी अभीष्ट भक्तिपूर्ण जित्तसे उनकी स्तृति करने एगा। वर है, यह सारा-का-सारा तुझे प्रदान करता रमणीय है। तू वहाँ प्रसन्नवित्तसे मेरा भजन शिवजीने कहा-दानवश्रेष्ठ मय ! मैं करते हुए निर्धय होकर निवास कर । मेरी तुझपर प्रसन्न हैं, अतः तू चर माँग ले। इस अज़ासे कभी भी तुझमें आसुर भावका

सनत्कुमारबी कहते हैं-मूने ! मधने सनलुभारजी कहते हैं - पुने ! शम्पुके महात्मा शंकरकी उस आजाको सिर झुका-इस मङ्गलमय बसनको सुनकर दानक्षेष्ठ कर खीकार किया और उन्हें तथा अन्यान्य मयने अञ्चलि बॉधकर विनम्र हो उन प्रचुके देवोंको भी प्रणाप करके वह वितललोकको बाह्य गया । तदनन्तर महादेवजी देवताओंके मय जोला-देवाधिदेव महादेव ! यदि उस महान् कार्यको पूर्ण करके देवी पार्वती, अपने पुत्र और सम्पूर्ण गणोसहित अन्तर्धान हो गये। जब परिवारसंपेत भगवान् जंकर अन्तर्डित हो गये, तब यह धनुष, खाण, रध आदि सारा उपकरण भी अदुष्य हो गया। तत्पक्षान् ब्रह्मा, विष्णु तथा अन्यान्य देव, मुनि, गन्धर्व, किनर, नाग, सर्प, अप्सरा और पनुष्योको यहान् हर्ष प्राप्त हुआ। ये सभी इंकरजीके उत्तम यशका खखान करते हए आनन्दपूर्वक अपने-अपने स्थानको चले गये । वहाँ पहेंचकर उन्हें परम सुखकी प्राप्ति हुई। महर्षे ! इस प्रकार मैंने राशिमौलि शंकरजीका विशाल चरित, जो त्रिपुर-विनाशको सुबित करनेवाला तथा परमोत्कृष्ट महेशरने कहा-दानवसत्तम ! तू मेरा कौलासे युक्त है, सारा-का-सारा तुन्हें भक्त है, तुझमें कोई भी विकार नहीं है; अतः सुना दिया। (अध्याय ११-१२)

336 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

दम्भकी तपस्या और विष्णुद्वारा उसे पुत्र-प्राप्तिका वरदान, शङ्कचूडका जन्म, तप और उसे वरप्राप्ति, ब्रह्माजीकी आज्ञासे उसका पुष्करमें तुलसीके पास आना और उसके साथ वार्तालाप, ब्रह्माजीका पुनः वहाँ प्रकट होकर दोनोंको आशीर्वाद देना और शङ्खचूडका गान्धर्व विवाहकी विविसे तुलसीका पाणिग्रहण करना तदनलर जलन्मकी उत्पन्ति लेकर उसने शुक्राचार्यको गुरु बनाकर उनसे वधतकका प्रसन्न स्नाकर श्रीकृष्ण-मन्त्र प्राप्न किया और पुष्करमें

हुआ, तब उस वीरको चिन्ता ब्यान हो गयी। सनकुमारबी कहते हैं—सुने ! त्रहा

सनत्कुमारजीने कहा—युने ! अब शब्युका जाकर घोर तप करना आरम्भ किया। वहाँ दूसरा चरित्र प्रेमपूर्वक अवण करो । उसके सुटुड आसन खगाकर कृष्ण-मन्त्रका सुनने-मात्रसे जिवभक्ति सुदुद हो जाती है। जय करते हुए उसके एक त्यख वर्ष बीत मार डाला था। दिविश्वीका वह दिव्य वरित्र सम्पूर्ण देवता, मुनि तथा मनु संतप्त हो उठे। परम पावन तथा पापनाञ्चक है। तुमपर तब वे इन्द्रको अगुआ बनाकर प्रह्माके अधिक श्रेष्ठ होनेके कारण में उसका वर्णन दारणायत्र हुए। वहाँ उन्होंने सम्पूर्ण करता है, तुम प्रेमपूर्वक उसे अवण करो । सम्पनियोंके दाता विधाताको प्रणाम करके ब्रह्माके पुत्र जो महर्षि मरीचि थे, उनके पुत्र उनकी स्तुति की और फिर विशेषरूपसे कञ्चप हुए। ये मननशील, वर्मिष्ठ, व्याकुरु होका अपना मारा बुतान्त उनसे

सुन्दरी तथा महारूपवर्ती थी । उस साव्योका स्तृति करने छगे । सीभाग्य बहा हुआ था। मुने । उस दनुके देवता बोले—देवदेव ! हमें पता नहीं

बहुत-से महाजली पुत्र उत्पन्न हुए। कि यहाँ कीन-सा कारण उत्पन्न हो गया है। विस्तारभयसे उनके नाम नहीं मिनाये जा रहे हम किसके तेजसे संतप्न हो उठे हैं, यह आप हैं। उनमें एकका नाम विप्रचित्ति था, जो ही बतलाइये। दीनवको ! अपने दु:स्वी पहान् वल-पराक्रममे सम्पन्न था। उसका सेवकोंके रक्षक तो आप ही हैं; अत: पुत्र दम्भ हुआ, जो जितेन्द्रिय, धार्मिक तथा सरणदाता ! रमानाथ ! हम ऋरणागतीकी

स्पासओं ! डाङ्कचुड नामक एक महाबीर गये। तब उस तपस्त्रीके मस्तकसे एक द्यानव था, जो देखोंके लिये कण्डकस्वरूप जाञ्चल्यमान तेज निकलकर सर्वत्र च्याप हो था । उसे शिवजीने रणके मुहानेपर त्रिशुलसे गया । यह तेज इतना दुस्सह था कि उससे

सृष्टिकर्ता, विद्यासम्बन्न तथा प्रजापति थे। कह सुनाया। उनकी बात सुनकर ब्रह्मा भी दक्षने प्रसन्न होकर अपनी तेरह कन्याओंका उन्हें साथ लेकर वह सारा वृत्तान्त विष्णुको विवाह इनके साथ कर दिया। उनकी सुनानेके लिये वैकुण्ठको चले। यहाँ संतानोंका इतना अधिक विस्तार हुआ कि पहुंचकर सब खोगोने त्रिलोकीके अधीधर उसका वर्णन करना कठिन है। उन कड्यप- तथा रक्षक परमात्मा विष्णुको विनीतभाषसे पित्रयोमें एकका नाम दनु था। यह श्रेष्ठ प्रणाम किया और फिर हाध जोड़कर उनकी

विष्णुचल था। जब उसके कोई पुत्र नहीं रहा कीजिये, रक्षा कीजिये।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* आदि देवताओंके वचनको सुनकर नियुत्त करके स्वयं अन्तर्धान हो गये। भरणागतवत्सल भगवान् विष्णु मुस्कराये दानवेन्द्र दम्बकी तपस्या सिद्ध हो चुकी थी, और प्रेपपूर्वक बोले। तिष्णुने कहा-अपरो । शान्त रहां, अतः वह भी श्रीहरिके बले जानेपर उस घषराओं मत, भयभीत न होओं। कोई दिशाको नपस्कार करके अपने घरको त्येट उत्हर-पलट नहीं होगा: क्योंकि अभी गया। बोहे ही समयके उपरान्त उसकी प्रलबका समय नहीं आया है। (यह तेज भाष्यवती पन्नी गर्भवती हो गयी। यह अपने तो) दम्भ नामक दानवका है, जो मेरा भक्त तेजसे घरके भीतरी भागको प्रकाशित है और पुत्रकी कामनासे तप कर रहा है। मैं करती हुई शोधा पाने रूगी। मुने ! उसे चरदान देकर शान कर देगा। ऑक्ट्रणके पार्वदोका अवणी जो सुरामा सन्तक्षमारजी कहते है-मुने ! नामक गोप था, जिसे राधाजीने शाप दे भगवान विष्णुके यों कहनेपर ब्रह्मा आदि दिया था, वही उसके गर्भमें प्रविष्ट हुआ देवताओकी व्ययता जाती रही, वे सभी भैर्ष था। तदननार समय आनेपर साध्यी दम्भ-धारण करके अपने-अपने धामको लौट पत्नीने एक तेजच्छी वालकको जन्म दिया। गये। इधर भगवान् अञ्चल भी वर प्रदान तब पिताने बहुत-से मुनीधरोंको सुलाकर

बारंबार सुति करते हुए बोला । हम्भने कहा-देवाधिदेव ! कमारुनधन । आपको नमस्कार है। कपा कांजिये। मझपर त्रिलोकेश ! मुझे एक ऐसा बीर पुत्र दीजिये, जो आपका भक्त तथा महान् बल-पराक्रमसे सम्बद्ध हो। यह जिल्लेकीको जीत ले, परंतु देवता दसे पराजित न कर सके।

करनेके लिये पुष्करको चल पड़े, जहाँ वह उसका विधिपूर्वक जातकर्म आदि संस्कार दम्भ नामक दानव तप कर रहा था। वहाँ सम्पन्न किया। हिजोतम ! उस पुत्रके उत्पन्न पहुँचकर औहरिने अपने मन्त्रका जय होनेयर बहुत बहा उत्सव मनाया गया। फिर करनेवाले शक्त दरभको सान्तवना देते हुए शुध दिन आनेपर पिताने उस बालकका मधुर वाणीमें कहा—'वर माँग !' तब 'हाङ्क्चुड' ऐसा नामकरण किया। वह विष्णुका उपर्युक्त वसन सुनकर और उन्हें अपने पिताके घरमें शुक्रुपक्षके अन्त्रमाकी आगे उपस्थित देखका दम्भ बढ़ी भक्तिके भौति बढ़ने लया। वह अत्यन्त तेजस्वी था, साथ इनके चरणोंमें लोट-पोट हो गया और अतः उसने बचपनमें ही सारी विद्यार्ए सीख ली। यह नित्य बालक्रीडा करके अपने पाता-पिताका हुयं बढाने लगा और अपने समस्त कद्भवयोका तो वह विशेषस्थासे प्रेम-भाजन हो गया। तदनकार जब शहुकुड बड़ा तुआ, तब वह जैगीवव्य पुनिके उपदेशसे पुष्करमे जाकर ब्रह्माजीको प्रसन्न करनेके लिये भक्तिपूर्वक तपस्या करने लगा। उस समय सनलुमारजी कहते हैं—मुने ! वह एकाप्रधन हो अपनी इन्द्रियोंको काबूमें दानवराज दष्पके यों कहनेपर श्रीहरिने उसे करके गुरूपॉट्स ब्रह्मविद्याका जप करता वह बर दे दिया और उस घोर तथसे उसे रहा। यो पुष्करमें तपस्या करते हुए दानवराज

जिससे उसका मनोरध पूर्ण हो गया था;

 संवित्र शिवपुराण = 

राह्यचुडको वर देनेके लिये लोकगुरु एवं प्रसन्नता खेल रही थी, पुष्करमें ही उस ऐसर्थशाली ब्रह्मा शीध ही वहाँ पधारे और जगत्के मङ्गलोंके भी मङ्गलस्वरूप उस दानवेन्द्रसे बोले—'बर माँग!' कवनको गलेमें बाँध लिया और ब्रह्माके प्रधात्रीको देखकर उसने अत्यन्त नप्रतासे आज्ञानुसार वह तत्काल ही बर्दरिकाश्रमको ब्रह्माओं परम प्रसन्न होकर बोले— उतम शीलसे सम्पन्न थी। उस सतीको 'तथास्तु—ऐसा ही होगा।' फिर उन्होंने देखकर राङ्कचूड उसके समीप ही ठहर गया शहुचुडको तह दिव्य बोकुणकवन प्रदान और यशुर वाणीमें उससे बोला। है। तदनन्तर ब्रह्माजीने उसे आज़ा दी कि 'तम बदरीयनको जाओ । वहाँ धर्मञ्जनकी कन्या तुलसी सकामधावसे तपाया कर रही है। तुम उसके साथ विवाह कर लो।' यो कहकर ब्रह्माजी उसी क्षण उसके सामने ही तुरंत अन्तर्धान हो गये। तथ तथ:सिट



पश्चद्रने भी, जिसके सारे मनोरध

उन्हें अभिवादन किया और फिर उत्तम चल पड़ा। वहाँ दानव शहुचूढ सहसा उस वाणीसे उनकी सुति की। तत्प्रशात् उसने स्थानपर जा पहुँचा जहाँ धर्मध्यजकी पुत्री ब्रह्मासे वर माँगते हुए कहा—'भगवन् ! में नुहुसी तप कर रही थी। सुन्दरी नुहुसीका देवताओंके लिये अनेय हो जाऊँ।' तब इव अत्वन्त कपनीय और मनोहर था। वह

किया, जो जगतके सन्पूर्ण महत्तीका भी अञ्चन्द्रने कहा सन्दरी ! तुम कौन महरू और सर्वत्र विजय प्रदान करनेताला हो ? किसकी पुत्री हो ? तुम यहाँ चुमचाप बैठका क्या कर रही हो ? यह सारा रहस्य मझे बतलाओं।

सनक्तमार्था करते हैं-मुने ! शक्तुडके ये सकाम क्वन सुनकर मुलसीने इससे कहा। त्लकी बोली—में धर्मध्यजकी

तपस्विनी कन्या है और यहाँ तवोखनमें तप कर रही है। आप कौन हैं ? सुरवपूर्वक अपने अधीष्ट स्वानको चले जाइये; वर्वोकि नारीजाति ब्रह्मा आदिको भी मोहर्षे द्वाल देनेवाली होती है। यह विधतुल्य, निन्दनीय, द्वेच उत्पन्न करनेवाली, पायासपिणी तथा विचारशीलोंको भी शृहलाके समान जकह लेनेवाली होती है।

सनल्जुमारजी कहते हैं-महर्षे ! तुलसी जब इस प्रकार रसभरी बातें कहकर चुप हो गयी, तब उसे मुसकराती देखकर शक्कचडने धी कहना आरम्भ किया। वाजन्यह बोला-देवि ! तुमने जो बात

कही है, वह सारी-की-सारी मिथ्या हो, ऐसी बात नहीं है। उसमें कुछ सत्य है और कुछ

असत्य भी। इसका विवरण मुझसे सुनो। शोभने ! जगत्में जितनी पतिव्रता नारियाँ हैं, उनमें तुम अग्रणी हो। पेश तो ऐसा विचार है कि जैसे में यापबुद्धि कामी नहीं है. उसी प्रकार तुम भी काम-पराधीना नहीं हो। फिर भी इस समय में ब्रह्माजीकी आज्ञासे नुष्हारे सभीप आवा है और गानार्व विवाहकी विधिसे तुन्हें त्रहण करूँगा। भद्रे ! क्या तुम मुझे नहीं जानती हो अथवा तुमने कभी मेरा नाम भी नहीं सूना है ? अरे ! देवताओंचे भगदह हालनेवाला महत्त्वुह में ही हैं। में दनका बंधज तथा दव्य नामक क्षानतका पुत्र है। पूर्वकालये वै श्रीहरिका पार्षद था । मेरा नाम सुदामा गोप था। इस समय ये राधिकाजीके जायसे दानवराज दालुक्ड होकर उत्पन्न हुआ है। धे सारी बातें मुझे जात हैं; क्वोंकि ओकुणके प्रभावसे मुझे अपने पूर्वतन्त्रका स्वरण बना

सनस्कुमारजी कहते हैं--मुने ! तुलसीके समक्ष यो कहकर शङ्ख्युड जुप हो गया । जब दानवराजने आदरपूर्वक तुलसीसे ऐसा सत्य यचन बद्धा, तब वह परम प्रसन्न हुई और मुसकराकर कहने लगी।

हुआ है।

तुलसी बोली—धत्र पुरुष ! आज आपने अपने साल्यक विचारसे पुत्रे पराजित कर दिया है। जो पुरुष खीद्याग परास्त न हो सके, यह संसारमें धन्यकाटका नियुणाका नियुणके साथ समागम गुणकारी पात्र है; क्योंकि जिसे की जीत लेती है, यह ही होगा। (फिर तुलसीकी ओर राक्य पुरुष सदाचारी होते हुए भी सदा अपावन करके बोले—) सती-साध्वी तुलसी ! तू बना रहता है। देवता, पितर और सबस्त ऐसे गुणवान् कान्तकी क्या परीक्षा ले रही मानव उसकी निन्दा करते हैं। जननाशीस है ? यह सो देवताओं, असुरों तथा तथा मरणाद्दीवर्मे ब्राह्मण दस दिनोंमें, दानवोंका पान मर्दन करनेवाला है। क्षप्रिय बारह दिनोमें और बैदय पंडह दिनोंगे

उसके द्वारा अर्पित किये गये पुष्प-फल आदिको स्वीकार नहीं करते। जिसका मन क्षियोद्धारा आहत हो जाता है, उसके ज्ञान, उत्तम तप, जप, होम, पूजन, विद्या और दानसे क्या लाभ ? अर्थात् उसके ये सभी निष्कल हो जाते हैं। मैंने आपके किया, प्रभाव और जानकी जानकारिक लिये ही आपकी परीक्षा ली है; क्योंकि कामिनीको चाहिये कि वह अपने मनोनीत कान्तकी परीक्षा करके ही उसे पतिरूपसे वरण करे। सन्दुमारवी कहते हैं-व्यासमी ! जिस समय तुल्सी यो जातीलाप कर रही थी, उसी समय सुष्टिकता ब्रह्मा वहाँ आ पहुँचे और इस प्रकार कहने लगे। अह्याओने कहा--शक्तुबढ़ ! तुम इसके साध क्या व्यर्थमे बाद-विवाद कर रहे हो 7 तुम गान्धर्व विवाहको विधिसे इसका पाणिपहण करो; क्योंकि निश्चय ही तुम पुरुषस्य हो और यह सती-साध्वी नारियोमें रक्षस्वरूपा है। ऐसी दशामें

सुदरी ! तू इसके साथ सप्पूर्ण लोकॉमें

शुद्ध हो जाता है तथा शुद्रकी शृद्धि एक

मासयें हो जाती है—ऐसा वेदका अनुशासन

है; परंतु स्त्रीसे पराजित हुए पुरुषकी शक्षि

चितादातुके अतिरिक्त अन्य किसी प्रकारसे

सम्भव हो नहीं है। इसी कारण उसके पितर

उसके द्वारा दिये गये पिण्ड-तर्पण आदिको

इच्छापूर्वक पहण नहीं करते तथा देवता भी

 संक्षित दिल्लपुराण क 

340

सर्वदा उत्तम-उत्तम स्थानोंपर विरकालतक चले गये। तब दानव शङ्खबुद्धने गान्धर्व-सनत्कृमारजी कहते हैं - यूने ! इस करने लगा।

प्रकार आशीर्वाद देकर ब्रह्मा अपने धापको

यथेष्ठ विहार कर । दारीरान्त होनेपर यह पुनः विवाहकी विधिसे तुलसीका पाणिप्रहण गोत्प्रेकमें श्रीकृष्णको ही प्राप्त होगा और किया। यो तुलसीके साथ विवाह करके वह इसकी मृत्यु हो जानेपर तू भी वैकुण्डमें अपने पिताके स्थानको चला गया और चतुर्भंज भगवानुको प्राप्त करेगी। मनोरम प्रवनमें उस रमणीके साथ विहार (अध्याय १३-२१)

शङ्खचूडका असुरराज्यपर अभिषेक और उसके द्वारा देवोंका अधिकार छीना जाना, देवोंका ब्रह्माकी शरणमें जाना, ब्रह्माका उन्हें साथ लेकर विष्णुके पास जाना, विष्णुद्वारा शङ्खबृडके जन्मका रहस्योद्घाटन और फिर सबका शिवके पास जाना और शिवसभामें उनकी

झाँकी करना तथा अपना अभिप्राय प्रकट करना

सनलुआरजी कहते हैं—महर्षे ! जब ही, उस समय असुर-राज्यपर आंधिपिक शहुबुहने तप करके वर प्राप्न कर लिया होनेके कारण वह असुरराज विशेषरूपसे

और यह विवाहित होकर अपने घर छोट शोधा पाने लगा। तब उसने सहसा आया, तब दानयों और दैत्योंको बड़ी देवताओंपर आक्रमण करफे बेगपूर्वक प्रस्कता हुई। वे सभी असूर तुरंत ही अपने जनका संहार करना आराज किया। सम्पूर्ण लोकसे निकलकर अपने गुरु शुक्राचार्यको देवता मिलकर भी आके उत्कृष्ट तेत्रको साथ ले दल बनाकर उसके निकट आये सहन न कर सके, अतः वे समरभूभिसे और चिनयपूर्वक उसे प्रणास करके अनेकों भाग चले और दीन होकर सत्र-तत्र प्रकारसे आदर प्रदर्शित करते हुए उसका पर्वतोंकी खोहोंचे आ डिपे। उनकी स्तबन करने लगे । फिर उसे अपना नेजस्वी स्वतन्त्रता जाती रही । ये शृह्वसूद्धके बशयती स्वामी मानकर अत्यन्त प्रेमभावसे उसके होनेके कारण प्रचाहीन हो गये। इधर पास ही खड़े हो गये। उधर दम्भक्रमार शुरखीर प्रतापी दम्भक्रमार दानवराज शङ्ख्युहने भी अपने कुलगुरु शुक्राचार्यको शङ्ख्युहने भी सम्पूर्ण लोकोको जीतकर आया हुआ देखकर बड़े आदर और भक्तिके देवताओंका सारा अधिकार छीन लिया। साथ उन्हें साष्ट्राङ्क प्रणाम किया । तदनन्तर बह त्रिलोकीको अपने अधीन करके सम्पूर्ण गुरु शुक्राचार्यने समल असुरोके साथ लोकोपर शासन करने रूगा और खयं इन्द्र सलाह करके उनकी सम्पतिसे शहाचुडको बनकर सारे यञ्जभागोको भी हडपने लगा दानवों तथा असुरोका अधिपति बना दिया । तथा अपनी इकिसे कुथेर, सोम, सूर्य, दम्भपुत्र शहुचुड प्रतापी एवं बीर तो था अग्नि, यम और वायु आदिके अधिकारोंका

भी पालन कराने लगा। उस समय महान् होकर राज्यसे हाथ मो बैठे थे, वे सभी बल-पराक्रमसे सम्पन्न महावीर शङ्कचूड सुरगण तथा ऋषि परस्पर मन्त्रणा करके समस्त देवताओं, असुरों, दानवीं, राक्षसों, गन्धवों, नागों, किनरों, मनुष्यों तथा विलोकीके अन्यान्य प्राणियोंका एकछत्र सम्राट् था। इस प्रकार महान् राजराजेश्वर राष्ट्रचुड बहुत वर्षीतक सम्पूर्ण भुवनोके राज्यका उपमोग करता रहा। उसके राज्यमें न अकाल पड़ता था न महामारी और न अञ्चल प्रहोंका ही प्रकोप होता था; आधि-च्याप्रियों भी अपना प्रभाव नहीं डाल पानी थीं। यो सारी प्रजा सदा सुखी रहती थी। पृथ्वी विना जोते ही अनेक प्रकारके धान्य उत्पन्न करती थी। नाना प्रकारकी ओषधियाँ उत्तम-उत्तम फलों और रसोंसे युक्त थीं। उत्तम-उत्तम मणियोंकी खदाने थीं। समुद्र अपने तटाँपर निरन्तर बेर-के-बेर स्व बिखेरते रहते थे। वृक्षीमें सदा पूच्य-फल लगे रहते थे । सरिताओं में सुखाद नीर बहता रहता था। देवताओंके अतिरिक्त सभी जीव सुखी थे। उनमें किसी प्रकारका विकार नहीं उत्पन्न होता था। खारो वणी और आश्रमोंके सभी लोग अपने-अपने धर्पर्य रिवल रहते थे। इस प्रकार जब यह त्रिलोकीका शासन कर रहा था, उस समय कोई भी दु:सी नहीं था: केवल देवता प्रातु-ब्रोहबरा दुःख उठा रहे थे। मुने । महाबली शक्कचुड गोलोकनिवासी श्रीकृष्णका परम मित्र था। साधस्यभाववारत वह श्रीकृषाकी यक्तिमें निरत रहता पूर्वशापवश उसे दानवकी योनिमें जन्म लेना पड़ा था, परंतु दानव होनेपर भी उसकी बृद्धि

दानवकी-सी नहीं थी।

वडे। वहाँ पहुँचकर देवगणोंसहित ब्रह्माने रमापतिका दर्शन किया । उनके पस्तकपर किरीट सुशोधित था, कानोंमें कुण्डल झलमला रहे थे और फण्ड बनपालासे विभूषित वा । वे चतुर्भुन देव अपनी चारों चुजाओंचे शङ्क, चक्र, गदा और पद्म धारण किये हुए थे । जीवियहपर पीताम्बर शोभा दे रहा द्या और सनन्दनादि सिद्ध उनकी सेवामें नियुक्त थे। ऐसे सर्वव्यापी विष्णुकी झाँकी करके ब्रह्मा आदि देवताओं तथा मुनीश्वरीने उन्हें प्रणाम किया और फिर भक्तिपूर्वक हाय बोडका वे उनकी सुति करने लगे। देवता बोले—सामर्थ्यशाली वैकण्डाधिपते ! आप देवाँके भी देख और लोकोंके स्वामी हैं। आप जिलोकीके गुरु हैं । ओहरे ! हम सब आपके शरपापन्न हर हैं, आप हमारी रक्षा कीजिये। अपनी महिमासे कभी न्युत न होनेवाले ऐश्वर्यशाली त्रिलोकेश ! आप ही लोकोंके पालक है। गोविन्द ! लक्ष्मी आपमें ही निवास करती है और आप अपने भक्तोंके प्राण-स्वरूप है, आपको हमारा नमस्कार है। इस प्रकार स्तृति करके सधी देवता श्रीहरिके आगे ये पडे। इनकी बात सनकर भगवान प्रिय व्यासजी ! तदनन्तर जो पराजित

ब्रह्माजीकी सभाको चले। वहाँ पहुँचकर

उन्होंने ब्रह्माजीका दर्शन किया और उनके

बरणोंमें अभिवादन करके विशेषरूपसे

उनकी स्तृति की। फिर आकुलतापूर्वक

अपना सारा वृत्ताना उन्हें कह सुनाया। तब

ब्रह्मा उन सभी देवताओं तथा मुनियोंको

दादस बैधाकर उन्हें साथ ले सन्पुरुषोंको

सुख प्रदान करनेवाले वैक्रण्ठ-लोकको चल

€—सने !

विष्णुने ब्रह्मासे कहा ।

आ पड़ा है ? वह यथार्थरूपसे मेरे सामने देवेश । ऐसा जानकर तुम्हे भय नहीं करना

वर्णन करो। सनत्कमारजी कहते

भीररिका वचन सनकर ब्रह्माजीने विनय-भावसे सिर झकाकर उन्हें बारंबार प्रणाप किया और अञ्चलि बॉधकर परमात्मा विष्णुके समक्ष स्थित हो देवनाओंके कड़से भरी हुई शृह्वचुडकी सारी करतून कह सुनायी। तथ समस्त प्राणियोके घालाके जाता भगवान श्रीहरि उस वातको सुनकर हैंस पहें और ब्रह्मासे इस रहस्यका उद्यादन

काते हुए खोले।

शक्षां कारा वृताल जानता है। पूर्वजन्ममें वह महातेजस्त्री गोप था, जो मेरा भक्त था। मैं उसके वृत्तान्तसे सम्बन्ध रखनेवाले इस पुरातन इतिहासका वर्णन

परमोल्क्रप्ट पाँसभी भूति है। यही वहाँ आचरणसे विभूषित थे। वह पनोहर सभा सन्दररूपसे विद्यार करनेवाली है। उनके नवीन चन्द्रमण्डलके समान आकारवाली

किया बोले — ब्रह्मन् ! यह बैकुण्ड ही स्डके त्रिशालसे उसकी मृत्यु निर्धारित कर योगियांके लिये भी दुर्लभ है। तुम वहाँ दी है। इस प्रकार वह दानव-देहका परित्याग किस लिये आये हो ? तुमपर कौन-सा कष्ट करके पुनः कृष्ण-पार्वद हो जायगा।

योनिको प्राप्त हो नया है। श्रीकृष्णने पहलेसे

चाहिये। चलो, हम दोनों शंकरकी शरणपें चलें; वे शीध ही कल्याणका विधान करेंगे। अब हमें, मुन्हें तथा समस्त देखेंको निर्भय हो

जाना चाहिये। सनत्कमस्त्री कहते है-पूर्व ! याँ कहकर ब्रह्मासहित विष्णु शिवलोकको बले। पार्गये ये मन-ही-मन भक्तवलाल सर्वेश प्राम्भवत स्परण करते जा रहे थे। व्यासनी ! इस प्रकार वे स्मापति विष्णु

क्रदाके साथ इसी समय उस जिल्होकारे

जा पहेंचे, जो महान् दिव्य, निराधार तथा श्रीभगवान्ने कहा-कप्रक्रयोनि ! मैं भौतिकतासे रहित है। वहाँ पहुँचकर उन्होंने शिवजीकी समाका दर्शन किया। यह ऊँची एवं उत्कार प्रभाववाली सभा प्रकाशयुक्त चर्रारोबाले जिब-पापंद्रोसे चिरी होनेके कारण विजेपकारसे शोभित हो रही थी। उन करता है, सुनो। इसमें किसी अकारका पार्थटीका रूप सुन्दर कान्तिसे युक्त महेश्वरके संदेह नहीं करना चाहिये। भगवान् शंकर रूपके सदश था। उनके दस भुजाएँ थीं। सब कल्याण करेंगे। मोलोकमें मेरे ही रूप थाँच मूख और तीन नेत्र वे। गलेमें नील श्रीकृष्ण यहते हैं। उनकी स्त्री श्रीराधा नापसे चित्र तथा प्ररीमका वर्ण अत्यन्त गौर था। ये विख्यात है। वह जगजननी तथा प्रकृतिकी सभी श्रेष्ठ रहाँसे युक्त रुद्राक्ष और भसके

अक्रुसे उद्भुत बहुत-से गोप और गोपियाँ और चौकोर थी। उत्तप-उत्तम पणियों तथा भी बहाँ निवास करती है। वे निव्य राधा- हीरोके हारोंसे वह सजावी गयी थी। अमृत्य कृष्णका अनुवर्तन करते हुए उत्तम-उत्तम रखेंके बने हुए कमल-पत्रोंसे सुशोधित थी। क्रीडाओं में तत्पर रहते हैं। वही गोप इस उसमें मणियोंकी जालियोंसे युक्त गवाक्ष बने समय प्राप्नुको इस लीलासे पोहित होकर थे, जिससे वह वित्र-विचित्र दीस रही थी। शापवश अपनेको द:स्र देनेवाली दानवी शंकरको इन्हासे उसमें पद्मरागमणि जड़ी \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

हुईं थी, जिससे वह अद्भुत-सी लग रही थी। हावमें श्वेत बैवर लेकर परमभक्तिके साथ यह स्यमन्तकपणिकी बनी हुई सैकड़ों उनकी सेवा कर रहे थे और सिद्ध पत्तिवश सीदियोंसे युक्त थी। उसमें चारों ओर सिर झुकाकर उनके स्तवनमें लगे थे। वे गुणातीत. परेशान, ब्रिदेवोंके जनक, इन्द्रनीलमणिके खंभे लगे थे, जिनपर मर्खेटवापी, निर्विकल्प, स्वर्णसूत्रसे प्रश्चित चन्द्रनके सुन्दर पल्लव खेळानुसार साकार, कल्याणस्वरूप, लटक रहे थे, जिससे वह मनको मोहे लेती मावारहित, अजन्या, आद्य, मावाके थी । वह भलीभौति संस्कृत तथा सुगन्तित वायुसे सुवासित थी। एक सहस्र योजन अधीचर, प्रकृति और पुरुषसे भी परात्पर, सर्वसमर्थ, परिपूर्णतम और समतायुक्त हैं। विस्तारवाली वह सभा बहत-से किंकरोसे ऐसे विडिग्ट गुणोंसे युक्त शिवको देखकर खबाखब भरी थी। उसके मध्यभागमें अपूज्य रबोद्वारा निर्मित एक विश्वित्र ब्रह्म और विष्णुने हाथ जोड़कर उन्हें प्रणाम किया और फिर वे स्तृति करने लगे। सिंहासन था. उसीपर उपासहित जेकर विविध प्रकारसे स्तृति करके अन्तमें वे विराजमान थे। उन्हें सुरेखर विष्णुने देला। बोले- 'प्रगवन ! आप दीनों और वे तारकाओंसे चिरे हुए चन्द्रमाके समान लग रहे थे। वे किरीट, कुप्दल और खोंकी अनाधोंके सहायक, दीनोंके प्रतिपालक, मालाओंसे लिभूषित थे। उनके सारे अङ्गर्धे टीनबन्ध, बिलोकीके अधीधर और भस्म रमाची हुई थी और वे लीला-कमल झरणागतवलल हैं। गौरीश ! हमारा उद्धार धारण किये हुए थे। महान् कल्हाससे भरे कांत्रिये ! परमेश्वर । हमपर कृपा कीजिये । हुए उगाकानका मन शान्त तथा प्रसन्न था। नाथ ! हम आपके ही अधीन हैं; अब देवी पार्वतीने उन्हें सुवास्ति ताम्बूल प्रदान आपकी जैसी इच्छा हो, बैसा करें।' किया था, जिसे वे चया रहे थे। जिवगण (अध्याय २९-३०)

देवताओंका रुद्रके पास जाकर अपना दुःख निवेदन करना, रुद्रद्वारा उन्हें आश्वासन और चित्ररथको शङ्खचूडके पास भेजना, चित्ररथके लौटनेपर स्द्रका गणों, पुत्रों और भद्रकालीसहित युद्धके लिये प्रस्थान, उधर शङ्खचूडका सेनासहित पुष्पभद्राके तटपर पड़ाव डालना तथा

दानवराजके दूत और शिवकी बातचीत

सनल्हमारजी कहते हैं मुने ! शियजीने कहा है हरे ! हे जहान ! तदननार जो अत्यन्त दीनताको प्राप्त हो गये तुमलोग शङ्खचुडद्वारा उत्पन्न हुए भयको थे, उन ब्रह्मा और विष्णुका वचन सुनकर सर्वथा त्याग दे । निसंदेह तुम्हारा कल्याण शिवजी मुसकराये और मेघगर्जनाके समान होगा। मैं शहुचूडका सारा युत्तान्त यक्षार्थ रूपसे जानता है। यह पूर्वजन्ममें एक गोप गम्भीर वाणीमें बोले ।

a संक्षिप्त शिक्युराण a 

था, जो ऐश्वर्यशाली भगवान् श्रीकृष्णका हुआ। उस समय उन्होने समझ लिया कि भक्त था। इसका नाम सुदापा था। वही अब दानव शङ्कबुड मरा हुआ ही है। तब

कैलासवासी ख़के समीप जाओ। वह रुद्ररूप मेरा ही उत्तम पूर्णरूप है। मैं ही देव-कार्यकी सिद्धिके हेन पृथक खराय धारण करके वहाँ प्रकट हुआ हैं। मेरा वह रूप ऐश्वर्यद्वाली तथा परिपूर्णतम है। हरे । इसीलिये में भत्तोंके वशीभूत हो कैलास पर्वतपर सदा निवास करता है। तदनत्तर कैलास पहुँचकर देवताओंने भगवान पहेंजकी स्तृति की और अन्तमें कहा- 'महेशान ! आप तो क्याके आकर है। दीनीका उद्धार करना तो आपका बाना ही है। प्रभो ! दानवराज शह्वचुडका वय करके इन्ह्रको उसके भयसे मुक्त कीतिये

सुदाया राधाजीके शापसे शहुचुड नायक

दानवराज होकर उत्पन्न हुआ है। यह परम

धर्मज्ञ और देवताओंसे ड्रोह करनेवाला है।

यह दुर्बुद्धितदा अपने उत्कृष्ट बलके भरोसे

सम्पूर्ण देवगणोंको हेदा दे रहा है। अब

तुमलोग प्रेमपूर्वक मेरी बात सूनो और

देवोंको आनन्दित करनेके लिये शीघ्र ही

गम्भीर खाणीयें कोले । श्रीशंकरने कहा-है हरे ! हे ब्रह्मन ! हे देवगण ! तुमलोग अपने-अपने म्धानको स्प्रैट जाओ। मैं निश्चय ही सैनिकॉसहित शक्तुचुडका वध कर डालुँगा । इसमें तनिक भी संजय नहीं है।

और देवोंको इस विपत्तिसे उवास्त्रि ।' तब

प्रार्थनाको सुनकर हैसे और पेघगर्जनकी-सी

भक्तवताल शाम् देवताओंकी

सनत्कृगारजी कहते हैं-खासजी! महेश्वरके उस अमृतस्त्रावी वचनको सनकर सम्पूर्ण देवताओंको परम आनन्द प्राप्त

सनत्कुमारजी कहते हैं-मुनिश्रेष्ट ! यो कहे जानेपर बह जिल्हा पृथ्यदन्त (चित्ररश्च) अपने खामी महेश्वरके पास लीट गया और उसने सारी बातें ठीक-ठीक कह

महेश्वरके चरणोंमें प्रणिपात करके विष्णु

वैकुण्डको और ब्रह्मा सत्यलोकको चले गये

तथा सम्पूर्ण देवता भी अपने-अपने

स्वानको प्रस्थित हुए। इधर उन महारुद्धने,

जो परमेश्वर, दुष्टोंके लिये कालसम और

सत्प्रस्थोंकी गति हैं, देवताओंकी इन्छासे

अपने मनमें राह्वचुडके वधका निश्चय

किया । तब उन्होंने प्रसन्नतापूर्वक अपने प्रेमी गन्धर्वराज चित्ररथको दुत बनाकर शीघ्र ही

शह्वद्यक्रके पास भेजा। चित्ररक्षने वहाँ

जाकर शञ्चचङको खुब समझाकर कहा,

परंतु इसने बिना युद्ध किये देवताओंको

राज्य कोटाना खोकार नहीं किया और

कहा- 'मैंने ऐसा दृढ निश्चय कर लिया है

कि महेश्वरके साथ युद्ध किये बिना न तो मे

राज्य ही वापस दुंगा और न अधिकारोंको ही

खेटाऊँगा । तु कल्याणकर्ता स्ट्रके पास लोट

जा और मेरी कही हुई बात यथार्थरूपसे

उनसे कह दे। वे जैसा उचित समझेंगे, वैसा

करेंगे। तु व्यर्ध चकवाद मन कर।'

हीं। तब उस दतके वचनको सनकर देवताओंके स्वामी भगवान शंकरको क्रोध आ गया। उन्होंने अपने वीरभद्र आदि गणोंसे कहा। रुद्र जोले हे जीरभद्र ! हे नन्दिन् !

क्षेत्रपाल ! आठों भैरव ! मैं आज जीघ्र ही

शङ्खब्दका वध करनेके निमित्त चलता है, अतः मेरी आज्ञासे मेरे सभी बलञाली गण

आयुधोंसे लैस होकर तैयार हो जायै और करती हुई अपने धक्तोंको अभय तथा अभी-अभी कुमारों (स्थामिकार्तिक और गणेश) के साथ रणवात्रा करें। भद्रकाली

भी अपनी सेनाके साथ यदके लिये प्रस्थान करें। सः।ल्ल्यारजी कहते हैं-मूने ! ऐसी आजा देकर शिवजी अपनी सेनाके साथ बल पड़े। फिर तो सभी बीरगण हर्षभन्न होकर उनके पछि-पोछे चलने लगे। इसी समय सम्पूर्ण सेनाओंके अध्यक्ष सक्द और गणेश भी हर्षसे भरे हुए कवन बारण करके सशस शिवजीके निकट आ पहेंचे। फिर वीरभद्र, ननी, महाकाल, सुचड़क, विशासास, बापा, चित्रसाक्ष, विकायन, विरूप, विकृति, मणिभद्र, बाष्क्रत, कपिल, दीर्घदेष्ट, विकार, ताम्रलोचन, कालंकर, बलीभंड, कालंबिड, कुटीबर, बलोन्यल, रणक्लाच्य, दुर्जय तथा दुर्गम आदि गणनाचक जो प्रधान-प्रधान सेनापति थे, जिवजीके साथ अले । उनके गणीकी संख्या करोड़ों करोड़ थी। आठों भैरब. गकादत्र भयेकर स्ट, आही वस्, इन्ह्रं, बारहो आदित्य, अप्ति, चन्द्रमा, विश्वकर्मा, दोनों अधिनीकुमार, कुबेर, यम, निजीति, नलकार, याय, वस्मा, व्या, यदल तथा अन्यान्य ग्रह, पराक्रमी कामदेव, उपदेष्ट, उप्रदण्ड, कोस्ट तथा कोटभ आदिने भी

इतिष्ठ ही महेश्वरका अनुगमन किया। स्वयं महेश्वरीदेवी भद्रकाली भी सौ भूजा धारण करके ज़ित्रशीके साथ चली। वे उत्तयोत्तय रह्योंसे बने हुए विमानपर आरूड़ थीं। उनके इारीरपर लाल बन्दनका अनुलेप लगा था और लाल बस्ब क्षोभा पा रहा द्या । वे हर्पमत्र होकर हैंसती, बाबती और उत्तम खरसे गान

रात्रओंको धप प्रदान कर रही थीं। उनकी एक योजन लेखी भीषणाकार जिह्ना लपलपा रही थी। ये अपने हाथोपें राह्न, चक्र, गदा, पद्म, दाल, तलवार, धनुष, बाण, एक

304

योजन जिलारबाला गहरा गीलाकार खप्पर, गगनवृष्टी प्रिश्तर, एक योजन लंबी शक्ति, मृद्यर, मुसल, जन्न, सन्द्रग, तीखा फलक, वैधावास्त्र, बास्सास्त्र, वायव्याख्य.

नागणका, बारायणास्त्र, गन्यवस्त्रि, ब्रह्मस्त्र,

वर्जन्यास्त्र. पाञ्चपताख, जुम्बणाखः, पर्वतास्त्र, महान् पराक्रमी सुर्वाख, कालकाल, महानल, महेश्वराख, प्रमाच्यद्वास, सम्मोहनास तथा समर्थ दिस्य अब और अन्यान्य संकहों दिव्याख धारण किये हुए थीं। करोड़ों योगिनियाँ तथा ब्राकिनियाँ उनके साथ थीं। फिर भूत, प्रेस, विशास, कुमाण्ड, ब्रह्मराक्षम, बेताल, राक्षस, यक्ष और किनर आदिसे पिरे हुए

हरून्द्रने चित्राके पास आका तन चन्द्रशेखाको प्रणाम किया और उनकी

अज्ञासे पार्श्वभागमें स्थित होकर

सहायकका स्थान प्रहण किया। तदनन्तर

छ्यसपधारी झन्यु अपनी सारी सेनाको

एकवित करके शहुचुडके साथ लोहा लेनेके लिये निर्भवतापूर्वक आगे वहें और देवताओंका उद्धार करनेके लिये चन्द्रभागा बदीके तटपर मनोहर बटचुक्षके नीचे खडे हो गये। ज्यासजी ! उधार जब शिकद्त चला गया, तथ प्रतापी श्रह्मचूडने महलके भीतर जाकर तुलसीसे वह सारी वार्ता कह सनायी। शहरूपुडने कहा—देवि ! शामुके

o मेश्रित शिवपुराम « 306 दूतके मुखसे (रणनियन्त्रण सुरकर) मैं संप्राम करनेके लिये रण-सामप्रीसे

युद्धके लिये जात हुआ हूँ और उनसे सुसजित हो बलें। जानीने अपनी प्रियाको नाना प्रकारसे महाबहर्त टानवेन्द्र शहुखुढ सहस्रो प्रकारकी समञ्जाया । फिर ब्राह्ममूहर्तमे उठकर बहुत बही सेनाओंसे घिरा हुआ नगरसे बाहर प्रातःकृत्य समाप्त किया और पहले नित्यकर्प पुरा करके बहत-सा दान दिया। तत्यशात अपने पुत्रको सध्यूणं दानवाक राज्यपर अभिषिक करके उसे अपनी भावों, राज्य और सारी सम्पन्ति समर्पित कर दी। पुनः जन उसकी धिया तुलसी रोती हुई

उसकी रणयानका निषेच करने लगी, तब राजा शहाबडने नाना प्रकारको कवाएँ कहफर उसे बाइस बंधाया। नदननार उस समापत दानवराजने कवण धारण करके यदा करनेके रूपे ज्यात हो अपने बीर

सेनापतिको धुलाकर उसे आदेश देते हुए कहा । वीर, जो सम्पूर्ण कार्योमें कुशल और समस्में कपिलका तपःस्थान कहलाता था। यह जोभा पानेवाले हैं. आज कवन धारण भूचान पश्चिम समुद्रसे पूर्व, मलवपर्यतसे

करके युद्धके लिये प्रस्थान करें । घुरवीर पश्चिम, श्रीफ़ैलसे उत्तर और गन्धमादनसे हानकों और दैत्योकी कियामी दकड़ियाँ तथा। दक्षिण था। उसकी चोड़ाई पाँच योजन और

जुडानेके लिये में निश्चय ही जाड़िया। तुम सनल्ह्याश्ची कहते है-पूने ! इसके लिये मुझे आजा हो ।' यो कहकर उस सेनापतिको यो आदेश देकर असुरोका राजा

निकला । उसका सेनापति भी युद्धशासमें निपूण, महारखी, महान् शुरवीर और रणाचुमिने रक्षियोपे अप्रमण्य था। इस

प्रकार बुद्धावारमें वीरोको भयभीन कर देनेवाला वह दानवरात तीन लाख अश्तीहिणी सेनाओपर ज्ञासन करता हुआ विजिस्से बाहर निकला और उसमीतम राबोद्धारा निर्मित विमानपर आस्त्र हो युक्तनोंको आगे करके युक्क लिये चल

**बटपर किद्धाक्षममें जा महेचा। यहाँ एक** यतोहर चटयुक्त विराजमान था। यह सिद्धिक सिद्धांको उत्तम सिद्धि प्रदान शहुचुड बोला—सेनायते ! मेरे सभी करनेवाला था। पुण्यक्षेत्र भारतमें सह

पहा । आरो बहनेपर वह पुष्पमदा नदीके

बलदास्त्री कड्डोकी निर्धीक सेनाएँ अख- लंबाई पाँच सी योजन थी। भारतके उस शसमें मुस्तजित होकर नगरमें बाहर भागमें उनम पुण्य प्रदान करनेवाली तथा निकलें। करोड़ी प्रकारसे पराक्रम प्रकट शुद्ध स्कटिकके समान स्वच्छ जलसे परिपूर्ण करनेवाले जो असुरोके प्रचाम कुल है, वे पुष्पचडा और सरस्वती नामकी दो रमणीय भी देखोंके पक्षपाती शम्भुसे युद्ध करनेके निर्देश बहती हैं। सदा सौभाग्यसे संयुक्त लिये प्रस्थित हो, मेरी आजासे बीच्रोंके सी खनेवाली रुवणसागरकी प्रिया भार्या कुल भी कवचसे विभूषित हो डाप्युके साथ पुष्पभद्रा सरस्वतीके साथ हिमालयसे लोहा लेनेके लिये शीप ही निकले। निकली है और गोमनापर्वतको बापे करके

कालकेयो, मीयों, दोईदो तथा कालकोंको पश्चिम समुद्रमें जा मिली है। वहाँ पहुँचकर भी भेरी यह आज्ञा सुना हो कि वे स्टब्के साथ अद्भावद्वने शिवजीकी सेनाको देला ।

मुने । उसने पहले शिवजीके पास एक चटित हुआ था। वे ही सभी देवगण आज दानवेश्वरको दुतके रूपमे भेजा। उसने शिवजीसे युद्ध न करनेके लिये कहा और शिवजीने उसे देवताओंका राज्य लॉटा देनेकी बात कही। अन्तमें महेश्वरने कहा—'दत । हम किसीका भी पक्ष नहीं हेते; क्योंकि हम तो कभी ह्वतन्त्र रहते ही नहीं, सदा भक्तेक अधीन गहते हैं और उनकी इच्छासे उन्होंका कार्य करते रहते हैं। देशों, पूर्वकालमें श्रह्माकी प्रार्थनासे पहले-पहल प्रक्रय-समृद्रमें श्रीहरि और दैत्यश्रेष्ठ पशु-केटशका भी युद्ध हुआ था। पुन: भक्तोंके हिलकारी उनी श्रीविष्णुने देवताओंके प्रार्थना करनेपर प्रहादके कारण हिरण्यकत्तिपुका यथ किया था । तुमने यह भी सुना होगा कि पहले जो पैने त्रिपुरोंके साथ युद्ध करके उन्हें शस्म कर हाला था, वह भी देवांकी प्रार्थनापर ही हुआ था । पूर्वकालमें सर्वेष्ट्री जगञ्जननीका जो शुष्प आदिके साथ युद्ध हुआ था और जिसमें उन्होंने उन दैत्योंका वध कर डाला

था, वह भी देवताओंके प्रार्थना करनेपर ही

आये थे। दुत ! इस प्रकार ऋहा, विष्णु और देवगणोकी प्रार्थनाके यशीभूत हो देखोंका अधीषर होनेके कारण में भी युद्धके हिरवे आया है। तुम भी तो महात्मा जीकृष्णके अष्ट पार्वंद हो। अवतक जो-जो दैत्य मारे गर्चे हैं, उतमेंसे कोई भी तुम्हारी समानता नहीं कर सकता । इसलिये राजन् ! देवकार्यकी सिद्धिके लिये तुम्हारे साथ युद्ध करनेमें पुझे कौन-सी बड़ी लजा होगी । अर्थात् कुछ नहीं; क्योंकि में ईश्वर हैं और देवताओंने मुझे विनयपूर्वक भेजा है। अतः तुप जाओ और शङ्खब्दसे मेरी जात कह दो । वह जैसा दखित समझेगा, वैसा करेगा। मुझे तो देवताओंका कार्य करना ही है।' यो कहकर कल्याणकर्ता महेश्वर श्रुप हो गये। तब शहचडका वह यूत उठा और उसके पास चल दिया। (अध्याय ३१-३५)

भी ब्रह्माके शरणापन्न हुए थे। तय ये उन

देवताओं और श्रीहरिके साथ मेरी शरणमें

देवताओं और दानवोंका युद्ध, शङ्खचूडके साथ वीरभद्रका संग्राम, पुन: उसके साथ भद्रकालीका भयंकर युद्ध करना और आकाशवाणी सुनकर निवृत्त होना, शिवजीका शङ्खचूडके साथ युद्ध और आकाशवाणी सुनकर

यद्धसे निवृत्त हो विष्णुको प्रेरित करना, विष्णुद्वारा शङ्खचूडके कवच और तुलसीके शीलका अपहरण, फिर रुद्रके हाथों

त्रिशुलद्वारा शङ्खचूडका यथ, शङ्खकी उत्पत्तिका कथन

सनत्कुमारजो कहते है—महर्षे ! जब प्रकट किया, तब उसे सुनकर प्रतापी दूतने शङ्ख्युडके पास जाकर दानवराज शङ्ख्युडने भी परम प्रसन्नतापूर्वक विस्तारपूर्वक शिवजीका वचन कह सुनाषा पुद्धको ही अङ्गीकार किया। फिर तो वह तथा तत्त्वतः उनके यथार्थं निशुचको भी तुरंत ही मन्तियोसहित रथपर जा बैठा और

 संक्रिय विश्वपुराण क 

उसने अपनी सेनाको शंकरके साथ युद्ध आदि सभी शिवगण श्रेष्ठ दानवीके साथ करनेके लिये आदेश दिया। इधर संप्राप करने लगे। विस्तारभवसे उनका अशिरहेशर शिवजीने भी तत्काल ही अपनी पृथक वर्णन नहीं किया गया है। मुने ! सेनाको तथा देवोंको आगे बढ़नेकी आजा उस समय सारी सेनाएँ निरन्तर युद्धमे व्यस्त दी और स्वयं भी लीलावदा युद्धके लिये औं और प्रम्यु काल्यमुतके साथ यटवृक्षके संनद्ध हो गये। फिर तो शोध हो युद्ध आरम्भ नीचे बिराजमान थे। उधर शहुन्दुड भी हो गया । उस समय नाना प्रकारके रणवाद्य राजाभरणीसे विभूषित हो करोड़ी दानवीके वजने लगे । बीरोंके ऋष्ट और कोलाहरू साथ रमणीय रलसिंहासनपर बैटा हुआ था । सारों ओर गुँज उठे। मूने ! इस प्रकार फिर देवनाओं तथा असूरोंमें विस्कालनक देवताओं और दानवोंका परस्पर युद्ध होने अत्यन्त संयानक युद्ध होता रहा। तदननार रुगा । उस रामय वे दोनो सेनाएँ धर्मपूर्वक अञ्चब्द्ध भी आकर उस भीवण संप्राममें बुट जुड़ाने लगीं। ख़र्य फोट्स वृषपविके साथ गया। इसी बीच महावली बीर बीरभद्र लहने लगे और विप्रचित्तिके साथ सूर्यका समरभूमिमें बलझाली शङ्खनुहरी जा थिए। धर्मपुद्ध होने रूपा। क्रिप्पु द्रध्यके साथ उस युद्धमे दानवराज जिन-जिन अस्रोकी भीषण संप्राप करने लगे। कालासुरसे वर्षा करता था, उन-अनको वीरभद्र खेल-काल, गोकर्णसे अप्रि. कालकेयसे कुबेर. ही-खेलमें अपने वाणींसे काट डालते थे। मयसे विश्वकर्मा, वर्षकरमे पृत्यु, संहारमे व्यासजी ! इसी समय देवी भइकालीने यम, कालाम्बकसे वहण, नशक्ती वायु, समरभूपिमें जाकर बहु भरोकर सिंहनाद

घटपुरुसे बुध, रजाक्षसे झनेखर, रखनारसे किया। उनके उस बाब्दको सुनकर सभी जयना, वर्चांगणोंसे वसुगण, होनों दानव मुख्डित हो गये। उस समय देवीने वीप्रिपानीसे दोनो अधिनोकुमार, युधसे बारंबार अद्वहास किया और प्रधुपान करके बलकुबर, ध्रांधरसे धर्प, गणकाक्षसे भंगल, वे रणके मुद्धनेपर नृत्य करने लगी। उनके शोधाकरमे वैद्यानर, विविद्यसे मन्दाव, साथ ही उप्रदेश, उपद्यक्ष और कोटबीने भी गोकापुख, चूर्ण, साइग, धूम, संहल, मधुपान किया नथा अन्यान्य देखियोंने भी प्रतापी विश्व और पलाश नामक असरोंसे खुद मध् पीका युद्धस्थलमें नाचना आरम्भ बारहीं आदित्व धर्मपूर्वक लोहा लेने लगे। किया। उस समय शिवगणीं तथा देवोके इस प्रकार शिवकी महावताके रूपे आये दलोपे महान कोलाहरू मन गया। सारा हुए अमरोंका असुरोंके साथ युद्ध होने सुर-समुदाय बहुत प्रकारसे गर्जना करता लगा। प्यारहो महारुद्र महान् बल-पराक्रमसे हुआ हर्षमा हो गया। तदनत्तर कालीने सम्पन्न म्यारह भयंकर असुर-योगीसे भिड़ शहुजुडके ऊपर प्रलयकालीन अग्रिकी गये। उप्र और चण्ड आदिके साथ जिल्लाके सपान उदीप्र आत्रेयास चलाया, महाभणि, राहके साथ चन्द्रमा और परंतु दानवराजने वैष्णवास्त्रसे उसे शीघ्र ही शुक्राचार्यके साथ बृहस्पति धर्मयुद्ध करने शान्त कर दिया। सब देवी भद्रकालीने

लगे। इस प्रकार उस महायुद्धमें नन्दीक्षर असपर नारायणास्त्रका प्रयोग किया। वह

• स्ट्रसंख्या 308 

अस्य दानव-शत्रुको देखकर बढ्ने लगा। एनः उठ खड़ा हुआ। उस महायुद्धमे वह तब प्रलयाप्रिकी ज्वालाके समान उद्दीप्त होते. तनिक भी भ्रान्त नहीं हुआ था; बल्कि हुए नारायणातको देखकर अञ्चल्ह दण्डकी उसका यन प्रसन्न था। तत्पश्चात् वह

भौति भूमियर लेट गया और वारंबार प्रणाम भड़कालीको प्रणाम करके बहुमूल्य करने लगा। तब उस दानवको नम्र हुआ रबोद्धारा निर्मित अपने परम मनोहर

देखकर वह अस निवृत्त हो गया। तत्पञ्चात् विभानपर जा बैठा। इधर कालिका भूखसे

देवीने उसपर मन्तपूर्वक ब्रह्माख छोड़ा । उस चिद्वल होकर दानबोका रक्त पान करने अक्षको प्रत्यतित होता हुआ देलका लगी। इसी अबसापर वहाँ यो आकाश-दानवराजने भूमिपर साड़े होकर उसे प्रणान

किया और ब्रह्माश्रमे ही उसका निवारण कर दिया । तदनन्तर यह दानवराज कृपित हो डठा और बेगपूर्वक अपने धनुषको

खींबकर देवीके ऊपर पन्त्रपाठ करते हुए दिव्याखोकी तर्वा करने लगा। घडकाली समरभूमिमें अपने विश्वत मुलको फलाकर उन अस्तोको निगल गर्थी और अहहास-

पूर्वक गर्जना करने लगी, जिससे दानव भयभीत हो गये। तब दाहुचूहने कालीके अपर एक मी योजन लंबी चल्हिसे बार किया: परंतु देवीने अपने दिव्यावसपृहसे

उसके भी ट्रकड़े कर दिये। यो उन दोनोपे विरकालनक युद्ध होता रहा और सधी देवता तथा दानव दर्शक वनकर उसे देखते रहे । अन्तमें देवीने बहान् कोणावेशसे उमपर वेगपूर्वक मुष्टि-प्रहार किया । उसकी चोटसे

वह दानवराज चक्कर काटने लगा और उसी

क्षण मुर्च्छित हो गया । फिर क्षणधरमें ही उसकी घेतना लोट आयी और वह उठ खड़ा हुआ: परंतु उस प्रतापीने मातृषुद्धि होनेके

कारण देवीके साथ बाह्युद्ध नहीं किया। तब देवीने उस दानवको पकड़कर उसे बारंबार युपावा और बड़े क्रोधमे येगपूर्वक

उपरको उछाल दिया। प्रतापी शहुन्युड

येगसे ऊपरको उछला और पृथ्वीपर गिरकर

वाणी हुई—'ईश्वरि! अभी रणभूमिमे सिहनात करनेवाले डेड् लाख दानबेन्द्र और बचे हैं। वे बड़े उद्धत हैं, अतः तुम इन्हें अपना आहार बना लो। परंतु देवि !

संप्राधने दानवराज शहानुहको मारनेक लिये जन मत दोड़ाओ; क्योंकि यह तुम्हारे हिरये अवध्य है—ऐसा निश्चय समहते।**'** आकाञ्चाणीद्वारा करे हुए वचनको सुनकर देखी भद्रकास्टीने बहुत-से दानचौका मांस शक्षण करके उनका रक्त पान किया और फिर से ज़िवजीके निकट चली गर्यी । वहीं ड्योंने पूर्वापरके क्रमसे सारा युद्ध-युत्ताना

ज्यासनीने पूछा**—महासुद्धिमान्** सनकुमारजी । कालीका वह कथन सुनकर महेश्वरने इस समय क्या कहा और कोन-सा कार्य किया। उसे आप वर्णन करनेकी कृपा करें; क्योंकि मेरे मनमें उसे सुननेकी अबल ऊकण्ठा जाग उठी है। सनल्कुपारणी बोले - मुने ! शम्भु तो

कह सुनाया।

जीवोंके कल्याणकर्ता, परमेश्वर और बड़े लीलाविहारी हैं। ये कालीद्वारा कहे हुए वचनको सुनकर उन्हें आश्वासन देते हुए हैंसने लगे। तदननार आकाशयाणीको

सुनकर तत्त्वज्ञान-विशारद स्वयं इंकर अपने

गणीके साथ समरभूमिकी और चले। उस

समय वे महावृषभ नन्दीश्वरपर सवार थे और तवतक इसपर जरा और मृत्यु अपना प्रभाव उन्हींके समान पराक्रमी वीरभद्र, भैरव और नहीं डाल सकेंगे।' अतः जगदीश्वर शंकर ! क्षेत्रपाल आदि उनके साथ थे। रणभूमिमें ब्रह्माके इस क्वनको सत्य कीजिये।" पहेंचकर महेश्वरने वीरहाप वारण किया। तब सत्पुरुपोंके उस समय उन रहको बड़ी शोधा हो रही थी. शिक्जोने उस आकाशवाणीको सुनकर राज्ञचुडकी दृष्टि शिक्तजीपर पदी, तब वह और विष्णुको उस कार्यके लिये प्रेरित विधानसे उतर पद्म और परम भक्तिके साच किया। फिर तो शिवजीकी इच्छासे विध्य दण्डकी भाँति पृथ्वीपर लोटकर उसने सिस्के वहाँसे चल यहे। वे तो मायावियोंमें भी श्रेष्ठ बल उन्हें प्रणाम किया। इस प्रकार नमस्कार मायाची उहरे। अतः उन्होंने एक युद्ध करनेके पक्षात् वह तुरंत ही अपने वियानपर ब्राह्मणका वेष धारण किया और श्राह्मचूडके जा बैठा और कवस भारण करके उसने निकट जाकर उससे यो कहा। धनुष-बाण उठाया । फिर तो दोनों ओरसे बाणोंकी झड़ी रूग गयी । वो व्यर्थ ही बाण- समय में यावक होकर तुग्हारे पास आया क्यों करनेवाले शिव और शङ्खबुङका वह 🧜 तुन मुझे थिक्षा दो। दीनवत्सल । अभी उप युद्ध सेकड़ी वर्षोतक चलता रहा। मैं अपने मनोरवको प्रकट नहीं करुँगा। अनामें युद्धाधलमें शङ्खाधुकका वध करनेके (जब तुम देना खीकार कर लोगे, तब) लिये महावली महेश्वरने सहसा अपना वह पीछे मैं उसे बताडेगा और तब तुम उसे पूर्ण त्रिशुल उठाया, जिसका निवारण करना करना ।' ब्राह्मणकी बात सुनकर राजेन्द्र बड़े-बड़े तेजस्वियोंके लिये भी अदायय है। शह्यचुडका मुख और नेत्र प्रसन्नतासे खिल तब ततकाल ही उसका निषेध करनेके लिये उठे । जब उसने 'ओम्' कहकर उसे स्वीकार यों आकाशवाणी हुई—"शेकर ! मेरी कर लिया, तब ब्राह्मणने छलपूर्वक कहा-प्रार्थना सुनिये और इस सपय इस त्रिशुरूको मत बलाइये । इंश ! यदापि आप क्षणमात्रमे पूरे ब्रह्माण्डका विनाश करनेमें सर्वधा समर्थ हैं, फिर इस अफेले दानव राख्नबुडकी तो बात ही क्या है, तथापि आप खामीके हारा देवमर्पादाका विनाज नहीं होना चाहिये। पहादेव ! आप उस (देवपर्यादा) को सुनिये और उसे साय एवं सफल बनाइये। '(बह देवमर्यादा यह है कि) जवतक इस शहाबडके हाथमें श्रीहरिका परम उप कवन वर्तपान रहेगा और इसकी पतिवता पत्नी

(तुलसी) का संगील अखण्डित रहेगा.

और वे मुर्तिमान काल-से दीख रहे थे। जब 'तथास्तु' कहकर उसे स्वीकार कर लिया

वद बाह्यण बोले-'सानवेन्द्र । इस



ऐश्वर्यशासी दानवराज शक्कचुडने, जो झाह्यण-भक्त और सत्यवादी था, वह दिव्य कवच जो उसे प्राणके समान था, ब्राह्मणको दे दिया। इस प्रकार श्रीहरिने मायाद्वारा उससे वह कवच ले लिया और फिर शङ्खचुडका रूप धारण करके ये तुलसीके पास पहुँचे। वहाँ जाकर सबके आत्या एवं नुलसीके नित्व स्वामी श्रीष्टरिने राज्ञसूडस्ट्यसे उसके शीलका हरण कर लिया।

इसी समय विष्णुभगवान्ने शासूसे अपनी सारी बात कह सुनावी। तब ज़िवजीने राञ्चच्हके वधके निमित्त अपना उद्दोश विञ्चल हाथमें लिया । परमात्मा इंकरका वह विजय नामक त्रिजुल अपनी उल्कृष्ट प्रचा बिखेर रहा था। उससे सारी दिखाएँ, पृथ्वी और आकाश प्रकाशित हो उठे । यह मध्याद्वकालीन करोडी मुर्थी तथा प्रलयाधिकी जिलाके समान चमकीला था। उसका निवारण करना असम्भव था। यह दर्धर्ष, कभी व्यर्थ न होनेवारम और राष्ट्रओंका संहारक वा। वह तेजोंका अखन्त उप्र समूह, सम्पूर्ण प्रस्तानांका सहायक, भयंकर और मारे देवताओं तथा शङ्खचुडके ऊपर गिरा और उसने उसी क्षण उसे कामनाओंको पूर्ण करनेवास्त है। राखकी हेरी बना दिया । वित्र ! महेश्वरका वह

'मैं तुम्हारा ऋवच चाहता हैं।' यह सुनकर शुरू पनके समान वेगशाली था। वह शीघ्र ही अपना कार्य पूर्ण करके शंकरके पास आ पहुँचा और फिर आकाशमार्गसे चला गया। उस सपय स्वर्गमें दुर्न्युनियाँ बजने लगीं । गन्धर्स और किन्नर गान करने लगे। देवों तथा मुनियोंने म्नुति करना आरम्भ किया और अपसाएँ नृत्य करने लगीं। शिवजीके अपर लगानार पृथ्पोकी वर्षा होने लगी और ब्रह्मा, विष्णु, इन्द्र आदि देवता तथा मुनिगण उनकी प्रश्नंसा करने लगे। दानवराज राह्नचूड भी शिवजीकी कृपासे शापमुक्त हो गया और उसे उसके पूर्व (श्रीकृष्ण-पार्वद-) रूपकी प्राप्ति हो गर्वा । शहचहकी हड्डियोंसे शहा-जातिका प्रादुर्धांव हुआ, जिस शहका जल शंकरके अतिरिक्त समस्त देवताओके लिये प्रशस्त माना जाता है। महापूर्ने ! श्रीहरि और लक्ष्मीको तबा उनके सम्बन्धियोको भी शङ्का बल विद्येषरूपसे अत्यन्त प्रिय है: किंतु दिवके लिये नहीं। इस प्रकार शह्वपुडको मारकर शंकर उमा, रकन्द्र और गणोके साथ असब्रतापूर्वक नन्दीश्वरपर सवार हो शिवलोकको चले गये। भगवान् विध्याने वेक्प्जके रिश्ये प्रस्तान किया और देवगण असुरोंके लिये दुस्सह था। वह एक ही स्थानपर परमानन्द्रपप्र हो अपने-अपने लोकको चले ऐसा दमक रहा था. मानो लीलाका आश्रय अचे । उस समय जगन्में चारों ओर परम शान्ति लेकर सम्पूर्ण ब्रह्माण्डका संबार करनेके लिये छ। गयी। सबको निर्विब्रस्थ्यसे सहा मिलने उछत हो । उसकी लंबाई एक हजार धनुष और लगा । आकाञ निर्मल हो गया और सारी चौड़ाई सी हाथ थी। उस जीव-ज़हास्वरूप पृथ्वीपर उत्तम-उत्तम महत्त्रकार्य होने लगे। शूलका किसीके द्वारा निर्माण नहीं हुआ था। यूने ! इस प्रकार मैंने तुमसे महेशके जिस उसका रूप नित्य था। आकादामें चक्रार चरित्रका वर्णन किया है, वह आनन्द्रदायक, कारता हुआ वह त्रिजुल ज्ञिकतीकी आज्ञासे सर्वदु:खडारी, लक्ष्मीप्रद और सम्पूर्ण (अध्याय ३६-४०)

विष्णुद्वारा तुलसीके शील-हरणका वर्णन, कुपित हुई तुलसीद्वारा विष्णुको

शाप, शम्भुद्वारा तुलसी और शालग्राम-शिलाके माहात्म्यका वर्णन फिर व्यासजीके पूछनेपर सनत्कुमारवीने कर दिया है, अत: मैं अभी तुझे शाप देती हैं।

कहा—महर्षे ! रणभूमिमें आकाश-

वाणीको सुनकर जब देवेखर शम्भुने तुलसीका वचन सुनकर श्रीहरिने लीला-

शङ्खाच्छके पास जा पहुँचे और उन्होंने उससे लक्षणोंसे पहचान लिया कि ये साक्षात्

परमोत्कृष्ट कवच माँग लिया। फिर विष्णु हैं। परंतु उसका पातिव्रत्य नष्ट हो चुका राख्नुचुडका रूप बनाकर वे तुल्हाके घरकी या, इसरियं यह कुपित होकर विष्णुसे

ओर चले। वहाँ पहुँचकर उन्होंने तुलसीके कड़ने लगी। महलके द्वारके निकट नगारा बजाया और | तुलसीन कहा-हे विष्णी ! तुन्हारा जय-जयकारसे सुन्दरी तुलसीको अपने मन पत्थरके सदृश कठोर है। तुममें द्याका आगमनकी सूचना दी। उसे सुनकर प्रती-

साध्वी तुलसीने बड़े आदरके साथ झरोलेके रास्ते राजपार्गकी ओर झाँका और अपने पतिको आया हुआ जानकर वा परमानन्द्रमे

निमग्र हो गयो । उसने तत्काल ही ब्राह्मणोंको धन-दान करके उनसे मङ्गलाजार कराया और फिर अपना शृङ्कार किया। इधर देवताओंका कार्य सिद्ध करनेके लिये मायासे शङ्खानुबन्धाः स्वरूप धारपा करनेवाले

भगवान् विष्णु रथसं उतरकर देवी तुलसीके

भवनमे गर्व । तुलसीने पतिरूपमें आवे हुए भगवान्का पूजन किया, बहुत-सी बाते कीं, तदननर उनके साथ रपण किया। तब उस साध्वीने सुख, सामर्थ्य और आकर्षणमे व्यतिक्रम देखकर सवपर विचार किया और

(संदेह उत्पन्न होनेपर) वह 'तु कौन है ?' यो

डाँटती हुई बोली । तुलसीने कहा—दुष्ट् ! मुझे शीघ वतला कि मायाद्वारा मेरा उपभोग

सनत्कुमारजी कहते हैं-ब्रह्मर्!

श्रीहरिको प्रेरित किया, तब वे तुरंत ही पूर्वक अपनी परम पनोहर मूर्ति धारण कर अपनी मायासे ब्राह्मणका वेष धारण करके र्ली। तब उस रूपको देखकर तुलसीने

लेकामात्र भी नहीं है। मेरे पतिधर्मके भक्त हो

जानेसे निश्चय ही मेरे खामी मारे गये । चुँकि तुम प्राथाण-सद्भा कठोर, द्यारहित और दुष्ट हो, इसलिये अब तुम मेरे शापसे पाषाण-स्वरूप ही हो जाओ । सनक्ष्मारजी कहते हैं—मुने ! यो

कहकर शहुचुडकी यह सती-साध्वी पत्नी नुलसी फूट-फूटकर रोने लगी और शोकार्त होकर बहुत तरहसे विलाप करने लगी। इतनेमें यहाँ भक्तवसार भगवान् शंकर प्रकट हो गये और उन्होंने समझाकर कहा—'देखि ! अब तुम दः सको दुर करनेवाली मेरी बात सुनो और श्रीहरि भी

स्वस्य मनसे उसे श्रवण करें; क्योंकि तुप

दोनोंके लिये जो सुखकारक होगा, वही मैं

कहुँगा। भद्रे ! तुमने (जिस मनोरथको लेकर) तप किया था, यह उसी तपस्याका

फल है। भला, वह अन्यथा कैसे हो सकता है ? इसीलिये तुम्हें उसके अनुरूप ही फल

करनेवाला तु कौन है ? तूने मेरा सतील नष्ट प्राप्त हुआ है। अब तुम इस शरीरको

त्यागकर दिल्य देह धारण कर लो और भावांहीन होगा और सात जन्मोंतक रोगी बना लक्ष्मीके समान होकर नित्य औहरिके साथ रहेगा। जो महाज्ञानी पुरुष शालप्रामिशिला, (बैकुण्डमें) विहार करती रहो । तुम्हारा व्ह शरीर, जिसे तुप छोड़ दोगी, नदीके रूपमें परिवर्तित हो जायगा । वह नदी भारतवर्षमे पुण्यरूपा गण्डकीके नामसे प्रसिद्ध होगी। महादेवि ! कुछ कालके पश्चात् मेरे वस्के प्रभावसे देवपूजन-सामग्रीमें तुलसीका प्रधान स्थान हो जायगा । सन्दरी ! तुम त्वर्गलोक्स्में, मृत्युलोकमें तथा पातालमें सदा श्रीवरिके निकट ही निवास करोगी और पुष्पीमें श्रेष्ट त्रवसीका वक्ष हो जाओगी। तुम वैकुण्डमें दिव्यरूपधारिणी वृक्षाधिष्ठात्री देवी बनकर सदा एकान्तमें श्रीहरिके साथ कीडा करोगी। उधर भारतवर्षमें जो नदियोंकी अधिष्ठात्री देवी होगी, यह परम पुण्य प्रदान करनेवाली होगी और श्रीहरिके अंशभूत लवणसागरकी पत्नी बनेगी । तथा श्रीहरि भी तुम्हारे जापवस पत्थरका रूप धारण करके भारतमे गण्डकी नरीके जलके निकट निवास करेंगे। वहाँ तीर्खी दाहोवाले करोड़ों भयंकर कींद्रे उस पत्थरको काटकर उसके मध्यमें शकका आकार बनायेंगे । उसके भेदसे वह अत्यन पुण्य प्रदान करनेवाली शालग्रामशिला कहररायेगी और चकके भेदसे उसका लक्ष्मीनारायण आदि भी नाम होगा। विष्णकी ज्ञालबामजिला और वृक्षस्वरूपिणी तलसीका समागम सदा अनुकुल तथा बहुत प्रकारके पुण्योंकी वृद्धि करनेवाला होगा। जो जालग्रामशिलाके उपरसे तुलसीपत्रको दूर करेगा, उसे जन्मानामें स्त्रीवियोगकी प्राप्ति होगी तथा जो प्राष्ट्रको दुर वया सुनना चाहते हो ? करके तुलसीपत्रको हटायेगा, यह भी

तुलसी और शङ्कको एकत्र रखकर उनकी रक्षा करता है, वह श्रीहरिका प्यारा होता है। सनव्यनारजी कहते हैं-व्यासजी ! इस

प्रकार कहका शंकरजीने उस समय शालबामछिला और तुलसीके परम पुण्य-दायक माहात्म्यका वर्णन किया । तत्पश्चात् वे श्रीहरिको तथा तुलसीको आनन्दित करके अनार्धान हो गर्ये। इस प्रकार सदा सत्पर्वाका कल्याण करनेवाले शस्तु अपने स्वानको सले गये। इधर प्राप्यका कथन सुनकर तुलसीको बढ़ी प्रसन्नता हुई। उसने अपने उस दारीरका परित्याग करके दिव्य रूप धारण कर लिया । तब कमलापति विच्यु उसे साथ लेकर बैकुण्डको चले गये। उसके छोड़े हुए दारीरसे गण्डकी नदी प्रकट हो गयी और भगवान् अच्युत भी उसके तटपर धतुष्योको पुण्यप्रदान कानेवाली शिलाके रूपमें परिणत हो गये। मुने । उसमें कीई अनेक प्रकारके छिद्र बनाते रहते हैं। उनमें जो दिलाएँ गण्डकीके जलमें गिरती हैं, वे परम पुण्यप्रद होती है और जो स्थलपर ही रह जाती हैं, उन्हें पिङ्गला कहा जाता है और वे प्राणियोंके लिये संबापकारक होती है। व्यासजी ! इस प्रकार तुम्बारे प्रश्नके अनुसार मैंने जाम्बुका सारा वस्ति, जो पुण्यप्रदान तथा मनुष्योंकी सारी कामनाओंको पूर्ण करनेवाला है, तुम्हें सुना दिया। यह पुण्य आख्यान, जो विष्णुके पाइतवसे संयुक्त तथा भोग और मोक्षका प्रदाता है, तुपसे वर्णन कर दिया; अब और (अध्याय ४१)

उपाद्वारा राष्पुके नेत्र मूँद लिये जानेपर अन्यकारमें राष्पुके पसीनेसे अन्यकासुरकी उत्पत्ति, हिरण्याक्षकी पुत्रार्थ तपस्या और शिवका उसे पुत्ररूपमें अन्धकको देना, हिरण्याक्षका त्रिलोकीको जीतकर पृथ्वीको रसातलमें ले

जाना और वसहरूपधारी विष्णुद्वारा उसका वध

अब जिस प्रकार अन्यकासूरने परमात्मा शामुके गणाध्यक्ष-पदको प्राप्त किया बा, महेश्वरके उस मङ्गलमय चरितको अचण करो । मुनीश्वर ! अन्यकासूरने पहले ज़िवजीके साथ बड़ा घोर संज्ञाम किया था, परंत पीछे बारंबार मालिक भावके उद्देकसे उसने राष्प्रको प्रसन्न कर लिया; क्योंकि नाना प्रकारकी लीलाएँ करनेवाले शन्य **द्वारणागनरक्षक नथा परम भक्तवत्वल है।** उनका माहात्म्य परम अद्भत है।

पूजा—ऐश्वर्यशाली व्यासवीने मनियर । यह अन्धक कौन वा और भूतलपर किस वीर्यवान्के कुलमें उत्पन्न हुआ था ? देखोंचे प्रधान तथा महामनस्वी उस बलवान अन्यकका स्वरूप कैसा था और वह किसका पुत्र था ? उसने परप तेजस्वी सम्पकी गणाध्यक्षताको कैसे प्राप्त किया ? यदि अञ्चक गणेश्वर हो गया तब तो वह परम धन्यवादका पात्र है।

सनल्कुमारजीने कता—मुने ! पूर्वकालको बात है, एक समय मक्तोपर कृपा करनेवाले तथा देवताओंके चक्कवर्ती सम्राद् भगवान् इांकरको विहार करनेकी इन्छा हुई । तब वे पार्वती और गणोको साध ले अपने निवासभूत कैलास पर्वतसे चलकर काशीपुरीमें आये । वहाँ उन्होंने उस परीको अपनी राजधानी बनावा और भैरव नामक वीरको उसका रक्षक नियुक्त किया । दुश्यवाले जीवके प्रकट होनेपर शिवजी

सनलुभारजी कारते हैं—ज्यासजी ! फिर पार्वतीबीके साथ रहते हुए से मताजनोंको मुख देनेवाली अनेक प्रकारकी लीलाएँ करने लगे। एक समय वे उसके वरदानके प्रभाववंश अनेको बीराग्रगण्य गणेखरों और शिवाके साथ मन्दराजलपर गये और वहाँ भी तरह-तरहकी कीडाएँ करने लगे। एक दिन जब प्रचण्ड पराक्रमी कपर्टी जिब मन्दराबलको पूर्व दिलामें बैठे थे, उसी समय गिरिजाने नर्मकीग्रावक उनके नेत्र खंद कर दिये । इस प्रकार जब पार्वतीने मूंगे, सुवर्ण और कमलकी प्रभावाले अपने करकमलॉसे हरके नंत्र बंद कर दिये, तब उनके नेत्रोंके मुँद जानेके कारण वहाँ क्षणभरमें ही चीर अञ्चकार फैल गया। पार्वतीके हाथोंका महेश्वरके दारीरसे स्पर्श द्येनेके कारण दाष्पुके ललाटमें स्थित अधिसे संतप्त होकर मद-जल प्रकट हो गया और जलकी बहत-सी बूँदे टपक पहीं। तदननार उन बुँदोने एक गर्भका रूप धारण कर लिया। उससे एक ऐसा जीव प्रकट हुआ, जिसका मुख विकराल था। वह अत्यन भवंकर, क्रोधी, कृतप्र, अंधा, कुरूप, जटायारी, काले रंगका, मनुष्यसे भिन्न, बेह्रील और सुन्दर बालीवाला था। उसके कण्डसे घोर घर-घर शब्द निकल रहा था। वह कभी गाता, कभी हँसता और कभी रोने लगता था तथा जबड़ोको चाटते हुए नाख रहा था। उस अद्भत

मुसकराकर पार्वतीजीसे बोले।

श्रीमहेशरने कहा- 'त्रिये । पेरे नेत्रोको मैदकर तुमने ही तो यह कर्म किया है, फिर तम उससे भय वयों कर रही हो?' इंकरजीके उस वचनको सनकर गाँरी हैस पर्ही और उनके नेत्रोपरसे उन्होंने अपने हाथ हटा लिये। फिर तो वहाँ प्रकाश छा गया, परंत उस प्राणीका रूप चर्यकर ही बना रहा और अन्यकारसे उत्पन्न होनेके कारण इसके मेत्र भी अंधे थे। तब वैसे प्राणीको प्रकट हुआ देखकर गौरीने पहेंचरसे पूछा।

गौरीने कहा — भगवन् ! मुझे सब-सब बताइये कि हमलोगोंके सामने प्रकट हुआ यह बेडील प्राणी कीन है। यह तो अत्यन्त भयंकर है। फिस निमिनको लेकर किसने इसकी सृष्टि की है और यह किसका पन है ?

सनल्कमारजी कहते हैं- महर्षे ! जब लीला रचनेवाली तथा तीवो होकोची जननी गौरीने मुधिकर्ताकी उस अधीस्तिके विषयमें यों प्रश्न किया, तत्र लीला-विद्वारी भगवान शंकर अपनी प्रियाके उस वचनको सनकर कुछ पुसकराये और इस प्रकार बोले।

महेश्वरने कहा-अद्भत वरित्र रचनेवाली अध्विके ! सुनो । जब तुमने मेरे शंकर है; अतः तेरी जो अधिरकाषा होगी, नेत्र मूंद लिये थे, उसी समय यह अद्भुत एवं प्रचण्ड पराक्रमी प्राणी बेरे प्रसानेसे प्रकट बुद्धिपूर्वक विचार करके ही तुम्हें सर्व कार्य बाँधे सिर हाकाकर कहने लगा। करना चाहिये।

म्बामीके ऐसे बचन सुनकर गौरीका इदय करुवाई हो गया । वे अपनी सरिवयोसहित अञ्चककी अपने पत्रकी भारत नाना प्रकारके उपायोद्वारा रक्षा करने रूगी। तदननर जिज्ञिर-कात आनेपर देख हिरण्याश पुत्रकी कामनासे उसी चनमें आया: क्योंकि उसकी पतीने उसके ज्येष वन्ध्रकी संतान-परम्पराको देखकर उसे संतानार्थं तपश्चर्याके लिये प्रेरित किया था। यहाँ यह करपयनन्दन हिरण्याक्ष यनका आश्चय के पत्र-प्राप्तिके लिये घोर तप करने खगा। उसके मनमें महेचरके दर्शनकी इन्छा थी, अतः यह क्रोध आदि खेपोंको अपने

काब्में करके देठकी माति निश्चल होकर

समाधिरव हो गया । द्विजेन्द्र । तम जिसकी

प्रजामें यकका चिद्ध वर्तमान है तथा जो

चिनाक धारण करनेवाले हैं, से महेश उसकी

तपस्थाने पूर्णतया असात्र होकर उसे वर अदान

सनकम्परजी वक्ते हैं—सूने ! अपने

करनेके दिवये चारे और उस स्थानपर पहिचकर दैत्यप्रकर हिरण्याक्षसे बोले । महेशने कहा-दैत्यनाथ ! अस स् अपनी इन्द्रियोका विनाश मत कर । किस-**क्टिये क्**ने इस इतका आश्रय लिया है ? त अपना मनोश्य तो प्रकट कर । में वरहाता

वह सब मैं तुझे प्रदान करोगा।

सनकमारबी कहते हैं-महर्षे ! हुआ । इसका नाम अन्यक हैं । तुम्हीं इसको महेश्वरके उस सरस वचनको सनकर उत्पन्न करनेवास्त्री हो, अतः सस्वियोसहित दैत्यराज्ञ हिरण्याक्ष परम प्रसन्न हुआ। उसने तुप्ते करुणापूर्वक इसकी गणींसे यबायोग्य मिरीडाके चरणींने नमस्कार करके अनेक रक्षा करते रहना चाहिये । आर्थे ! इस प्रकार प्रकारमें इनकी स्तृति की: फिर वह अञ्चलि हिरण्याधने क्य-चन्द्रभास ! मेरे उत्तम पराक्रमसम्पन्न तथा दैत्यकुरुके महामनस्त्री दैत्य परम प्रसन्न हुआ। उसने

संक्षिप्र दिख्याण

अनुरूप कोई पुत्र नहीं है, इसीलिये पैने इस अनेकों स्तोत्रोद्वारा स्टब्सी पूजा करके

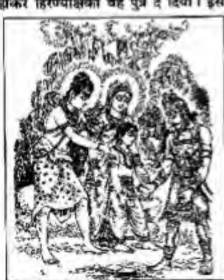
338

परम बलशाली पुत्र दीजिये ।

होनेबाला पुत्र तो नहीं लिखा है, किंतु मैं तुझे विष्णुकी आराधना की । फिर तो धगवान् एक पुत्र देता हूँ। येरा एक पुत्र हैं, जिसका विष्यु सर्वात्यक वज्ञमय विकराल वाराह-

उसीको पुत्ररूपसे वरण कर ले और इस घुसे। वहाँ उन्होंने कभी न टूटनेवाले अपनी प्रकार पुत्र प्राप्त कर ले।'

सनत्कुमारजी कहते हैं - महर्ने । उससे यों कहकर गौरीके साथ विराजनान उन पहात्पा भूतनाथ जिपुरारि शंकरने प्रसन्त होकर हिरण्याक्षको वह पुत्र दे दिया। इस



प्रकार जिल्लीसे पुत्र प्राप्त करके वह

व्रतका अनुष्ठान किया है। देवेश ! मुझे प्रदक्षिणा की और फिर वह अपने राज्यको चला गवा। गिरीशसे पुत्र प्राप्त कर लेनेके सनत्कुमारजी कहते हैं—मुने ! काद वह प्रचण्ड पराक्रमी दैत्य सम्पूर्ण

दैत्यराजके उस वजनको सुनकर कृषालु देवताओंको जीतकर इस पृथ्वीको अपने शंकर प्रसन्न हो गये और उससे बोले— देश रसातलमें उठा ले गया। तब देवताओं, 'देखाधिप ! तेरे भाग्यमें तेरे वीर्यसे उत्पन्न मुनियों और सिद्धीने अनन्त पराक्रमी

नाम अन्धक है। वह तेरे ही समान पराक्रमी असर धारणकर भूश्वनके अनेकों प्रहारोंसे और अजेप हैं। तू सम्पूर्ण दुःखोको त्यायकर पृथ्वीको विदीर्ण करके पाताल-लोकमें जा अगली ताड़ीसे तथा पृथनसे सैकड़ो

> सदश कडोर पाद-प्रहारोसे निशासरोकी सेनाको पथ डाला। तत्पश्चात् अद्भूत एवं प्रचप्ड तेजस्वी विष्णुने करोड़ों सुयंकि प्रकाशमान सुदर्शन-सकसे हिरण्याक्षके प्रञ्बलित सिरको काट लिया

> देखोंका कबूपर निकालकर अपने वस-

यह देखकर देवराज इन्द्रको बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने उस असुर-राज्यपर अन्यकको अभिषिक्त कर दिया। फिर महात्मा इन्द्र विष्णुको अपनी दाखोद्वारा पातालत्होकसे पृथ्वीको लाते हुए देखकर परम प्रसन्न हुए

और दार देखोंको जलाकर भस्म कर दिया।

और अपने स्थानपर आकर पूर्ववत् स्वर्ग और भूतलकी रक्षा करने लगे। इधर वाराहरूप धारण करके उत्तम कार्य करनेवाले उप्ररूपधारी श्रीहरि प्रसन्नवित हुए समस्त देवों, मुनियों और परायोनि ब्रह्माद्वारा प्रशंसित होकर अपने लोकको

चले गये। इस प्रकार बागहरूपधारी जानेपर समल देव, मृति तथा अन्यान्य सभी विष्णुद्वारा असुरराज हिरण्याक्षके मारे जीच सुली हो गये।

हिरण्यकशिपुकी तपस्या और ब्रह्मासे घरदान पाकर उसका अत्याचार,

नृसिंहद्वारा उसका वध और प्रह्लादको राज्यप्राप्ति

बनाकर वह मन्दराचलवर रावा और वहाँ भुझे कभी भी मृत्युका भय न हो।

सनत्हभारजी कहते हैं-व्यासजी । युक्त विकृत हो उठा । वे स्वर्गको छोड़कर

त्रदाकर देवताओं और प्रजाओंका विनास पद्ययोगि ब्रह्मको अपने साधने उपस्थित करने सरो। इस प्रकार जब इन दूध- देखा। उधर विवायहने भी उससे कहा-विजवाले असुरोद्वारा सारा देवलोक नहस- 'वर मौग ।' तब जिसकी बुद्धि मोहित नहीं नहस कर दिया गया, तब वेदाता लगेको हुई थी, उस असुरने विकाताकी इस मधुर छोड़कर गुप्रसायसे भूतलपर विचाने वाणीको सुनकर इस प्रकार कहा। लगे। उधर भाईकी मृत्युसे दुःसी हुए हिरणन्त्रीशपु बोला—ऐपार्यशाली हिरण्यकति।पुने भाईको जलाग्राहि देकर प्रजापति । चितापत्त ! वे जात्ता है कि उसकी स्त्री आदिको वाइस बंधाया। लगेचे, भूतलपर, दिनचे, रातमे, ऊपर तत्पश्चात् उस देत्यगजने अपने रूपे विचार अववा नीचे—कहीं भी शस्त, अस्त्र, पास्त, किया कि 'मैं अजेय, अजर और अमर हो अब, मुख्य बुक्ष, पर्वत, जल, अग्रिके रूपमें पाकै। पेरा ही एकच्छत्र साम्राज्य रहे और शत्रुके प्रहारसे,देवता, देख, मुनि, सिद्ध

इधर बराहरूपधारी औद्दरिके द्वारा इस ब्रह्मरहोकार्ये जा पहुँचे और उन्होंने ब्रह्मारी प्रकार भाईके मारे जानेवर दिरण्यकत्तितु अपना दुखदा कह सुनावा। व्यासजी ! उन शोव्ह और कोधसे संतप्त हो उठा । श्रीहरिके देवताओं के इस प्रकार कहनेपर स्वयाप् साथ थेर करना तो उसे रुवता ही था, अतः अहा चृतु, दक्ष आदिके साथ उस देखेशरके उसने संद्वारप्रेपी चीर असुरोको प्रजाका आध्रमपर गर्व। तब जिसने अपने तपसे विनादा करनेके दिव्ये आजा है ही। तब वे साम्पूर्ण लोकोंको संतप्त कर दिया था. उस संबारप्रिय असूर स्वामीकी आक्राको किर द्विष्यक्तिपूर्वे घर देनेके लिये आवे हुए

मेरा प्रतिद्वन्द्वी कोई न रह नाथ।' यो वारणा किवतूना आपद्वारा गर्च हुए जीवीके हाथों

एक गुकामें अत्यन्त योर तपाया कारने सनत्तुभारती कहते हैं- यूने ! लगा। उस समय वह पैरके अगूटेके बल हिरण्यकशिपुके वैसे वजन सुनकर पद्मयोनि खड़ा था। उसकी भूजाएँ कपरको उठी थी। ब्रह्माके मनमें दयाका भाव जागत हो उठा।

और दृष्टि आकाशको ओर लगी थी। उन्होंने मन-हो-मन विष्णुको प्रणाम करके असकी रापस्थासे संतप्त होकर देवताओंका उससे कहा— 'देखेन्द्र | में नुप्रपर प्रसन्न हैं,

अतः तुझे सारी वस्तुएँ प्राप्त होगी। तुने दैत्य एक साथ उनपर टूट पड़े। तब उन

छियानचे हजार वर्षोतक तप किया है, अब अद्भुत पराक्रमी नृसिंहने महावली दैत्योंके तेरी कामना पूर्ण हो चुकी हैं: अतः तपसे साथ युद्ध करके बहुतोंको मार डाला और विरस होकर उठ और दानवोंके राज्यका बहुतोंको पकड़कर तोड़-मरोड़ दिया। फिर

उपभोग कर।' ब्रह्माकी बाणी सुनकर वे उस नगरमें घूपने लगे। तब उन सर्थमय हिरण्यकत्रिपुका मुख प्रसन्नतासे स्तिल सिंहको देखकर दैत्यराजके पुत्र प्रहादने उठा। इस प्रकार जब पितामहने उसे दानव- राजासे कहा—'यह मृगेन्द्र तो जगन्यय दीख राज्यपर अभिषिक कर दिया, तब वह उन्चत रहा है। यह यहाँ किसलिये आया है।'

हो उठा और जिल्हेंकीको नष्ट करनेका प्रहादने पुनः कहा—पिताओं । पुद्दो तो विचार करने लगा। फिर तो उसने सम्पूर्ण ऐसा प्रतीत हो रहा है कि वे भगवान् अनन धर्मोंका उन्छेद करके संवाममें समस्त हैं और वृत्तिहका रूप धारण करके आपके

देवताओंको भी जीत क्षिया। तब देवता नगरमें प्रतिष्ठ हुए हैं; क्योंकि मुझे इनकी भागकर विष्णुके पास पहुँचे। यहाँ भीहरिने मूर्ति बड़ी विकराल दील रही है। अतः आप देवताओं और मुनियोंकी दुःलगाथा सुनकर युद्धसे इटकर इनकी करणमें जाइये। इनसे उन्हें आश्वासन दिया और शीध ही उस देन्यके बढ़कर प्रिलोकीमें दूसरा कोई पोद्धा नहीं है, वध करनेका यवन दिया। तब देवता अपने इसल्ये आव इन प्रयोन्हके सामने अककर

स्थानको स्त्रैट गये। तदबनार महात्मा अपने राज्यका उपभोग कीतिये। अपने विष्णुने ऐसा रूप धारण किया, जो आधा पुत्रकी बात सुनकर उस दुरात्पाने उससे सिंह और आधा मनुष्यका था। वह अत्यन्त कहा—'बंटा! क्या तू भयभीत हो गया ?' भयंकर तथा विकासस दीख रहा था। अपने पुत्रसे यो कहकर दैत्योंके अधिपति उसका मुख खुन्न फैला हुआ था, नासिका राजा हिरण्यकशिपने महाबस्त्री दैत्योंको

बड़ी सुन्दर थी और नस तीसे थे। गर्दनपर आज़ा देते हुए कहा—'बीरो ! तुमलीप इस सटाएँ लहरा रही थी। टाई हो आयुध थे। बेडोल सुकृटि और नेजवाले सिंहको पकड़ उससे करोड़ों सूचेंकि समान प्रचा छिटक लो।' नव स्वामीको आज़ासे उन मुगेन्द्रको रही थी और उसका प्रभाव प्रलयकालीन पकड़नेकी इन्छासे वे सभी बड़े-बड़े दैल अग्निके सद्द्या था। अधिक कहांतक कहा रणपृथिमें घुसे; परंतु जैसे रूपकी

अग्रिके सद्ध था। अधिक कहाँतक कहा रणपूषिमें चुसे; परंतु जैसे रूपकी जाय, वह रूप जगन्मय था। इसी रूपरे वे अधिरहाणासे अग्रिमें प्रवेश करनेवाले परिंगे भगवान् भास्करके अस्तावलकी शस्य जल-भून जाते हैं, उसी तरह वे सब-के-सब

लेनेपर असुरोकी नगरीमें प्रविष्ट हुए। उन क्षणमरमें ही जलकर भस्म हो गये। दैत्योंके अतल प्रभावशाली नुसिंहको देखकर सभी दृष्य हो जानेपर भी वह दैत्यराज सम्पूर्ण

शस्त्र, अस्त्र, शक्ति, ऋष्टि, पाश, अङ्कृत विष्णुने प्रहादको बुलाकर उन्हें दैत्योंके और पायक आदिसे उन मुगेन्द्रके साथ लोहा राज्यपर अभिषिक्त कर दिया और स्वयं लेता ही रहा। इस प्रकार बहुत कालतक अतर्कित गतिको प्राप्त हो गये अर्थान् भयानक युद्ध हुआ। अन्तमे उन नृसिंहने अन्तर्थान हो गये। तदनन्तर पितामह आदि वज्रके समान कठोर अपनी अनेको समल सुरेश्वर परम प्रसन्न हो अपना कार्य भुजाओं से उस दैत्यको पकड़ लिया और उसे सिद्ध करनेवाले पूजनीय भगवान विष्णुको विदीर्ण करनेवाले नखाङ्करोंसे उसकी छाती। धामको चले गये। विप्रवर ! प्रसङ्गवश मैंने चीर डाली तथा खुनसे लवपव हुए उसके उद्धमे अन्यककी उत्पत्ति, वराहसे उसी क्षण उसके प्राणपखेल उड़ गये। तब भाईका विनाश और प्रहादकी राज्य-

अपने जानुओंपर लिटाकर दानवोंके मर्मको उसी दिशामें प्रणाम करके अपने-अपने इदय-कपलको निकाल लिया। फिर तो हिरण्याक्षकी मृत्यु, नृसिंहके हाथी उसके भगवान् नृतिहने बारंबारके आधातसे प्राप्तिका वर्णन कर दिया। द्विजश्रेष्ट ! अब जिसके सारे अङ्ग चूर-चूर हो गये थे, उस में जिलकी कृपासे प्राप्त हुए अन्धकके काष्ठभूत दैत्यको छोड़ दिया। उस समय उस अभावका, शंकरजीके साथ उसके युद्धका देवशतुके मारे जानेपर उन्हें बड़ी प्रसन्नता और पीछे जिस प्रकार उसे पहेडाके हुई। उसी अवसरपर प्रहादने आकर उनके गणाध्यक्ष-पदकी प्राप्ति हुई, उस कथाका चरणोंमें सिर झकाया। तब अद्भुत परक्रमी वर्णन करता है, सुनो। (अध्याय ४३)

भाइयोंके उपालम्पसे अन्धकका तप करना और वर पाकर त्रिलोकीको जीतकर स्वेच्छाचारमें प्रवृत्त होना, उसके मन्त्रियोंद्वारा शिव-परिवारका वर्णन, पार्वतीके सौन्दर्यपर मोहित होकर अन्धकका वहाँ जाना और नन्दीश्वरके साथ युद्ध, अन्धकके प्रहारसे नन्दीश्वरकी मूर्च्छा, पार्वतीके आवाहनसे देवियोंका प्रकट होकर युद्ध करना, शिवका आगमन और युद्ध, शिवद्वारा शुक्राचार्यका निगला जाना, शिवकी प्रेरणासे विष्णुका कालीरूप धारण करके दानवोंके रक्तका पान करना, शिवका अन्धकको अपने त्रिश्लमें पिरोना और युद्धकी समाप्ति

सनत्कुमारजी कहते हैं-सुनिवर ! एक समय हिरण्याक्षका पुत्र अन्धक अपने

 संक्षिप्त शिवपुराण ० 

समय उसके कामासक्त मदान्य भाइयोंने देखोंके शत्रु नारायण, सर्वमय शंकर तथा उससे कहा-'अरे अन्धे ! तुम्हें तो अब अन्यान्य किन्हीं भी प्राणियोंसे मेरी मृत्यु न राज्यसे क्या प्रयोजन है ? हिरण्याक्ष तो पूर्ल हो ।' उसके उस अत्यन्त दारुण वचनको था, जो उसने घोर तपद्वारा शंकरजीको सनकर ब्रह्माजी सशक्ति हो उठे और

भाइयोंके साथ विहारमें संलग्न था। उसी देवता, दैत्य, गन्धर्व, यक्ष, नाग, मनुष्य,

प्रसन्न करके भी तुम-जैसे कुरूप, बेडील, उससे बोले। कलिप्रिय और नेत्रहीनको प्राप्त किया ! ऐसे बहाजीने कहा - देखेन्द्र ! ये सारी बातें तुम राज्यके भागी तो हो नहीं सकते; क्योंकि तो हो जायेंगी, किन्तु तु अपने विनाद्यका

उत्पन्न हुआ पुत्र भी राज्य पाता है ? सख जगत्में कोई ऐसा प्राणी न हुआ है और न पूछों तो निश्चय ही इस राज्यके भागी आगे होगा हाँ, जो कालके गालमें न गया हमीलोग है।'

लोगोंकी वह बात सुनकर अन्यक दीन हो। ब्रह्माके इस अनुनयभरे वचनको सुनकर यह

गया । फिर उसने सार्च ही बुद्धिपूर्वक विकार देख पूनः बोला । करके तरह-तरहकी वातोंसे उन्हें शान किया अञ्चलने करा—प्रभो ! तीनों कालोंचें और रातके समय वह निर्जन वनमें चला जो उत्तम, यध्यप और नीच नारियाँ होती हैं, गया । बहाँ उसने हजारों वर्षोतक धोर तप उन्हीं नारियोमें कोई स्वधूता नारी मेरी भी

करके अपने दारीरको सुखा डाला और जननी होगी। वह मनुष्यलोकके लिये दुर्लभ अन्तमें उस करीरको अग्निमें होम देना तथा करीर, मन और बचनसे भी अगम्य है। बाह्य । तब ब्रह्माजीने उसे बैसा करनेसे उसमें राक्षस-भावके कारण जब मेरी काम-रोककर कहा—'दानव ! अब तु बर माँग भावना उत्पन्न हो जाय, तभी मेरा नाज हो ।

करनेकी तेरी आभिलाया हो, उसे तू मुझसे ले ब्रह्माको महान् आश्चर्य हुआ। वे शंकरजीके ले।' परायोनि ब्रह्माके वचनको सुनकर वह चरणकमलोंका स्परण करने लगे। तथ दैत्य दीनता एवं नम्रतापूर्वक कहने लगा— शामुकी आज्ञा पाकर वे उस अन्धकसे

'भगवन् ! जिन निष्टुरोने मेरा राज्य छीन बोले । लिया है, वे सब दैत्य आदि मेरे भृत्य हो बहाजीने कहा—दैत्यवर ! तू जो कुछ

भला, तुम्हीं विचार करो कि कही दूसरेसे कोई कारण भी तो खीकार कर ले; क्योंकि

हो । फिर तुझ-जैसे सत्पृष्टवोको तो अत्यन्त सनल्हमारजी कहते है-पूरे ! उन लंबे जीवनका विचार त्याग ही देना चाहिये ।

ले। सारे संसारमें जिस दुर्लम वस्तुको प्राप्त उसकी बात सुनकर खबम्पू भगवान्

जायें, मुझ अंधेको दिख्य बक्ष प्राप्त हो जाय, ब्याहता है, तेरे वे सभी सकाम वचन पूर्ण इन्द्र आदि देवता मुझे कर दिया करे और होंगे। दैखेन्द्र ! अब तू उठ, अपना अभीष्ट्र

398

प्राप्त कर और सदा बीरोंके साथ युद्ध करता हित्या। उसने यत्र-तत्र बहुत-सी रुडाएयाँ रह । मनीश ! हिरण्याक्षपत्र अन्यकके लड़कर नागो, सुपर्गो, श्रेष्ठ राक्षसो, गन्धवी, अरीरमें नमें और इंडियों ही क्षेत्र रह गयी चक्षों, पनुष्यों, खंडे-बंडे पर्यतों, वृक्षों और थीं। वह ब्रह्माके ऐसे वचनको सुनकर शीघ्र सिंह आदि समात चौपायोको भी जीत

गया और इस प्रकार बोला।

इस दारीरको प्रांसल बना दीनिये।

प्रवेश किया। उस समय प्रदाद आदि शेष्ट बाह्यण और गुरु आदि किसीको भी नहीं दानवींने जब उसे बादान प्राप्त करके आया. मानता था। प्रारब्धक्श उसकी आयु समाप्त हुआ जाना, तब वे सारा राज्य उसे समर्पित हो चुकी थीं, इसीसे वह खेच्छाचारमें प्रवृत्त करके उसके बदावर्ती भूता हो गये। हो व्यर्थमें ही अपनी आयुके होष दिन

तदनन्तर अन्धक सेना और पुत्रवर्गको साथ गैवाता हुआ रमण कर रहा था। उस से स्वर्गको जीतनेके लिये गया। यहाँ दानवश्रेष्ठके तीन मन्ती थे, जिनका नाम संप्राममें समस्त देवताओंको पराजित करके वा-द्याँघर, येवस और इसी। एक उसने बन्नधारी इन्द्रको अपना करद बना समय उन तीनोने उस पर्वतके किसी रमणीय

ही धितापर्वक उन लोकेश्वरके चरणोंपे लोट लिया। यहाँतक कि उसने चराचर जिलोकीको अपने वशमें कर लिया। अध्यक्ते कहा-विधो ! जब मेरे तदनना वह स्सातलमें, धुतलपर तथा शरीरमें नसें और रहियाँमात्र ही शेष रह गर्धी स्वर्गमें जितनी सन्दर रूपवाली नारियाँ थीं, है, तब घला इस देहसे शहरोनामें प्रवेश उनमेसे हजारोको, जो आवन्त दर्शनीय तथा करके में कैसे युद्ध कर सर्वत्या: अतः अब अपने अनुकल थीं, साथ रुंकर विभिन्न आप अपने पवित्र हाथसे भेरा त्यशं करके पर्वतीपर तक्षा नदियोंके रमणीय तटीपर विद्वार करने रूपा। दैत्यराज अत्यक सरा सनल्हमारजी कहते है-यहचें ! दुशेका ही सह करता था। उसकी सुद्धि अध्यककी प्रार्थना सनकर ब्रह्मात्रीने अपने 'मदसे अंधी हो गयी थी, जिससे उस मुहको द्याचसे उसके दारीरका स्पर्ध किया और इसका कुछ भी जान नहीं रह गया कि किर वे मुनिगणों तथा सिद्धारमुद्रीने परलोकने आत्माको सल देनेवाला भी कोई भारतीर्घाति पुजित हो देवताओंके साथ अपने कर्म करना चाहिये। इस प्रकार यह धामको चले गये। ब्रह्मके स्पर्ध करते ही महापनस्थी देख उचात हो और अपने सारे उस दैत्यराजका द्वारीर चरा-पूरा हो गया. प्रधान-प्रधान पुत्रोको कृतकंबादसे पराजित जिससे उसमें बलका संचार हो आया तथा करके देखोंसहित सम्पूर्ण वैदिक धर्मीका नेप्रोंके प्राप्त हो जानेसे वह सुन्दर दीखने विनाझ करता हुआ विचरण करने लगा। लगा । तब उसने प्रसन्नतापूर्वक अपने नगरमें वह धनके मदसे अधिभूत हो वेद, देवता,

365 संभिन्न जिल्लाम स्थानपर एक परम रूक्वती नारीको देखा। नारीको भी देखा है। यह भूतलपर

उसे देखकर वे शीधगामी क्षेत्र देख क्रांचप्र हो। राजस्वरूपा है। उसका रूप बड़ा मनोरम है तुरंत ही महादेखपति वीरवर अञ्चकके पास और तस्त्रगी होनेके नाते वह मनको मोहे पहिले और बड़े प्रेमसे उस देखी हुई घटनाका केती है। मूँगे, बोती, बणि, सवर्ण, रह और

वर्णन करने लगे।

वह बहा रूपवान है। उसके मलकापर करना प्रफल है। उसे फिर इस लोकमें अन्य अर्थसन्द्रकी कला अपनी छटा विखेर रही है। वालुओंके देखनेसे क्या प्रयोजन । यह दिव्य और कामरमें राजेन्द्रकी खाल बंधी हुई है। जारी पुण्यात्वा युनिवर पहेड़ाकी यान्या एवं बहे-बहे नाग उसके सारे शरीरचे लियटे हुए ध्रियनमा जार्या है। देखेन्द्र ! आप ती

एक विशास धनुष, वाण और तुर्गार भी वह आवके भी देखनेयोग्य है। धारण किये हुए है। उसका अक्षसूत्र स्वष्ट सालकुनाती कहते है—पुनिश्रेष्ठ ! दील रहा है। उसके चार भुजाएँ तथा मस्तियोंके इन वचनोको सुनकर दैत्यराज लंबी-लंबी जटाएँ हैं। वह सदय, विदाल

तेनसे सुप्रोधित हो रहा है। इस प्रकार उस करके उनसे अन्यकासुरका संदेश कहा तथा क्षेष्ठ तपस्रीका सारा वेष ही अद्भुत है। बद्दलेचे जिवजीका उत्तर सुनकर वे खेटकर उससे थोड़ी ही दरपर हमने एक और अन्यक्से बोले। पुरुषको देखा है, जो विकसल वानर-मा है।

उसका मुख चड़ा भवेकर है। वह सभी सन्पूर्ण देखोंके खामी हैं, फिर भी उस महान आयुथ बारण किये हुए हैं, परेतु उसका हाथ पराक्रमी बीरवर तपस्वी पुनिने अपनी

आकृति अत्यन्त गाँर है और उपपर भागका ही द्वर्योचन आदिको उस मुनिके पास भेजा । अनुलेप लगा हुआ है। वह अपने उत्कृष्ट पन्तियोंने वहाँ बाकर मुनीश्वरको प्रणाम

गलियोने कटा—राजन् ! आप सो

रूक्ष है। यह उस तपस्त्रीकी रक्षाचे तत्पर है। बुद्धिसे जिल्लोकी मुणके समान समझकर उसके पास ही एक चुढ़ा सफेद रंगका बैल हैंसते हुए आपके लिये ऐसी बातें कही भी वैदा है। उस वैठे हुए तपन्तीके हैं— उस निशाचरका शौर्य और धैर्य पार्श्वभागमें हमने एक ज्ञूचलक्षणसम्बद्धा अस्थिर हैं। यह दानव कृपण, सत्त्वहीन,

मन्तियोने कहा—देखेन ! यहाँ एक सन्दर मालागै लटक रही है। (कहातक गुफाके भीतर हमने एक मुनिको देशा है। कहें, वह इतने सुन्दरी है कि) जिसने उसे ध्यानस्व होनेके कारण उसके नेत्र बंद है। एक बार देश रिधा, उसीका नेत्र धारण

उत्तप बस्तोंसे यह सुसन्तित है। उसके गरुमें

है। सोपहियोंकी माला ही उस पदाधारीका जनमोत्तम उल्लोका उपयोग करनेवाले है। आभूषण है। उसके हामधे विश्वल है तथा अतः उसे वहाँ ब्लबकर देखिये। वह

अन्यक कामान्य हो उठा। उसके सारे और लक्कट भारण किये हुए है। उसकी ऋरोरमें काय डा गया। फिर तो उसने गुरंत

कुर, कुत्रध्न और सदा ही पापकर्म विनाश हुआ है, यह विग्न-सा आ पड़ा है।

करनेवाला है। क्या उसे सूर्वपुत्र वयका भव देवि ! मरणधर्मा प्राणियोका जो अमरोपर नहीं हैं ? कहाँ तो में, मेरे दारुण इस्त्र और आक्रमण हुआ है, यह मानो पुण्यका

हो गये हैं ! कहाँ मेरा यह स्वरूप और कहाँ हिंगा और उस कठिन जतका अनुष्ठान तेरी मन्द्रभाष्यता ! तेरी सेना भी तो नहींके करूँमा । सुन्दरि ! तुम्हारा शोक और भय

बराबर ही है। फिर भी यदि तुझमें कुछ दूर हो जाना चाहिये।' सामध्ये हो तो युद्धके लिये तैयार हो जा और सनत्त्रमारजी कहते हैं—सुने ! इतना आकर कुछ अपनी करतृत दिला । मेरे पास कहकर उप प्रभावाली महात्मा शंकर धीरेसे तझ-जैसे पापियोंका विनाश करनेवाला अपना सिंगा बजाकर एक अत्यन्त भयंकर वज्र-सरीस्या भयकर इस्स है और तेस इसीर पावन वनमें बले गये। वहाँ से एक हजार तो कमलके समान कोमल है। ऐसी दशामें वर्षीक लिये पाश्यत-ब्रतके अनुष्टानमें तत्पर

विचार करके तड़ों जो रुविकर प्रतीत हो. वह कर ।' सगल्कभारजी काले हैं मुनिवर ! मन्त्रियोकी बात सुनकर (माता) पार्वतीपर

मोहित हुआ वह कामान्य राक्षस विज्ञाल सेना लेकर चल दिया और वहाँ पहेंचकर नन्दीश्वरसे युद्ध करने लगा। वडा भयानक युद्ध हुआ। उस समय युद्धस्यलये वर्जी, मजा, मांस और रक्तकी कीच पच गयी। वहाँ सिर कटे हुए घड़ नाच रहे थे और कहा मांस खानेवाले जानवर बारों ओर व्याप्त हो

गये थे, जिससे यह बड़ा भवंकर लग रहा था। थोडी ही देरमें दैत्य भाग खडे हुए। तब पिनाकधारी भगवान शंकर दक्ष-कन्या

सतीको भलीभाँति धीरज बँधाते हुए बोले-

मृत्युको भी संत्रस्त कर देनेवाला युद्ध और विनाश करनेवाला कोई वह प्रकट हो गया कहाँ वह वानरका-सा मुखवाला डरपोंक है। आतः अब मैं पुनः किसी निर्जन वनमें निशाबर, जिसके सारे अङ्ग बुडापेसे कर्जर जाकर उस परम अद्भुत दिल्य व्रतकी दीक्षा

असरोकी शक्तिके बाहर है। इधर जीकगुणसे सम्पन्न पतिवता देवी पार्वती मन्राचलपर ही रहकर शिवजीके आगमनकी प्रतीक्षा करती रहती थीं । यद्यपि पत्रस्थानीय वीरकगण उनकी सुरक्षामें तत्पर

हो गये। इस ब्रह्मका निभाना देवों और

बे, तबापि इस गृहाके भीतर अकेली रहनेके कारण वे सदा भवभीत रहती थीं, जिससे उन्हें बड़ा दुःख होता था। इसी बीच वरदानके प्रभावसे उत्पत्त हुआ वह देख अन्यक, जिसका धैर्य कामदेवके बाणोंसे छित्र-भिन्न हो गया था, अपने मुख्य-मुख्य

योधाओंको साथ हे पुनः उस गुफापर चढ आया। वहाँ सैनिकोसहित वीरकगणके साथ अत्यन्त अद्भुत युद्ध 'प्रिये ! मैने जो पहले अत्यन्त भयंकर महान् किया । उस समय सभी वीरोने अन्न, जल पाञ्चपत-व्रतका अनुष्ठान किया था, उसमें और नीटका परित्याग कर दिया था। इस

रात-दिन तुम्हारे प्रसंगवश जो हमारी सेनाका प्रकार वह युद्ध लगातार पाँच सी पाँच

दिन-राततक चलता रहा। अन्तमें दैत्योंकी भुजाओंसे छुटे हुए आयुघोंके प्रहारसे नन्दीश्वरका शरीर घायल हो गया, जिससे वे गहाद्वारपर ही गिर पड़े और मुर्च्छित हो गये। उनके गिरनेसे गुहाका सारा दरवाजा ही वक गया, जिससे उसका खोला जाना असम्भव था। फिर दैत्योंने दो ही घडीमें सारे वीरकराणको अपने अश्वसमृहोंसे आच्छादित कर दिया। तब पार्वतीने भगवान् विष्णु और ब्रह्माजीका स्परण किया । स्परण करते ही ब्राह्मी, नारायणी, ऐन्ह्री, वैश्वानरी, याप्या, नैईहित, बाहणी, बायबी, क्रीबेरी, यक्षेश्वरी, गारुढ़ी आदि दक्षियोंके हायमें समस्त देवता, यक्ष, सिद्ध, गृहाक आदि शस्त्रास्त्रोते सुसजित होकर अपने-अपने बाहनीपर सवार हो पार्वतीके पास आ पहेंचे और राक्षसोंके साथ भिड़ गये । कड़ समय बाद भगवान जिल भी आ गये । फिर तो योर पुद्ध हुआ । तदनन्तर शुक्राचार्यको संजीवनी विद्याके द्वारा देखोंको जीवित करते देखकर भूतनाथ शिवजी उनको निगर गये। इससे दैत्य कीले पड़ गये। व्यासजी ! अन्यक महान् पराक्रमी, वीर और त्रिपुरहत्ता द्विवके समान बुद्धिमान था। सैकडों वरदान मिलनेक कारण यह उन्पादके वशीभूत हो रहा था। यद्यपि बहुसंख्यक शस्त्रास्त्रोंकी सोटसे उसका शरीर जर्जर हो गया था, फिर भी शिवजीपर विजय पानेके लिये उसने दूसरी माया रची। जब प्रलयकालीन अग्रिके समान झरीर धारण करनेवाले भूतनाथ त्रिपुरारि झंकरने

गरम-गरम रक्तबिन्दुओंसे दूसरे सैनिक उत्पन्न होने लगे, तब बहत-सी भूजारूपी लताओं-द्वारा आकाना होनेके कारण कृषित हुए बुद्धिमान् भगवान् विष्णुने प्रपथनाथ शिवको बुलाकर योगवलसे एक ऐसा अजेव स्तीरूप धारण किया, जिसका पुख विकृत था और रूप उन्न, विकराल और कञ्चालमात्र था । यह स्त्रीरूप जम्मके कानसे निकला था। जब उन देवीने रणभूमिमें डपस्थित हो अपने युगल चरणोंसे पृथ्वीको अरंकत किया, तब सभी देवता उनकी स्तृति करने लगे । तत्पश्चात् भगवान्ने उनकी बुद्धिको धेरित फिया। फिर तो ये क्षधार्न होकर रणके मुहानेपर उन सैनिकोंके तथा दैत्यराजके इरीरसे निकले हुए आयन्त गरम-गरम रुधिएका पान करने लगीं। (जिससे राक्षसाँका उत्पन्न होना बंद हो गया)। तदननार एकमात्र अन्धक ही बच रहा। यद्यपि उसके द्वारीरका रक्त सुख गया था, तथापि वह अपने कुरुोबित सनातन क्षाप्र-धर्मका स्परण करके अविनाशी भगवान् इंकरके साथ भयंकर खपड़ोंसे, यत्र-सदश जानुओं और चरणीसे, वज्राकार नखींसे, युख, भुजा और सिरोंसे संप्राय करता रहा। तब प्रमधनाध शिखने रणचूमिमें उसका श्रुदय विदीणं करके उसे शान्त कर दिया । फिर त्रिशुरू घोंककर उसे स्थाणुके समान अपने त्रिशुलसे उसे बरी तरह छेद डाला, तब जमरको उटा लिया। उसका जर्जर शरीर भूतलपर गिरे हुए उसके रक्तकणोंसे युध-नीचेको लटक रहा था। सुर्यकी किरणोंने के-यूथ अन्यक प्रकट हो गये। उनसे सारी उसे सत्वा दिया। पवनके झोंकांसे यक्त

रणभूमि व्याप्त हो गयी । वे विकृत मुखवाले

भवंकर राक्षस अन्यकके सदश ही पराक्रमी

थे। इस प्रकार जब पशुपतिद्वारा मारे गये

मैनिकोंके पावासे निकले हुए अत्यन

मेघोने मुसलाधार जल बरसाकर उसे गीला और हर्षित हुए ब्रह्मा,विष्णु आदि देवोने गर्दन कर दिया। हिमलण्डके समान शीतल झुकाकर उत्तमोत्तम सुनियोद्वारा उनका सावन बन्द्रमाकी किरणोने उसे विशीणं कर दिया। किया। किर जय-जयकार करते हुए वे आनन्द

फिर भी उस दैत्वराजने अपने प्राणीका मनाने लगे। तदनन्तर दिवाजी उन सबको साथ

परित्याग नहीं किया। उसने विदेशकासे लेकर आनन्दपूर्वक गिरिराजकी गुफाको लीट शियजीका सावन किया। तब करणाके आये। वहीं उन्होंने अपने ही अंशपुत अगाध सागर दाम्भु प्रसन्न हो गये और उन्होंने यूजनीय देवताओंको नाना प्रकारकी भेंट

उसे प्रेमपूर्वक गणाध्यक्षका पद प्रदान कर समर्पित करके उन्हें विदा किया और स्वयं

दिया। तत्वज्ञात् बुद्धकं समाप्त हो जानेपर प्रपुट्ति हुई निरिराजकुमारीके साथ उत्तमीतम स्प्रेकपालांने नाना प्रकारके सारगर्धित लीलाएँ करने लगे। (अध्याव ४४-४६)

नन्दीश्वरद्वारा शुक्राचार्यका अपहरण और शिवद्वारा उनका निगला जाना, सौ

वर्षके बाद शुक्रका शिवलिङ्गके रास्ते बाहर निकलना, शिवद्वारा उनका

'शुक्र' नाम रखा जाना, शुक्रद्वारा जपे गये मृत्युखय-मन्त्र और शिवाष्ट्रोत्तरशतनामस्तोत्रका वर्णन, शिवद्वारा अन्धकको वर-प्रदान

सोत्रोद्वारा विधिपूर्वक शिवजीकी अर्चना की

विस्तारपूर्वक वर्णन कीविये। पिनाकवारी मुझपर कृपा करके यह सारा वृत्तान शिवके उदरमें जाकर उन महायोगी पूर्णक्रयसे वर्णन कीजिये।

करुपालकालीन अग्रिके समान उप्र तेजस्वी कहने लगे। थे। वे शब्युके जठर-पञ्चरसे कैसे निकले ? सनकुमारवीने कहा—मुनिवर !

व्यासनीने पुल-महाबुद्धिमान् कीन-सी है, जिससे मृत्युका नियारण हो सनत्कुभारजी ! जब यह महान् चर्चकर एवं जाता है ? सुने ! लीलाविहारी देवाधिदेव रोमाञ्चकारी संप्राम बल रहा था, उस मगवान् झंकरके प्रियुक्तरे छूटे हुए समय त्रिपुरारि शंकरने दैत्यगुरु विद्वान् अन्यकको गणाध्यक्षताकी प्राप्ति कैसे शुक्रावार्यको निगल लिया था — यह घटना हुई ? तात । मुझे शिवलीलामृत अवण मैंने संक्षेपमें ही सुनी थी। अब आप उसे फरनेकी विशेष लालसा है, अत: आप

सुक्राचार्यने क्या किया था ? अस्मुकी अहाजी कहते हैं—अमिततेजस्त्री जठराक्षिने उन्हें जलाया क्यों नहीं ? व्यासजीके इन व्यवनीकी सुनकर सनत्कुमार भुगुनन्दन बुद्धिमान् शुक्र भी तो शिवजीके चरणकमलोका स्मरण करके

उन्होंने कैसे और कितने कारव्यक आराधना भगवान् दोकरके प्रमधोंकी जब अत्यन्त की थी ? तात ! उन्हें जो मृत्युका अयन विजय होने लगी, तथ अन्यक धमराका करनेवाली पराविद्या प्राप्त हुई थी, वह विद्या शुक्राचार्यजीकी शरणमें गया और उसने

• संक्षित्र शियपुराण • 398 

शिद्गगिहाकर मृतसंजीवनी विद्याके द्वारा मरे विसन्ध गये । उनके आभूषण गिरने रहमे हुए असुरोंको जीवित करनेकी प्रार्थना की । और केश सुरू गये । तब देवसबू दानव उन्हें इसपर स्क्राबार्यने शरणागतधर्मकी रक्षा छुड़ानेके लिये सिंहनाद करते हुए नन्दीके करना उचित समझा । फिर तो वे युद्धस्वलमें पीछे दोई और जैसे मेंच जलकी वर्षा करते गये और आदापूर्वक विद्याके लामी है, उसी तरह बन्दीशरके ऊपर वज्र, त्रिशुरू, शंकरका स्मरण करके एक-एक दैत्यपर तलकार, फरसा, घरेठी और गोफन आदि मृतसंजीवनी विद्याका प्रयोग करने लगे। अखोकी उप चृष्टि करने लगे। तब उस उस विद्याका प्रयोग होते ही वे सभी देख- देवासुर-संवायके विकशल रूप धारण वेद, समस्भूपिमें बाहरू और अञ्चपूर्वक व्यक्ति करते हुए वे शिवजीके समीप आ ब्राह्मणीको दिया हुआ यत्र आपत्तिकै समय यहुँचे तथा शीव ही उन्हें निवेदिन करते गुए

शुक्रावार्यको उसी प्रकार उठा लाओ जैसे वाज लवाको उठा ले जाता है।' सनल्कमारजी कहते हैं—महर्षे ! युषभावताके यो कहनेया नदी महिके

समान बढ़े जोरसे गरते और मुरंत ही सेनाको लॉघकर उस स्थानपर जा पहेंचे जहाँ भुगुवंशके दीपक शुक्राचार्य विराजमान थे। वहाँ समस्त देख हाथोमें पारा, साइग, युक्ष, पत्थर और पर्वतालयः सिये हुए उनकी रक्षा कर रहे थे। यह देखकर बलझाली नन्दीने उन दैत्योंको विश्वका करके शुक्राचार्यका उसी प्रकार अपहरण कर लिया. जैसे शरभ हाबीको उठा ले जाता है। महाबली

ननीद्वारा पकडे जानेपर शुक्राचार्यके यस

दानव बीर एक साथ ही प्रधियार लिये हुए कानेपर गणाधिराज नन्दीने अपने मुखकी इस प्रकार उठ खड़े हुए पात्रो अभी सोका आगसे सैकड़ों शब्दोंको भस्म कर दिया उठे हों। जैसे पूर्णतया अध्यक्त किया हुआ। और उन भृगुनन्दनको दबोबकर प्राधुदलको

तुरंस प्रकट हो जाता है, उसी प्रकार वे उठ बोले—'भगवन् ! ये शुकाबार्य उपस्थित लहे हुए। शुक्रावार्यके संजीवनी-प्रयोगमें हैं।' तब भूतनाब देवाधिदेव शंकरने पवित्र जब बहे-बड़े दानव जीवित होकर प्रमवीको पुरुषद्वारा प्रदान किये हुए उपहारकी भौति युरी तरह मारने लगे, तब प्रमत्नोंने जाकर शुक्राचार्यको पकड़ लिया और विना कुछ प्रमधेश्वरेश शिवको यह समाचार सुनाया । कहे उन्हें फलकी तरह मुखपे हाल लिया । त्रव दिवजीने कहा—'नन्दिन ! तुप अभी उस समय समक्त असूर उद्यक्तरसे हाहाकार तुरंत ही जाओ और ऐत्योंके बीचसे द्वितब्रेष्ठ करने लगे। व्यामजी ! जव विस्जिश्वरने

शुक्राचार्यको निगल लिया, तय देत्योकी

विजयको आशा जाती रही। उस भएय उनकी दशा मुंडरहित गजराज, सीगहीन सांड, पराकविद्यान रेड, अध्ययनरहित ब्राह्मण, उद्यमहीन प्राणी, भाग्यहीनके आप, पतिरहित स्वी, फलवर्जित खाण, पुण्यहीनोकी आयु, ब्रतरहित खेदाध्यथन, एकमात्र वेथवशक्तिके बिना निष्फल हुए कर्पसमूह, जुरताहीन क्षत्रिय और सत्यके विना धर्मसपुदावकी भाँति द्योसनीय हो

गयी । दैत्योका सारा उत्साह जाता रहा । तब

अन्धकने महान् दुःख प्रकट करते हुए अपने

शुरवीरोको बहुत उत्साहित किया और

लगे ।

कहा—'वीरो ! जो रणाङ्गण छोड़कर माग उन्हें उसी प्रकार कोई छिद्र नहीं दीख पड़ा, जाते हैं, उनकी ख्याति अपयशस्त्री जैसे दुष्टकी दृष्टि सदाचारीके छिन्नको नहीं

नहीं मिलता। यदि पुनर्जन्मरूपी मलका मन्त्रके प्रमायसे वे शम्पुके जठरपश्चरसे

अपहरण करनेवाले बरातीर्थ—रणतीर्बमे शुक्ररूपमे लिङ्गमार्गसे बाहर निकले। तब

स्नान, दान और तपकी क्या आवश्यकता है। पुत्ररूपमें स्वीकार कर लिया और विघरहित अर्थात् इनका फल रणचूमिमें प्राणत्याग वना दिया। तदनत्तर करुणासागर महेश्वर करनेसे ही प्राप्त हो जाता है।' दैत्वराजके इस भृगुनन्दन शुक्राचार्यको वीर्यके रास्ते

वचनको पूर्णरूपसे चारण करके वे देख निकला हुआ देखकर पुसकराते हुए बोले । तथा दानव रणभेरी बजाकर रणभूमिये महेश्वरने कहा— भृगुनन्दन । चूँकि तुम

तथा बाण, सहम, बज-सरीखे कठोर इसलिये अब तुम शुक्र कहलाओगे। पत्वर, भुत्तुण्डी, भिन्दिपाल, शक्ति, भारते, जाओ, अब तुम मेरे पुत्र हो गये। फरसे, सदबाङ्ग, पश्चिम, विशुल, लकुट समत्कुमारजी कहते हैं—सुनिवर !

और मुसलोद्वारा परस्पर प्रहार करते हुए देक्कर शंकरके यो कहनेपर सूर्यके सद्दश भर्षकर मार-काट मबाने लगे । इस प्रकार कान्तियान् खुक्रने पुनः शिवजीको प्रणाम अत्यन्त घषासान युद्ध हुआ। इसी बीच विनायक, स्कन्द, नन्ती, सोपनन्दी, वीर नैगपेय और महाबली वैशास आदि उप

गणोंने त्रिशुल, शक्ति और बाणसमुहोंकी धारावाहिक वर्षा करके अन्यकको अंधा बना दिया । फिर तो प्रमधों तथा असुरोंकी सेनाओंमें महान कोलाइल मच गया। उस धोर शब्दको सुनकर सम्भुके उदरमें स्थित शुक्राचार्य आश्रयरहित वायुकी मौति

निकलनेका मार्ग हैलते हुए चक्कर काटने पातालसहित सातों लोक, ब्रह्मा, नारायण, डालते हैं। ऐसे सवनके योग्य आपकी मैं इन्द्र, आदित्य और अप्सराओंके विचित्र किस प्रकार सुति करूँ।

कालिमासे मलिन हो जाती है और उन्हें इस देख पाती। तब भृगुनन्दनने शैवबोगका लोकमें तथा परलोकमें—कहीं भी सुख आक्षय है एक मन्त्रका जप किया। उस

अवगाहन कर लिया जाव तो अन्य तीर्थमि उन्होंने ज्ञिचजीको प्रणाम किया । गौरीने उन्हें

प्रमथगणीयर टूट पड़े और उन्हें मचने लगे मेरे लिङ्गमार्गसे शुक्रकी तरह निकले हो,

किया और वे हाथ जोड़कर स्तृति करने

शुक्रने कहा—भगवन् ! आपके पैर, सिर, नेत्र, हाथ और भुजाएँ अनन्त हैं। आपकी मृतियोंकी भी गणना नहीं हो सकती । ऐसी दशाये में आप स्तृत्यकी सिर झुकाकर किस प्रकार सुति करूँ । आपकी आठ मूर्तियाँ बतावी जाती हैं और आप

अनलमूर्ति भी है। आप सम्पूर्ण सुरो और असुरोंकी कामना पूर्ण करनेवाले हैं तथा लगे। उस समय उन्हें रुद्रके उदायें अनिष्ट-दृष्टिसे देखनेपर आप संहार भी कर

भुवन तथा यह प्रमधासुर-संप्राम भी दीख सनत्कुमारजी कडते हैं—सुने ! इस पद्म । इस प्रकार वे सी वर्षोतक शिक्जीकी प्रकार शुक्रने शिवजीकी स्तृति करके उन्हें

कुक्षिमें खारों ओर भ्रमण करते रहे; परंतु नमस्कार किया और उनकी आज्ञासे वे पुनः

संक्षिप्र शिवप्राण «

दानवोकी सेनामें प्रविष्ट हुए, टीक उसी तरह जैसे चन्द्रमा मेघोंकी चटामें प्रवेश करते हैं। व्यासजी ! इस प्रकार रणभूमिमें शंकरने जिस तरह शुक्रको निगल लिया था, वह वृत्तान्त तो तुन्हें सुना दिया। अब शम्पुके उदरमें शुक्रने जिस मन्त्रका जप किया दा, उसका वर्णन सनो।

पहर्षे ! वह मन्न इस प्रकार है-'ॐ नमस्ते देवेशाय सुरासुरनमस्कृताय हरितिषक्ष करत्रे चनाय

भूतभध्यमहादेवाय बलाय बुद्धिरूपिणे वैयाधवसनच्छ्दायारणेयाय त्रीलोक्सप्रभवे ईश्वराय हराम हरिनेजन युगान्तकरणायानलाय गणेशाय लोकपाल्य महाभुजाय महाहस्ताय शुरुने महादेष्ट्रिण कालाव महेश्वराय अञ्ययाय कालकपिणे नीलग्रीचाय महोदराय गणाध्यकाय सर्वात्यने

सर्वभावनाय सर्वगाय मृत्युहले पारियात-सुवताय ब्रह्मचारिणे वेदान्तगाच तयोऽन्तगाव पशुपतये ज्यञ्जय जुलपाणये वृपनेतवे हस्ये जटिने शिखण्डिने लक्टिने महायदासे भूते-

पाकिने पूछ्यो दशननाशनाय क्रुरकर्तकाय पाइहस्ताय प्रलयकालाय उलकामुखायाप्रि-केतवे मुनये दीप्राय विशाम्पतये उन्नयते जनकाय चतुर्वकाय लोकसत्तमाय वामदेवाय वाग्दाक्षिण्याय वामतो भिक्षवे भिक्ष्रहिपणे जटिने स्वयं जटिलाय राजहस्तप्रतिस्तम्भकाय

ह्याय गुहावासिने वीणापणवताल्यते अमराय

दर्जनीयाय बालस्यीनेशाय इमञानवासिने

भगवते तमापतये अस्दिमाय भगस्याबि-

वसनो स्तम्स्वयं क्रतने क्रनुकराय कालाग मध्यस्य चलाय वानस्पत्याय वाजसर्नेतिसमाक्षमपुजिताय जयद्धात्रे जगरक्त्री पुरुत्तव ज्ञासताय धुवाय घर्माध्यक्षाय त्रिवतमेन मृतभावनाय जिनेवाय बहुरूगाय सूर्यायुत-समप्रकाय देवाय सर्वतुर्यनिनादिने सर्वनाधा-विमोचनाय वन्धनाय सर्वधारिणे धर्मालमाय पुषादन्तायाविभागाय पुनाच सर्वष्टराथ

इसी होह बन्हका जप करके शुक्र औ जो देवताओंके गामी, पुर-असुरक्रण केंद्रत, भूत और चीवव्यके महान् देवता, हरे और पीले नेशीचे युक्त, महावरती, मुद्धिसरूप, बाजवर धारण कानेवाले, जांक्रावरूप, विलोकीके उत्पात्तस्थान, एंसर,

हिरण्यञ्जयसे द्वारिणे भीष्माय भीमपराक्रमाय ॐ

भिक्षुक, बटापारी, बटिल- दुरसभ्य, इन्ह्रके हाक्को सम्भित करनेवाले, बसुओको विवर्शित कर देनेताले,

हर, हरिनेत्र, प्रलयकारी, अधिस्वरूप, गणेश, लोकपाल, नहासुज, महाहस्त, त्रिशूल धारण करनेवाले, मही-

नमा नमः (\*

बडी राष्ट्रीबारे, कालकारण, महेश्वर, अविनाशी, कालकारी, नीलकार, महोदर, गणाव्यक्ष, सर्वात्म, समन्द्रे उत्पन्न करनेवाले, सर्वव्याणी, मृत्युक्ते इटानेकाले, पारिवाद पर्वतपर उत्तम व्रत भारण करनेवाले, ब्रह्मचारी, बेटानाप्रतिपाद्य, तथकी अन्तिम सीमातक पर्वचनेवाले. पशुपति, विविद्य अङ्गोवाले. शुलपाणि, यूपध्वज, पापापहारी, जटाभारी, शिखाण्ड धारण करनेवाले, दण्डभारी, महायशस्त्री, भूतेश्वर, गुहामे निवास करनेवाले, बीणा और पणनपर ताल लगानेवाले, अपर, दर्शनीय, बालसूर्य-शरीचे रूपवाले, इमशानवासी, ऐश्वर्यशास्त्री, उमापति, राष्ट्रदमन, भगके नेकंको नष्ट कर देनेवाले, पूचके दांतीके विनासक, कुरतापूर्वक संहार करनेवारे, पादाधारी, प्ररूपकालकप, उल्कामुख, अग्रिकेतु, मननदील, प्रकाशमान, प्रमापति, कपर उठानेवाले, जीवी-को तत्पन्न करनेवाले, तुरीयतत्वरूप, लोकॉर्मे सर्वश्रेष्ट, कमदेय, कार्योकी चतुरतारूप, वाममार्गमे भिश्कुरूप,

ज्ञानुके जठर-पश्चरसे रिज्ञके रासे उकट कामदहन—कामदेवको दग्ध कर देनेवाले,

उन्हें पुत्ररूपसे अपनाचा और जगदीश्वर करनेवाले, कपर्दी—विशाल जटाओंचाले, जिलने अजर-अमर बना दिया। तब वे दूसरे विरूप— विफराल रूपवारी, गिरिश— शंकरके सदश शोभा पाने लगे। तीन हजार - गिरिवर कैलासपर शयन करनेवाले, भीम-वर्ष व्यतीत होनेके पश्चात वे ही केदनिधि धर्यकर रूपवाले, मुर्छ - बहु-बहे जबड़ी-

वीर्यकी तरह निकले थे। उस समय गौरीने कामरूप-इच्छानुसार रूप

मुनिवर शुक्र पुनः इस मृतलपर महेश्वरसे वाले, रतनास-लाल वस्त्रधारी, योगी-उत्पन्न हुए। उस समय उन्होंने ग्रैर्यशाली एवं योगके ज्ञाता, कालदहन— कालको भस्म तपायी दानवरात्र अन्यकको देशा । उसका कर देनेवाले, निपुष्य— त्रिपुरीके श्ररीर सूख गया था और वह त्रिञ्चलपर संद्यरकर्ता, कपाली— कपाल धारण लटका हुआ परमेश्वर शिषका ध्यान कर रहा करनेवाले, गुडवर--जिनका जत प्रकट बा। (वह दिवजीके १०८ नामोंका इस नहीं होता, गुप्तमन-गोपनीय मन्त्रीवाले, प्रकार भारण कर रहा था—) गम्बीर-गम्बीर खभाववाले, भावगीचर-महादेव-देवताओंमें यहान, भन्नोकी भावनाके अनुसार प्रकट होनेवाले, विरुपाश— विकास नेत्रीवाले, अणिमदिगुणाधार- अणिमा आदि चन्द्रार्थकतशेखर- मातकपर अर्धबन्द्र सिद्धियोके अधिष्ठान, तिलोकेश्वदायक-धारण करनेवाले, अपृत-अपृतसस्य, जिलोकोंका ऐवर्ध प्रदान करनेवाले, चीर-शासत—सनातन, स्थाण्—समाधिस बलदाली, वीरहता—प्राप्नवीरोंको होनेपर देंद्रके समान विश्वर, नीलकण्ड— मारनेवाले, घोर- दृष्टीके रिज्ये भयंकर, गलेमें नील चिद्व बारण करनेवाले. विरूप-विकट रूप धारण करनेवाले. पिनाकी—पिनाक नामक पतुष बारण मांसल—पोटे-साजे द्वारीरवाले, पटु---करनेवाले, वृषमाश-वृषभके नेत्र-सरीखे

निष्ण, महागासाद-श्रेष्ठ फलका गृदा

सानेवाले, उत्पत्त-मतवाले, भैरव-

नामसे सम्पूर्ण आश्रमोद्धारा पुजिल, जगदमाता, जगन्तर्जा, सर्वान्तर्पानी, सनातन, प्रय, धर्माध्यक्ष, भू:-भूतः, स:--इन तीनों लोकोमे विचरनेवाले, भूतपायन, जिनेत, बहुकप, दस हजार सुर्योक समान प्रपाशाली, गरादेव, सब ठरहके बाजे बकानेकाले. सन्पूर्ण जाधाओंसे विभूत करनेकाले, करनत्वरूप, संबंधी धारण करनेवारी, उत्तम धर्मशय, पुणदम्न, विभागर्गहत, मुख्यसय, सबका हरण करनेवाले, सुवर्णके सम्बन दीप्त

गोर्तिवाले, मुक्तिके द्वारस्वरूप, शीम तथा भीमचरकामें हैं, उन्हें नयकार है, नगरकार है।

यज्ञासकप, यज्ञकर्ता, काल, मेधाली, मधुकर, चलने-फिल्नेवाले, जनमातिका आक्रय लेनेवाले, बाजसन

जाननेथोग्य, पुरुष-अन्तर्यामी, कालभैरकलक्ष्य, महेशर- देवेखरोमे भी सर्वकामद—सम्पूर्ण कामनाओंको पूर्ण श्रेष्ठ, त्रैलोक्यग्रवण—त्रिलोकीका विनाश करनेवाले, कामारि—कामदेवके शत्रु, करनेवाले, लूच- स्वतनीके लोभी,

विशाल नेत्रीवाले, महाहेय-'महान्' रूपसे

लुधक—महाव्याधस्यकृष, मजसूदन— गरुपान्—गरुडस्यरूप, निस्तिज्ञ— दक्ष-यत्रके विनाशक, कृतिकायुतपुत- खद्दगस्वस्त्रप, शवभोजन-शवका धोग कृतिकाओंके पुत्र (स्वापिकार्तिक)से युक्त, रुगानेवाले, लेलिहन्— कुछ होनेपर जीभ उन्मत-उन्मतका-सा वेष भारण लपलपानेवाले, महारोद-अत्यन्त भयंकर, करनेवाले, कृतिवास — गनासुरके पृत्यु — मृत्युस्तरूप, मृत्योरगोयर — मृत्युकी वमहेको ही यखरूपमें भारण करनेवाले, भी पहुँचसे परे, मृत्योर्मृत्यु — मृत्युके भी गजवृत्तिपरीधान—हाथीका बर्म काल, महासेन— विद्याल सेनावाले लपेटनेवाले, शून्य— मक्तोंका कष्ट देसकर कार्तिकेच-खरूप, स्मशानारण्यवासी— क्षुका क्षो जानेवाले, मुजगभूषण—सर्पीको इधशान एवं आरुपमे विचरनेवाले, राग— भूषणरूपमें बारण करनेवाले, दतालम्य— प्रेमस्वस्य, विराग—आसक्तिरहित, भक्तीके अवलम्बदाना, वेताल— गुगाय—प्रेममें मक्त खनेवाले, वीतराग— बेतारुखरूप, घोर—घोर, शाकिनोपूजित— बेसपी, शतर्रार्य—तेजकी असंख्य प्राकिनियोद्वारा समाराधित, अत्योर— विनगारियोसे पुक्त, सत्व—सत्वगुणरूप, अधोर-पथके प्रवर्तक, घोरदेखाः— रजः—रजोगुणस्तव, तमः— तमोगुणस्तव, भयंकर देखोंके संहारक, घोरपीय—भीवण धर्म—धर्मकरूप, अधर्म— अवर्यरूप, शब्द करनेवाले, जनस्पति—वनस्पति-वासवानुज- इन्द्रके छोटे भाई उपेन्द्रसक्य, खरूप, पागह—ऋरीरपे भस्य रचानेवाले, सल— सत्यरूप, असत्य— सत्यसे भी जिंदर—जटाधारी, शुद्ध—परम पावन, परे, सङ्घ—उत्तम ऋपवाले, असङ्घ— पेरुण्डशतसेवित—सैकड्डो भेरुण्डनामक बीचत्स रूपथारी, अहेतुक—हेतुरहित, पक्षियोद्वारा सेबित, भूतेचर—भूतोंके अर्धनशेशर—आधा पुरुष और आधा अधिपति, मृतनाथ पूनगणीके खामी, खींका रूप धारण करनेवाले, मानु-पञ्चभूवाज्ञित — पञ्चभूतोको आखय सूर्यस्वरूप, धानुकोटिशतप्रथ—कोटिशत देनेबाले, सग— गमन-विद्यारी, क्रॉपित— सूर्योके समान प्रभाशास्त्री, यज्ञ— क्रोधयुक्त, निष्टुर—दुष्टोपर कठोर व्यवहार यज्ञकरूप, यज्ञपति—वज्ञेश्वर, रुद्र— करनेवाले, चण्ड— प्रबच्ध पराक्रमी, संहारकर्ता, ईञान—ईक्षर, वरद—वरदाता, वर्ण्डीश—वर्ण्डीके प्राणनाथ, शिव—कल्याणस्वरूप। परमात्मा शिवकी चण्डिकाप्रिय — चण्डिकाके प्रियतम, इन १०८ पूर्तियोका ध्यान करनेसे वह दानव चण्डतुण्ड-अत्यन्त कुपित मुख्याले, उस महान् भयसे मुक्त हो गया \*। उस

महादेवे विसमाधं चन्द्रार्थकृतदेखाम्। बम्तं शक्तं त्यानुं तीलकार्वं विमानितम्॥ कुमभाशं महाजेगं पुरुषं सार्वन्यमरभ्। जानारं कामस्त्रं कामरूपं कपरिनम्॥ विरूपं निर्देश भीम सुवित्तां रक्तवासमम्। वीर्यतं कालदहनं त्रिपुर्स कपाहिनम् ॥ गूबभते गुप्तमन्ते गम्बोरे भावभोजस्। जीवमादिगुनाधारे जिल्लेकैशर्यदायकम्।। थीरे खीरहण भीरे विरूप मांताले पहुम्। यहायोसायनुमाने नीर्य के महेश्वरम्।।

समय प्रसन्न हुए जटाधारी शंकरने उसे मुक्त महिया जाने विना मैंने पहले रणाङ्गणमें दिया। तत्पश्चात् महात्या महेश्वर उसने जो स्त्रोकमें जो जो जिन्दित कमें किया है, कुछ किया था, उस सबका सान्त्वनापूर्वक प्रभो । उस सबको आप अपने मनमें स्थान बोले।

करके उस त्रिनुलके अग्रभागसे उतार लिया हर्षगद्गद वाणीसे आपको जो दीन, हीन और दिव्य अपूतकी वर्षासे अभिविक्त कर तथा नीच-से-नोच कहा है और मूर्खतावका वर्णन करते हुए उस महादेख अध्यकसे न दे अर्थात् उसे मूल जायै। महादेव ! में अत्यन्त ओका और दुःखी है। मैंने ईश्वरने कहा—हे दैत्येन्द्र ! में तेरे कामदोषवञ्च पार्वतीके विषयमें भी ओ इन्द्रिय-निप्रह, निवम, जीर्य और वैर्धमे दृष्टित भावना कर ली थी, उसे आप क्षमा प्रसन्न हो गया है; अतः सुनत ! अब तु कोई का दें । आपको तो अपने कृपण, दुःखी एवं वर भाँग ले। देखोंके राजाधिराज । तूने दीन घकपर सदा ही विशेष दया करनी निरन्तर मेरी आराधना को है, इससे तेरा बाहिये। मैं उसी तरहका एक दीन भक्त है सार। कल्पण थूल गया और अब तू वर और आपकी शरकार्वे आया है। देखिये, मैंत्रे यानेके योग्य हो गया है। इसीलिये मैं तुझे आपके सापने अञ्चलि गाँध रखी है। अब वर देनेके लिये आया है; क्योंकि तीन हजार आएको मेरी रक्षा करनी जाहिये। ये वर्षेतिक बिना साचे-पीये प्राण बारण किये जगजननी पार्वतीदेवी भी मुझपर प्रसन्न हो रहनेसे तुने जो पुण्य कमादा है, उसके जाये और सारे क्रोधको त्यागकर मुझे फलस्वरूप तुझे सुखकी प्राप्ति होनी बाहिये। कृपादृष्टिसे देखें। बन्हरेखर ! कहाँ तो सनलुमारओं कहते हैं—मुने ! यह इनका धर्यकर क्रोध और कहाँ मैं तुन्छ सुनकर अन्यकने भूमिपर अपने पुटने टेक दैत्य ? चन्द्रमीलि ! मैं किसी प्रकार उसको दिये और फिर वह हाथ जोड़कर कॉपता सहन नहीं कर सकता। शामी ! कहाँ तो हुआ भगवान् उपायतिसे बोला । यस्म उदार आय और कहीं सुदापा, मृत्यू अश्वकने कहा—भगवन् ! आपकी तथा काम-क्रोध आदि दोषोके वशीभृत

त्रैलोक्यवाक्य सुर्था एक्यकं पहस्यतम्। कृतिकानी सूर्वपुरुजुन्यतं कृतियाससम्॥ गमभृतिपरीधानं शुक्षं भूनगभूषणम्। दनातम्बं च दोतातं मोरं प्राकिनिपृत्रिवरम्।। अपोरं चोरदेत्यां प्रेरपोपं वनस्रातिन्। भागात्रं निर्देशं शुद्धं पेरुप्दश्रवसंवितम्॥ भूतेशरं भूतक्यं प्रक्रभूतावितं सागव्। क्वेंधतं निद्नरं वर्ण्ड वर्ण्डीशं निष्टिकप्रियन्।। चण्डतुर्भं गळ्यानं निकाशं शक्योजनम् स्टिन्डरानं भक्षरेदं मृत्युं मृत्योरगोचरम्।। मुलोमुँखं महासेनं इमहागरक्यभारितम्। सर्गं विरागं सुनाशं वीतरागं हातार्थिशम्।। सलं (उस्तमोधर्ममधर्व वास्त्रानुनम् । सहा स्वधत्वं सङ्ग्रमधःहृपमोतृकम् ॥ भानुं भानुकोटिशतकाम्। यतं यत्रपति इदमीशानं वादं शिक्षा । अष्टोलरकते द्रोतन्पृतीमा परणामनः।दिवसा दानवे ध्यापन् मृतःसन्यानसार।यात्।

मैं ? (अर्थात् मेरी आपके मात्र क्या तुरुना उसकी ओर कृपादृष्टिसे देखा। उनकी दृष्टि है ? ) महेश्वर ! आपके ये युद्धकला-निपुण पड़ते ही उसे अपने पूर्ववृत्तान्त तथा अद्भत महाबारी चीर पुत्र मेरी कृपणतापर विचार जन्मको स्थाण हो आया। उस घटनाका करके अब क्रोधके बद्दीभूत मत हों । तुषार, स्मरण होते ही उसका मनोरथ पूर्ण हो गया । हार, चन्द्रकिरण, शङ्क, कुन्दपुष्प और फिर तो माता-पिता (उभा-महेश्वर) की चन्द्रमाके-से बर्णवाले शिव ! में इन प्रणाप करके वह कृतकृत्य हो गया। उस पार्वतीको गुरुताके गौरववदा नित्व मान्-वृष्टिसे देखें ! मैं नित्य आप दोनोंकर धक्त बना रहें। देवताओंके साथ होनेवाला मेरा वैर दूर हो जाय तथा मैं शान्तवित हो योग-चिन्तन करता हुआ गणोंके साथ निवास करें। महेशान ! आपकी कृषासे में उत्पन्न हुए इस विरोधी दानवधावका पुनः कमी मारण न कर्छ, यही उत्तम वर मुझे प्रदान कीजिये। सनल्ज्ञमारओ जड़ते है-मृतिसत्तम !

इतनी बात कहकर वह दैत्वराज माता पार्वतीकी ओर देखकर त्रिनवन झंकरका ध्यान करता हुआ चीन हो गया । तब रहने

समय पार्वती तथा बुद्धिमान् दोकरने उसका पसक सुंधकर जार किया। इस प्रकार अन्यकने प्रसन्न हुए चन्द्रशेखरसे अपना सारा पनोरब प्राप्त कर लिया। सुने 1 पहादेवजीकी कृपासे अन्यकको जिस प्रकार पाम सुखद गणाध्यक्ष-पद प्राप्त हुआ था, वह सारा-का-सारा पुरातन वृत्तान्त मेंने सुना विवा और मृत्युद्धाय-मन्तका भी वर्णन कर दिया। यह पन्न पृत्युका जिनाहाक और सम्पूर्ण कामनाओंका फल प्रदान करनेवाला है। इसे प्रयवपूर्वक जपना चाहिये।

(अध्याव ४७-४९)

शुक्राचार्यकी घोर तपस्या और इनका शिवजीको चित्तरत्न अर्पण करना तथा अष्ट्रभूर्त्यष्टक-स्तोत्रद्वारा उनका स्तवन करना, शिवजीका प्रसन्न होकर उन्हें मृतसञ्जीवनी विद्या तथा अन्यान्य वर प्रदान करना

सनकुमारजी करते हैं-व्यासजी ! शिवलिङ्गकी स्वापना की और उसके सामने मुनिवर शुक्रानार्यको शिवसे मृत्युक्रय ही एक परम रमणीय कृप नैवार कराया। नामक मृत्युका प्रदामन करनेवाली परा फिर प्रवक्युवंक वन देवेश्वरको एक लाख विद्या किस प्रकार प्राप्त हुई थी, अब उसका बार डोणभर पञ्चामृतसे तथा बहुत-से वर्णन करता है; सुनो । पूर्वकालकी बात है, सुणन्धित ड्रष्योंसे खान कराया । फिर एक इन भुगुनन्दनने वाराणसीपुरीमें जाकर हजार बार परम प्रीतिपूर्वक कन्दन, वक्ष-प्रभागशाली विश्वनायका ध्यान करते कर्दम \* और सुगन्धित उधरनका उस हुए बहुत कालतक घोर राप किया था। लिड्डायर अनुलेप किया। तत्पश्चात् वेदच्यासजी ! उस समय उन्होंने वहीं एक सावधानीके साथ परम प्रेमपूर्वक राजवस्पक

<sup>•</sup>एक प्रदासका अञ्च-लेप, जो जापूर, अगुरू, कसूरी और कङ्कोरूको गिरुक्तर बनाय करा। है।

उत्पल, मल्लिका (चमेली), शतपत्री, सिश्वार, ढाक, बश्कपुष्य (गुलद्पहरी), पुंनाग, नागकेसर, केसर, नवमहिलक (बेलमोगरा), चिविलिक (रक्तदला), कुन्द (माधपुच), मुचुकुन्द (मोतिया), मन्दार, जिल्लपन्न, गुमा, मरुवृक्त (मरुआ), वुक (धूप), गैठिबन, दौना, अत्यन्त सुन्दर आपके पल्लब, तुलसी, देकतवासा, बुहत्पत्री, कुशाङ्क, नन्दावर्त (नॉटरूख), अगस्य, साल, देवदारु, कचनार, कुरबक (गुलखेस), दुर्बाङ्कर, कुरिक (करसैला) — इनमेंसे प्रत्येकके पुष्पों और

(अमलतास), धतुर, कनेर, कमल,

मालती, कणिंकार, कदम्ब, मौलसिरी,

अन्य प्रलखोंसे तथा नाना प्रकारके रमणीय पत्रों और सन्दर कमलोसे शंकरजीकी विधिवत् अर्चना की । उन्हें बहुत-से उपहार समर्पित किये। तथा शिवलिङ्गके आगे नावते हुए जिवसहस्रनाम एवं अन्यान्य सोबोंका गान करके शंकरजीका सावन किया । इस प्रकार शुक्राचार्य पाँच हजार वर्षातक नाना प्रकारके विधि-विधानसे महेश्वरका पूजन करते रहे; परंतु जब उन्हें थोडा-सा भी चर देनेके लिये उद्यत होते नहीं देखा, तब उन्होंने एक-दूसरे अत्यन्त दुसाह एवं घोर नियमका आश्रय लिया। उस समय शुक्रने इन्द्रियोसिहत पनके अत्यत्त चञ्चलतारूपी महान् दोषको बारंबार भावनारूपी जलसे प्रशासित किया। इस प्रकार चित्तरत्रको निर्मल करके उसे पिनाकधारी शिवके अर्पण कर दिया और किरणोंसे समस्त अन्यकारको अभिभूत

इडचित्रसे घोर तप करते देखकर महेश्वर उनवर प्रसन्न हो गये। फिर तो दक्षकन्या पार्वतीके स्वामी साक्षात् विरूपाक्ष शंकर, जिनके दारीरकी कान्ति सहस्रों सूर्योसे भी बढ़कर थी, उस लिङ्गसे निकलकर शक्रमे बोले।

महेबरने कहा—महाभाग भुगुनन्दन ! तुम तो तपस्याकी निधि हो । महामुने ! मैं

स्वयं धूमकणका पान करते हुए तप करने

लगे । इस प्रकार उनके एक सहस्र वर्ष और

बीत गये। तब भुगुनन्दन शुक्रको यो

है। प्रार्थेव ! तुम अपना सारा मनोवाञ्चित वर गाँग लो । मैं जीतिपूर्वक तुम्हारा सारा मनोरब पूर्ण कर दुँगा । अब घेरे पास तुम्हारे लिये कोई वस्तु अदेव नहीं रह गयी है। सनत्क्रमारजी कहते हैं-मुने ! शण्पुके इस परम सुरादायक एवं उत्कृष्ट वचनको सुनकर शुक्र प्रसन्न हो आनन्द-समुद्रमें नियम हो गये। उन कमलनयन द्विमधर

सकका दारीर परमानन्द-जनित रोमाञ्चके कारण पुरुकायमान हो गया । तब उन्होंने

हर्मपूर्वक शब्भुके चरणोंमें प्रणाप किया।

उस समय उनके नेत्र हर्षसे खिल उठे थे।

तुम्हारे इस अविविक्या तपसे विशेष प्रसन्न

फिर वे मस्तकपर अञ्चलि रखकर जय-जयकार करते हुए अष्टमूर्तिथारी\* वरदायक शिवकी स्तृति करने लगे। भागवने कहा-सूर्यस्थरूप भगवन् ! आप त्रिलोकीका हित करनेके लिये आकाशमें प्रकाशित होते हैं और अपनी इन

पृथ्वी, जल, अप्रि, वायु, आकारु, यजनान, चन्द्रमा और सूर्य—इन आहोमें अधिष्ठित शर्व, भव, रुद्र, उग्न, भीम, पशुपति, गहादेव और ईशान—ये अष्टमृर्तिकेके नाम है।

 संविद्या दिक्यपुराण । 

करके रातमें विचरनेवाले असुरोंका पनोरश्च इसलिये आपको नगस्कार है। आकाशरूप नष्ट कर देते हैं। जगदीश्वर ! आपको ईश्वर ! आपसे अवकाश प्राप्त करनेके नमस्कार है। घोर अन्यकारके लिये कारण यह विश्व बाहर और भीतर विकसित बन्द्रस्वरूप शंकर ! आप अमृतके प्रचाहसे होकर सदा स्वपाववश शास लेता है अर्थात् परिपूर्ण तथा जगत्के सभी प्राणियोके नेत्र इसकी परम्परा चलती रहती है तथा आपके हैं। आप अपनी अमर्याद तेजोमय किरणोंसे द्वारा यह संकृतित भी होता है अर्थात् नष्ट हो आकाशमें और भूतलपर अपार प्रकाश जाता है; इसलिये दयालु धगवन् ! में आपके फैलाते हैं, जिससे सारा अधकार दूर हो आगे नतपस्तक होता हैं। विश्वापरात्मक ! जाता है; आपको प्रणाम है। सर्वव्यापिन् ! आप ही इस विश्वका भरण-पोपण करते हैं। आप पावन पथ-योगमार्गका आश्रय सर्वव्यापिन ! आपके अतिरिक्त दूसरा कौन लेनेवालोंकी सदा गति तथा उपास्पदेव हैं। अज्ञानान्यकारको दूर करनेमें समर्थ हो भुवन-जीवन ! आपके बिना चला, इस सकता है। अतः विश्वनाथ ! आप मेरे लोकमें कौन जीवित रह सकता है। अज्ञानस्वरी तपका विनाश कर दीजिये। सर्पकुलके संतोषदाता ! आप निहाल जागभूषण ! आप स्तवनीय पुरुषोमें सबसे वायुरुपसे सापूर्ण प्राणियोंकी बृद्धि ब्रेष्ठ हैं। इसलिये आप परात्पर प्रभुको मैं करनेवाले हैं, आपको अधिवादन है। बारंबार प्रणाम करता है। आत्मखरूप विश्वके एकमात्र पाचनकर्ता ! आप इंकर ! आप समस्त प्राणियोंके इारणागतरक्षक और अफ्रिकी एकपात्र अन्तरात्वापे निवास करनेवाले, प्रत्येक शक्ति हैं। पावक आपका ही स्वरूप है। ऋषमें व्याप्त हैं और मैं आप परमात्माका जन आपके बिना मृतकोंका वासाधिक दिल्य है। अष्ट्रमूर्ते ! आपकी इन रूप-परम्पराओंसे कार्य वाह आदि नहीं हो सकता। जगतके यह बराबर विश्व विस्तारको प्राप्त हुआ है, अन्तरात्मा ! आप प्राण-शक्तिके दाता, अतः मैं सदासे आपको नपस्कार करता है। जगत्वरूप और पद-पदपर झान्ति प्रदान मुक्तपुरुपोके बन्दो ! आप विश्वके समस्त करनेवाले हैं: आपके चरणोमें मैं सिर प्राणियोंके स्वरूप, प्रणतजनोंके सम्पूर्ण झुकाला है। जलस्वरूप परमेश्वर ! आप योगक्षेपका निर्वाह करनेवाले और परमार्थ-निश्चय ही जगतके पवित्रकर्ता और चित्र- स्वरूप हैं। आप अपनी इन अष्ट्रमृतियोंसे विचित्र सुन्दर चरित्र करनेवाले हैं। युक्त होकर इस फैले हुए विश्वको भलीभाँति

विश्वनाथ । जलमें अवगाहन करनेसे आप विस्तृत करते हैं, अतः आपको मेरा

विश्वको निर्मल एवं पवित्र बना देते हैं, अधिवादन है।

सं भाभगिभग्रियम्ब तमसमस्तमस्तं नवस्वितमत्ति निज्ञाचरणाम्। देदोष्यसं दिवसणे गगने हिताम त्येकत्रमस्य जगदीशर तत्रमस्ते॥ लेकेऽतिबेलमतिबेलम्हामहोभिर्निर्भास की श्रिद्धावितासिलतमास्तवमो हिमोजो

अतः तुम्हारे लिये मुझे कुछ भी अदेय नहीं यात्रा करेंगे, उनका सारा कार्य तुम्हारी दृष्टि

सनल्कमारजी कहते हैं—मुनिवर ! है। तुम अपने इसी शरीरसे मेरी उदरदरीमें भृगुनन्दन शुक्रने इस प्रकार अष्टमृत्यष्टक- प्रवेश करोगे और मेरे श्रेष्ठ इन्द्रियमार्गसे स्तोत्रहारा शिवजीका सत्यन करके चूमिपर निकलकर पुत्रक्रपर्पे जन्म बहुण करोगे। मसाक रसकर उन्हें आरंबार प्रणाम किया । महाशुखे! मेरे पास जो मृतसङ्गीवनी नामकी जब अमित तेजस्वी भार्गवने महादेवकी इस निर्माल विद्या है, जिसका मैंने ही अपने प्रकार स्तुति की, तब शिवजीने चरणोंमें पड़े महान् तपोबलसे निर्माण किया है. उस हुए उन द्विजवरको अपनी दोनों भुजाओंसे महामक्तरूपा विद्याको आज मैं तुम्हें प्रदान पकड़कर उठा लिया और परम प्रेमपूर्यक करूँमा; क्वोंकि तुम पवित्र तपकी निधि हो, मेघकर्जनकी-सी गम्भीर एवं मधुर वाणीमें अतः तुममें इस विद्याको धारण करनेकी कहा । उस समय शंकरजीके दाँतीकी योग्यता वर्तमान है। तुम नियमपूर्वक जिस-व्यमकसे सारी दिशाएँ प्रकाशित हो उठी थीं । जिसके उद्देश्यसे विद्येश्वरकी इस श्रेष्ठ महादेवजी बोले-विप्रवर कवे ! तुम विद्याका प्रयोग करोगे, वह निश्चय ही मेरे पावन भक्त हो । तात ! तुन्हारे इस उम जीवित हो जायगा—यह सर्वदा सत्य है। तपसे, उत्तम आचरणसे, लिङ्करबापनजन्य तुम आकाशमें अत्यन्त दीप्रिमान् तारारूपसे पुण्यसे, लिक्नुकी आराधना करनेसे, स्थित होओगे। तुम्हारा तेज सूर्य और चित्तका उपहार प्रदान करनेसे, पवित्र अटल अग्निके केजका भी अतिक्रमण कर भावसे, अविमुक्त महाक्षेत्र काशीमें पावन जावगा । तुम बहीमें प्रधान माने जाओगे । आचरण करनेसे में तुन्हें पुत्ररूपसे देखता हैं। जो स्त्री अथवा पुरुष तुन्हारे सम्मुख रहनेपर

> वां पायने पाँच सदा पतिरपुणस्यः कारका किना पुजनजीवन जीववीह। सम्बद्धप्रवाद्यविवर्धितसर्वयन्ते संतीववर्षिक्त सर्वय व नमस्ते॥ विश्वेनपासकः नतायकः पायकेकः शक्तः व्यते मृत्यतामृतद्व्यकार्यम्। प्राणित्यद्वे जगदते जगदानारकार्यः पायकः प्रतिपदं शक्दो नगभी॥ पानीयरूप परमेश जगत्यवित्र विज्ञतिवित्रस्वतित्रकरोऽसि नृतम्। विश्वं पवित्रमार्क किल विश्वनाथ पानीसमाहनत एतदतो नतोऽस्मि॥ आकारारूपव्यक्तिरत्तरतावकारादानाद विकस्त्रामिहेश्वर विश्वमेतत्। व्यतसम्बद्धाः सदय संचरित्रीत स्थापानन् सेकोचगीति भवतोऽस्मि नतसातस्त्वाम् ॥ विश्वम्भग्रत्मक विभवि विभोऽत्र विश्वं को विश्वनाथ भवतोऽत्यतमस्तमोऽि । स त्वं विनाशय तमी तम चाहित्रम साञ्चात्याः परपरं प्रणतसातस्त्वाम् ॥ आत्मासरूप तव रूपपान्यतीभरभिष्ठते हर नगनररूपमेठत्। सर्वान्तराव्यनिरूप प्रतिरूपरूप निर्द्ध नतोऽस्मि परमास्मवनोऽष्टपूर्वे ॥ इत्यष्टमृतिभिरिमाभरबञ्चक्यो युकः करोषि खल् विश्वजनीनमृते। एतसते सुवितते प्रणतप्रणीत सर्वार्धसार्थपरमार्च ततो नतोऽस्मि ॥ (शि॰ पु॰ रू॰ सं॰ यदसम्बद्ध ५०। २४ — ३२)

 संक्षित्र शिवपुराण + 

पक्ष्तेसे नष्ट हो जायगा । सुब्रत ! सुम्हारे उदय उन पनुष्योमें वीर्यकी अधिकता होगी, होनेपर जगत्में मनुष्योंके विवाह आदि उनका वीर्य कभी निष्फल नहीं होगा; वे समस्त धर्मकार्य सफल होंगे। सभी नन्दा पुत्रवान् तथा पुरुषत्वके सौभाग्यसे सम्पन्न (प्रतिपदा, यष्टी और एकादशी) तिथियाँ होंगे। इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। ये

तुम्हारे संयोगसे शुध हो जायेगी और तुम्हारे सची मनुष्य बहुत-सी विद्याओंके ज्ञाता भक्त बीर्यसम्पन्न तथा बहुत-सी संतानवाले और सुखके भागी होंगे। यो वरदान देकर होंगे। तुम्हारे द्वारा स्थापित किया हुआ यह महादेव उसी लिङ्गमें समा गये। तब

शिवरिंड्ड 'शुक्रेश' के नामसे विख्यात मृगुनन्दन शुक्र भी प्रसन्नमनसे अपने होगा। जो मनुष्य इस लिङ्गको अर्चना थामको चले गये। व्यासजी! यो करेंगे, उन्हें सिद्धि प्राप्त हो जायगी। जो लोग शुक्रत्यार्थको जिस प्रकार अपने तपोबलसे वर्षपर्यन्त नक्तव्रतपरायण होकर शुक्रवारके मृत्युश्चय नामक विद्याकी प्राप्ति हुई थी, वह

दिन शुक्रकुपके जलसे सारी क्रियाएँ सम्पन्न वृत्ताना मैंने तुपसे वर्णन कर दिया। अब

करके शक्रेशकी अर्चना करेंगे, उन्हें जिस और क्या सुनना चाहते ही ? फलकी प्राप्ति होगी, वह मुझसे अवण करो । बाणासुरकी तपस्पा और उसे शिवद्वारा वर-प्राप्ति, शिवका गणों और पुत्रोंसहित

उसके नगरमें निवास करना, बाणपुत्री ऊषाका रातके समय स्वप्नमें अनिरुद्धके साथ मिलन, चित्रलेखाद्वारा अनिरुद्धका द्वारकासे अपहरण, बाणका अनिरुद्धको नागपाशमें बाँधना, दुर्गाके स्तवनसे अनिरुद्धका बन्धन-मुक्त होना, नारदद्वारा समाचार पाकर श्रीकृष्णकी शोणितपुरपर चढाई, शिवके साथ उनका घोर युद्ध, शिवकी आज्ञासे श्रीकृष्णका उन्हें जुव्भणाख्यसे मोहित करके

बाणकी सेनाका संहार करना

बोले सर्वज्ञ सनल्ज्ञारवीने **ट्यास**जी सनत्कुमारजी ! आपने अनुष्रह करके परमात्मा ऋष्पुकी उस कथाको, जिसमें प्रेमपूर्वक ऐसी अद्भुत और सुन्दर कथा उन्होंने प्रसन्न होकर बाणासुरको गणनायक सुनायी है, जो शंकरकी कृपासे ओतप्रोत बनाया था, आदरपूर्वक श्रवण करो । इसी

है। अब मुझे शशिमौलिके उस उत्तम प्रसङ्गमें महाप्रभु शंकरका यह सुन्दर घरित्र चरित्रके श्रवण करनेकी इच्छा है, जिसमें भी आयेगा, जिसमें उन्होंने बाणासुरपर उन्होंने प्रसन्न होकर बाणासुरको गणाध्यक्ष- अनुप्रह करके श्रीकृष्णके साथ संप्राप

(अध्याय ५०)

कहा-स्यासजी !

किया था। व्यासजी ! दक्षप्रजापतिकी तेरह पट प्रदान किया था।

कत्याएँ कश्यप मृनिकी पत्रियाँ बी। वे शिवको प्रसन्न करनेकी चेष्टा करने लगा। सब-की-सब पतिव्रता तथा सुशीला थीं। उसके उस नृत्यसे भक्तवत्सल शंकर संतुष्ट हो

उनमें दिति सबसे बड़ी थी, जिसके लड़के

देख कहलाते हैं। अन्य पश्चियोंसे भी देखता

तथा जराचरसहित समक्त प्राणी पुत्रक्रपसे उत्पन्न हुए थे। ज्येष्ठ पत्नी दितिके गर्मसे सर्वप्रथम दो महाबली पुत्र पैदा हुए, उनमें

हिरण्यकदि।पु ज्येष्ठ था और उसके छोटे भाईका नाम हिरण्याक्ष था । हिरण्यकशिपुके

बार पुत्र हुए। उन दैत्यश्रेष्ठीका क्रमञः हाद, अनुहाद, संहाद और प्रहाद

नाम था। उनमें प्रहाद जितेन्द्रिय तथा महान् विष्णुभक्त हुए। उनका नाश करनेके लिये कोई भी देख समर्थ न हो सका। प्रहादका पुत्र विरोचन हुआ, वह दानियोमें सर्वश्रेष्ठ

धा। उसने विप्ररूपमे पाचना करनेवाले इन्ह्रको अपना सिर हो दे डाला था। उसका पुत्र बलि हुआ । यह महादानी और दिवाज्यक था। इसने वामनसपद्मारी विष्णुको सारी

पृथ्वी दान कर दी थी। बल्किका औरस पुत्र बाण हुआ। यह दिखभक्त, यानी, उदार, बुद्धिमान, सत्यप्रतिज्ञ और सहस्रोंका दान करनेवाला या । उस असुरराजने पूर्वकालमे त्रिलोकीको तथा त्रिलोकाचिपतियोको

बलपूर्वक जीतकर जोणितपुरमें अपनी राजधानी चनाया और वहीं रहकर राज्य करने लगा। उस समय देवगण शंकरकी कपासे उस शिवधक बाणासुरके किंकरके समान हो गये थे। उसके राज्यमें देवताओं के

अतिरिक्त और कोई प्रजा दुःस्त्री नहीं थी। शत्रुधर्मका बर्ताय करनेवाले देवता शत्रतावञ्च ही कष्ट झेल रहे थे। एक समय वह महासर अपनी सहस्रों भूजाओंसे ताली

वजाता हुआ ताण्डवनृत्य करके महेन्द्रर

गये । फिर उन्होंने परम प्रसन्न हो उसकी ओर कुणदक्षिसे देखा । भगवान् शंकर तो सम्पूर्ण लोकोंक स्वामी, शरणागतवसल और भक्तवाक्शकल्पतर ही उहरे। उन्होंने बल्डिनन्दर महासुर बाणको वर देनेकी इच्छा

प्रकट की । मुने ! बलिक्टन महादेत्य आण द्यावभक्तोमें श्रेष्ठ और परम सुद्धिमान था। उसने परमेश्वर शंकरको प्रणाम करके उनकी

स्तृति की (और कहा)। बाणासूर जोला—प्रभो ! आप मेरे रक्षक हो जाइये और पुत्रों तथा गणीसहित मेरे नगरके अध्यक्ष बनकर सर्वधा प्रीतिका निवांह करते हुए मेरे पास ही निवास क्दीजिये ।

सनकुमारजी कहते हैं- महर्षे ! वह ब्रलिपुत्र वाण निश्चय ही शिवजीकी पापासे मोहमें यह गया था, इसीलिये उसने मुक्ति प्रदान करनेवाले दुसराध्य महेश्वरको पाकर नी ऐसा वर माँग। तब ऐसर्वशाली भक्तवत्मल प्रम्यु उसे वह वर देकर पुत्रों और गणोंके साथ प्रेमपूर्वक वहीं निवास करने लगे । एक बार बाणासुरको बढ़ा ही गर्व हो गवा। उसने ताण्डवनुता करके शंकरको संतुष्ट किया । जब बाणासुरको यह ज्ञात हो गया कि पार्वतीकल्ल्भ शिव प्रसन्न हो गर्वे हैं, तब वह हाथ जोड़का सिर झुकासे

बाणासूरने कहा—देवाधिदेव महादेव ! आप समस्त देवताओंके शिरोमणि है। आपकी ही कृपासे मैं बली हुआ है। अब

आप पेरा उत्तम वचन सुनिये । देव 1 आपने

हुए बोला।

a मंद्रिय दिलप्**राज** क

जो मुझे एक हजार भुजाएँ प्रदान की हैं, ये जल्हीनी रुकड़ीकी तरह शसास्त्रोसे छिन्न-तो अब मुझे महान् भारस्वसाय लग रही हैं; भिन्न होकर भूमियर गिरेंगी। दुष्टात्मन् ! तेरे क्योंकि इस जिल्लेकीमें मुझे आपके आयुवागारपर स्थापित तेरा जो यह मनुष्यके अतिरिक्त अपनी जोड़का और कोई चोदा सिरवाला पयूरव्यज फहरा रहा है, इसका ही नहीं फिला। इसलिये युवध्वज ! युद्धके जब वायु-धयके बिना ही पतन हो जायगा, विना इन पर्वत-सरीकी सहसी भूजाओंको लेकर मैं क्या करूँ। मैं अपनी इन परिपुष्ट भूजाओंकी खुजली मिटानेके लिये पुद्धकी लालमासे नगरों तथा पर्वतीको चूर्ण करता हुआ दिगाजोंके पास गवा; परंतु वे भी भयभीत होकर भाग खड़े हुए। मैंने यमको योद्धा, अधिको महान कार्य करनेवास्त, वरुणको गोओंका पालनकर्ता गोपाल. कुबेरफो गजाध्यक्ष, निर्द्धतिको सेरकी और इन्हको जीतकर सदाके लिये करद बना लिया है। महेश्वर ! अब पूड़ो किसी ऐसे

308

अथवा हजारों प्रकारसे शत्रकी पुजाओंको ही गिरायें । यही मेरी अजिलाया है, इसे पूर्ण करनेकी कृपा करें। सनल्कमारजी कहते है-मुनिबेष्ट ! उसकी बात सुनकर 'पक्तबाधापहारी तथा महाधन्युखरूप रुद्रको कुछ क्रोध आ गया।

युद्धके प्राप्त होनेकी बात बताइये, जिसमें

मेरी ये भुजाएँ या तो अनुओंके हाचोंसे हुटे

हुए प्रात्माओंसे कर्जर होकर गिर जावे

सब ये महान् अद्भत अङ्हास करके बाले । रुद्रने कहा—'अरे अभिमानी!

परको लौट गया । तदननार किसी समय देवच्छा उसका यह ध्यञ अपने-आप ट्रटकर गिर गया । यह देखकर बाणासुर हर्वित हो युद्धके लिये उद्यत हो गया। यह अपने इदयमें विचार करने लगा कि कीन-सा युक्तप्रेमी योका किस देशसे आयेगा, जो नाना श्रकारके शक्षास्त्रोंका पारगामी विद्वान

तव तु अपने चित्तमें समझ लेना कि वह

महान् भवानक युद्ध आ पहुँचा है। उस

समय ह धोर संवामका निश्चय करके अपनी

सारी सेनाके साथ वार्व जाना । इस समय तु

अपने महलको लौट जा; क्योंकि इसीमें तेरा

कल्याण है। दुर्पते ! यहाँ तुझे प्रसिद्ध

बहे-बहे उत्पात दिलायी हेंगे।' यो कहकर

वर्तहारी भक्तवसाल मगवान् दोकर चूप

सुनकर वाणासुरने दिव्य पुष्पोंकी कलियोंसे

अञ्चलि भरकर रहकी अध्यवंता की और

फिर उन महादेवको प्रणाम फरके वह अपने

सनत्क्रमारणी कहते हैं-भूने । यह

हो गये।

होगा और मेरी सहस्रों भूजाओंको ईंधनकी तरह काट डालेगा तथा मैं भी अपने अत्यन्त सम्पूर्ण दैत्योंक कुलमें नीच । तुझे सर्वथा तीसे झखोंसे उसके सैकड़ों टुकड़े कर धिकार है, धिकार है। तू बल्किन पुत्र और डार्लुगा। इसी समय शंकरकी प्रेरणासे वह

मेरा भक्त है। तेरे लिये ऐसी बात कहना काल आ गया। एक दिन बाणासुरकी उचित नहीं है। अब तेस दर्प चूर्ण होगा। तुझे कन्या ऊवा वैशास मासमें माधवकी पूजा शीय ही मेरे समान बलकान्के साथ काके माङ्गलिक शृहारसे सुसजित हो अकस्मात् महान् भीषण युद्ध प्राप्त होगा । रातके समय अपने गुप्त अन्तःपुरमें सी रही उस संप्रापमें तेरी ये एर्डन-सरीली मुजाएँ थी, उसी समय वह खीमाव-(कामभाव-)

प्राप्न हो गयी। तब देवी पार्वतीकी शक्तिसे जिनलपी ख़को चुरा लिया है, वह चोर अवाको स्वप्रमें ऑक्ट्रणके पौत्र अनिरुद्धका पृश्य वही है।' तदनन्तर डायाके अनुरोध मिलन प्राप्त हुआ। जागनेपर वह ह्याकुल हो गयी और उसने अपनी संखी क्षित्रलेखासे तीसरे पहर द्वारकापुरी पहुँचकर क्षणमात्रमें स्वप्रमें पिले हुए उस पुरुषको ला देनेके रिठये कहा।

तय चित्रलेखाने कहा-'देवि ! तुमने स्वप्रमें जिस प्रस्थको देखा है, उसे भला, मैं कैसे ला सकती हैं, जब कि मैं इसे जानती ही नहीं।' उसके यों कहनेपर दैत्यकन्या उपा प्रेमान्य होकर मरनेपर उतारू हो गयी, तब उस दिन उसकी उस सखीने उसे बचाया। मुनिश्रेष्ठ ! कुट्याण्डकी पुत्री चित्रलेखा बही बुद्धिपती थी, यह बाणतनमा ऊवासे पुनः बोली।

विप्रकेगाने कहा—सची ! विस पुरुषने तुषारे मनका अपहरण किया है, उसे बताओं तो सही। वह यदि जिलोकीमें कहीं भी होगा तो मैं उसे लाऊँगी और तुष्हारा कष्ट दूर करूँगी।

सनल्बनारको कहते हैं - महर्षे ! यो कारकर चित्रलेखाने वसके परदेपर देवताओं, देखां, हानवां, गन्धवां, मिन्हों, नागों और यक्ष आदिके चित्र अद्भित किये। फिर वह मनुष्योंका चित्र बनाने लगी। उनमें विधावंशियोका प्रकरण आरम्भ होनेपर उसने शूर, वसुदेव, राम, कृष्ण और नरश्रेष्ट प्रदासका चित्र बनाया। फिर जब उसने प्रदासनन्दन अनिरुद्धका चित्र खींचा, तत्र उसे देखकर ऊपा रुजित हो गयी। उसका मुख अवनत हो गया और हृदय हुईसे परिवर्ण हो गया ।

क्याने कहा-'सस्ती ! रातमें जो मेरे पास आया था और जिसने शीध ही मेरे

ही पलगपर बेठे हुए अनिरुद्धको महलमेंसे उठा लावी। वह दिव्य योगिनी थी। ऊपा अपने प्रियतमको पाकर प्रसन्न हो गयी।

करनेपर चित्रलेखा ज्येष्ट कृष्ण चतुर्दशीको

इधर अन्तःपुरके हारकी रक्षा करनेवाले बेतचारी पहरेदारोंने बेहाओंसे तथा अनुमानसे इस बातको लक्ष्य कर लिया। उन्होंने एक दिव्य शरीरधारी, दर्शनीय, साहसी तथा समरप्रिय अवयुवकको कऱ्याके साथ दु:शीलताका आचरण करते हुत देश भी लिया। उसे देखकर कन्याक

प्रत्योने बलिएत्र वाणासरके वास जाकर सारी बाते निवंदन करते हुए कहा। द्वारपाल बोल-देख ! पता नहीं, आपके अन्तःपुर्तने बलपूर्वक प्रवेश करके

अनःपुरकी रक्षा करनेवाले उन महावली

कॉन पुरुष किया हुआ है। वह इन्द्र तो नहीं है, जो वेष बटलकर आपकी कन्याका वयभोग कर रहा है ? महावाह दानवराज ! उसे यहाँ देखिये, देखिये और जैसा उचित समझिये वैसा कीजिये । इसमें हमस्रोगोंका कोई दोष नहीं है। सनल्कमारजी कहते हैं-मुनिश्रेष्ठ !

द्वारपालोका वह वजन तथा कन्याके दूषित होनेका कथन सुनकर महाबूली दानवरात बाण आश्चर्यचकित हो गया । तदनन्तर वह कृपित होका अन्तःपुरमें जा पहुँचा। यहाँ उसने प्रथम अवस्थामें वर्तमान दिव्य प्रतिरधारी अनिरुद्धको देखा। उसे पहान आश्चर्य हुआ। फिर उसने उसका बल

देखनेके लिये इस इजार सैनिकोंको भेजकर

रिस्ये एक शक्ति हाथमें ली, जो कालाबिके समझ रहा है। समान मर्थकर थी। फिर उसीसे रचकी बैठकमें बैठे हुए बाणासुरपर प्रहार किया। उसकी गहरी बोट खाकर वीरवर बाण उसी क्षण घोडोंसहित वहीं अन्तर्धान हो गया। फिर महावीर बलियुत्र बाणासूरने, जो महान् चलसम्पन्न तथा शिवधक था, छलपूर्वक नागपाशसे अनिरुद्धको बाँध लिया। इस प्रकार उन्हें बॉधकर और विजरेमें केंद्र करके बह युद्धसे उपराप हो गया । तत्पक्षान् बाण कृपित होकर महाबली सुतपुत्रसे बोला।

वाणासूरने कत्य—स्तपुत्र ! पास-कुसरी उके हुए अगाध कुएँमें एकेलका इस पापीको मार झल । अधिक क्या कई, इसे सर्वधा मार ही डालना चाहिये।

सनल्जारजी कहते हैं-- मूने ! उसकी यह बात सनका उत्तम मन्त्रियोगे क्षेष्ठ धर्मग्रुद्धि निशावर फुम्पाण्डने बाणासुरसे कहा।

कुम्माण्ड बोला—देव ! बोहा विचार तो कीजिये । मेरी समझसे तो वह कर्म करना उचित नहीं प्रतीत होता; क्योंकि इसके मारे जानेपर अपना आत्मा ही आहत हो जायगा । पराफ्रममें तो यह विष्णुके समान दीख रहा

आज़ा दी कि इसे मार डालों। सेनाने है। जान पड़ता है, आपपर कुपित होकर अनिरुद्धपर आक्रमण किया। तब चन्द्रचूडने अपने उत्तम तेजसे इसे बहा दिया अनिरुद्धने बात-की-बातमे दस हजार है। साहसमें यह प्रश्निमीरिको समानता कर सैनिकोंको कालके हवाले कर दिया । फिर रहा है; क्योंकि इस अवस्थाको पहुँच जानेपर तो असंख्य सेना-पर-सेना आने लगी और भी यह पुरुषार्थपर ही डटा हुआ है। यह ऐसा अनिरुद्ध उन्हें कालका त्रास बनाने लगे। बली है कि पद्मपि नाग इसे बलपूर्वक इस तदनन्तर उन्होंने बाणासुरका बध करनेके रहे हैं, तबापि वह हमलोगोंको तुणवत् ही

सन्दर्भारजी कहते हैं—व्यासकी ! दानव कुम्माण्ड राजनीतिक ज्ञाताओंमें क्षेप्र छा। वह बाणसे ऐसा कहकर फिर अनिस्दासे कहने लगा।

कृञ्चान्त्रने कहा- 'नराभप ! अब स् वीरवर देखराजकी स्तृति कर और दीन वाणीसे 'मैं हार गठा' थें खारबार कहकर इन्हें हाथ जोड़कर नपस्कार कर। ऐसा करनेपर ही तू पुक्त हो सकता है, अन्यथा तुझे बन्धन आदिका कष्ट भोगना पहेगा।' इसकी बात सुनकर अनिरुद्ध उत्तर देते हए सोरू ।

अनिरुद्धने कहा-दुराबारी निजाबर ! एक्ने क्षत्रिय-धर्मका ज्ञान नहीं है। अरे ! ञ्चरबीरके लिये दीनता दिखाना और युद्धसे मुख मोइकर भागना मरणसे भी बदकर कष्टदायक होता है। मेरे विचारसे तो विरुद्धावरण कटिकी तरह चुभनेवाला होता है। बीरमानी क्षत्रियके रुपे रणभूमिपे सदा सम्बुख लड़ते हुए मस्ता ही श्रेयस्कर है, भूष्पियर पड़कर हाथ जोड़े हुए दीनकी तरह मरना कदापि नहीं \* । सनत्क्रभारजी कहते हैं-पूने ! इस

(जिल् पुन् रून सेन बुद्धसायद ५३ । ३५)

क्षत्रियस्य एकं श्रेणो मरणं सम्मुलो सदा । न बोलानिको पूर्मो दीनस्थेय कृतास्रले: ॥

**266** 

प्रकार अनिरुद्धने बहत-सी वीरताकी बातें आप यश प्रदान करनेवारत्री हैं, आपका रोष मन्त्री कुम्भाण्डके सुनते-सुनते ब्राणासुरके कीजिये। आश्वासनार्थ आकाशवाणी हुई। बाण । तुम बलिके पुत्र हो, अतः थोहा कृष्णवर्णवाली कालीको इस प्रकार संतुष्ट विचार तो करो । परम बुद्धिमान् शिक्षभक्त ! किया, तब ज्येष्ट कृष्ण जतुर्दशीकी तुग्हारे लिये क्रोध करना उचित नहीं है। महारात्रिमें वहाँ प्रकट हुई। उन्होंने उन शिव समस्त प्राणियोंके ईग्नर, कर्मिक साक्षी सर्परूपी भयानक बाणीको भरमसात् करके और परमेश्वर है। यह सारा चरावर जगत, अपने बल्हिंग्र मुझोके आधातसे उस उन्होंके अधीन है। वे ही सदा रबोगुण, सरवगुण और तमोगुणका आश्रय लेकर दुगनि अनिरुद्धको बन्धनमुत्त करके उन्हें ब्रह्मा, विष्णु और रुद्ररूपसे लोकोंकी सृष्टि, पुनः अन्तःपुरमें पहुँबा दिया और स्वयं यहीं भरण-पोषण और संहार करते हैं। वे अनार्धान हो गर्यो। इस प्रकार शिवकी

कर देंगे। सनत्कुमारजी कहते हैं—यहापुने ! बारह अक्षीहिणी सेनाके साथ प्रद्युप्र आदि इतना कहकर आकाञ्चवाणी बंद हो गयी। वीरोंको साथ ले भगवान् श्रीकृष्णने तब उसके बचनको मानकर बाणासुरने ज्ञोणितपुरपर चढाई कर दी। उधर भगवान् अनिरुद्धका वध करनेका विचार छोड़ श्रीरुद्र भी अपने भक्तके पक्षमें सज-घजकर दिया । तदनन्तर विर्येले नागोंके पाइस्से बैंश्रे आ डटे । फिर तो श्रीकृष्ण और श्रीशिवका हए अनिरुद्ध उसी क्षण दुर्गाका स्मरण करने । बड़ा मयानक युद्ध हुआ । दोनों ओरसे ज्वर लगे ।

कहीं, जिन्हें सुनकर बाणासुरको महान् बड़ा उत्र होता है। देवि ! मैं नागपाशसे वैधा विसाय हुआ और उसे क्रोध भी आया। हुआ है और नागोंकी विषम्बालासे संतप्त हो उसी समय समस्त वीरोंके, अनिरुद्धके और रहा है; अतः श्रीव्र प्रधारिये और मेरी रक्षा सनत्क्रमारजी कहते हैं--- मुनीश्वर ! जब आकारावाणीने कहा-महाबली अनिरुद्धने पिसे हुए काले कोयलेके समान

नाग-पञ्चरको विदीर्ण कर दिया । इस प्रकार

सर्वात्तवांभी, सर्वेचर, सबके प्रेरक, इतिस्वरूपा देवीकी कृपासे अनिरुद्ध कष्टसे सर्वभेष्ठ, विकाररहित, अधिनाशी, नित्य छूट गये, उनकी सारी व्याचा मिट गयी और और मायाधीदा होनेपर भी निर्मुण हैं। वे सुखी हो गये। तदनत्तर प्रशुप्रनन्दन बलिके श्रेष्ठ पुत्र ! उनकी इच्छासे निर्बलको अनिरुद्ध दिवाहाक्तिके प्रतापसे विजयी हो भी बलवान् समझना साहिये। महामते ! अपनी प्रिया बाणतनवाको पाकर परम मनमें यो विचारकर स्वस्थ हो जाओ । नाना हर्चित हुए और अपनी प्रियतमा उस ऊपाके लीलाओंके रचनेमें निप्ण साथ पूर्वचत् सुलपूर्वक विहार करने लगे। भक्तवस्थल भगवान इांकर गर्वको मिटा इचर पाँत अनिरुद्धके अदृश्य हो जाने तथा देनेवाले हैं। वे इस समय तुम्हारे गर्वको चुर नारदजीके मुखसे उसके बाणासुरके द्वारा नागपादासे बाँधे जानेका समाचार सुनकर

छोडे गये। अन्तमें श्रीकथाने खयं श्रीसदके अनिरुद्धने कहा-शरणागतवस्मले ! पास आकर उनका स्तथन करके कहा-

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'सर्वव्यापी शेकर ! आप गुणोसे निर्लिप्त बाणासुरकी भुताएँ काटनेके लिये यहाँ होकर भी गुणोंसे ही गुणोंको उकाशित पधारे हैं; किन्तु रमानाथ ! हरे ! क्या करें, करते हैं। गिरिशायी भूमन्! आप में तो मदा मक्तोंके ही अधीन रहता है। ऐसी

विषयोंपे आसक्त होकर दु:खसागरमें दूखते- आप पहले जुष्णणासद्वारा पुड़रे जुष्मित कर अतराते हैं। जो अजितेन्द्रिय पुरुष प्रारब्धक्य दीजिये, तत्पक्षात् अपना अभीष्ट कार्य इस मनुष्य-जन्मको पाकर भी आपके सम्पन्न कीजिये और सुखी होइये।

चरणोंमें प्रेम नहीं करता, वह शोचनीय तथा सनत्क्रमारणी कहते हैं — मुनीधर ! आत्मबञ्चक है। धगयन ! आप गर्वहारी हैं, शंकरजीके यों कहनेपर शार्कुपाणि आपने ही तो इस नवींले अणको शाप दिया औहरिको पहान् विसमय हुआ। ये अपने थाः अतः आपको ही आज्ञासे मैं युद्ध-स्थानपर आकर परम आनन्दित हुए। बाणासुरकी चुजाओका छेदन करनेके लिये व्यासजी ! तदननार नाना प्रकारके अखीके

न हो। कहा है कि मैंने ही इस दैत्यराजको साथ करने लगे।

दिया है और मेरी ही आजासे आप

स्वप्रकाश है। जिनकी बुद्धि आपकी मायासे दशामें वीर ! मेरे देखने बाणकी भुजाएँ कैसे मोहित हो गयी है, वे स्त्री, पुत्र, गृह आदि काटी जा सकती है ? इसलिये मेरी आजासे

यहाँ आया है। इस्रारुधे महादेव । आप इस अंचालनमें निपुण ओहरिने तुरंत ही अपने

पुद्धसे निकृत हो जाइये। प्रभी ! मुझे धनुषपर गुष्पणासका संधान करके औ बाणकी भूजाओंको काटनेके लिये आजा चिनाक-वाणि शंकरपर लोड दिया। इस प्रदान कीजिये, जिससे आपका शाप व्यर्थ प्रकार श्रीकृष्ण जुल्लणाखद्वारा जुल्लित हुए शंकरको मोहमें डालकर सब्दरा, गता महेशरने कहा-तात ! आपने ठीक ही और ऋष्टि आदिसे वाणकी सेनाका संहार (अध्याव ५१-५४)

श्रीकृष्णद्वारा बाणकी भुजाओंका काटा जाना, सिर काटनेके लिये उद्यत हुए श्रीकृष्णको शिवका रोकना और उन्हें समझाना, श्रीकृष्णका परिवारसमेत द्वारकाको सीट जाना, बाणका ताण्डव नृत्यद्वारा शिवको प्रसन्न करना, शिवद्वारा उसे अन्यान्य वरदानोंके साथ महाकालत्वकी प्राप्ति

सनत्तुमारूचे कहते है-पहाधाज सो गये, तब दैत्यराज बाण श्रीकृष्णके साथ

ज्यासजी ! लोकलीलाका अनुसरण करने- युद्ध करनेके लिवे प्रस्थित हुआ । उस समय वाले श्रीकृष्ण और शंकरकी उस परम कृष्माण्ड उसके अश्लोकी बागडोर सैभाले अद्भुत कथाको श्रवण करो । तात ! अब 🕫 था और वह नाना प्रकारके शस्त्रास्त्रोसे भगवान् स्त्र लीलावश पुत्रो तथा गणोसहित सजित था। फिर वह महाबली बलिपुत्र

698

भीषण युद्ध करने रूगा। इस प्रकार उन प्राणियोंके हितमें रत रहनेवाले हैं। आप दोनोंमें चिरकालतक बड़ा योर संपाम होता स्वयं ही अपने मनसे विचार कीजिये। मैंने रहा; क्योंकि विष्णुके अवतार श्रीकृष्ण इसे वर दे रखा है कि तुझे मृत्युका भय नहीं

शिवस्त्र ही के और उधर बलवान काणासुर होगा। मेरा यह वचन सदा सत्य होना

बल प्राप्त हो चुका था, चिरकालतक उठा और अपने आपको भूल गया था। तब

बाणके साथ यो युद्ध करके अत्यन्त कृषित अपनी चुजाएँ खुजालता हुआ यह मेरे पास हो उठे। तब राष्ट्रवीरोंका संहार करनेवाले पहुँचा और बोला—'मेरे साथ युद्ध धगवान् श्रीकृष्णने शम्भुके आदेशसे शीव ही सुदर्शन चक्रद्वारा भाजकी बहुत-सी भुवाओंको काट डाला। अन्तमें उसकी अत्यन्त सुन्दर चार भुजाएँ ही अवशेष रह

गर्वी और शंकरकी कृपासे शीघ्र ही उसकी व्यथा भी मिट गयी। जब बाणकी स्पृति लुप्त हो गयी और सीरभावको प्राप्त हुए श्रीकृष्ण उसका सिर काट लेनेके लिये उद्यत हुए, तब शंकरजी मोहनिदाको व्यापकर उठ

ठाने कहा-देवकीनन्दन ! आप तो

साडे हुए और बोले।

सदासे मेरी आजाका पालन काते आये हैं। भगवन् । मैंने पहले आपको जिस कामके लिये आज़ा दी थी, बह तो आपने पुरा कर दिया । अब बाणका जित्रहेदन मत कीजिये और सुदर्शन चक्रको लौटा लीजिये। मेरी आज्ञासे यह चक्र सदा मेरे भक्तोपर अमोध रहा है। गोविन्द ! मैंने पहले ही आपको युद्धमे अनिवार्य चक्र और जब प्रदान की

थीं, अब आप इस युद्धसे निवृत्त हो जाड़ये । बरकरे लौट जाड़ये ।' यो कहकर महेश्वरने आज्ञाके जिना दधील, वीरवर रावण और ले वे पुत्रों और गणीके साथ अपने तारकाञ्च आदिके पुरोपर चक्रका प्रयोग निवासस्वानको बले गये।

नहीं किया था। जनाईन ! आप तो

उत्तम दिव्यभक्त था। मुनीसर ! तदननार चाहिये। मैं आपपर परम प्रसन्न हूँ। हरे ! वीर्यवान् श्रीकृष्ण, जिन्हें दिवकी आज्ञासे बहुत दिन पूर्व यह गर्वसे भरकर उत्पत्त हो

कीजिये।' तब मैंने इसे शाप देते हुए

कहा—'बोडे ही समयमें तेरी भुजाओंका

छेदन करनेवाला आयेगा। तब तेरा

सारा गर्व गरू जायगा।' (बाणकी ओर देखकर) कहा—'मेरी ही आज़ासे तेरी पुजाओंको काटनेवाले ये श्रीहरि आये हैं।" (फिर श्रीकृष्णसे) 'अब आप युद्ध चंद्र कर दीजिये और यर-सथको साथ ले अपने



लक्ष्मीं । पूर्वकालमें भी तो आपने मेरी उन दोनोंमें विजना करा दी और उनकी आज़ा

सनत्कमारणी योगीश्वर, साक्षात् परमात्मा और सम्पूर्ण झामुका कथन सुनकर अक्षत शरीरवाले ४१४ ७ मॅक्सि क्रिय्यूवर्ग =

श्रीकृष्णने सुदर्शनको रहेटा लिया और मिरको कैपाकर सहस्रों प्रकारके भाष भी विजयश्रीसे सुशोभित हो वे बाणासुरके प्रकट करता जाता था। इस प्रकार नृत्यमें अन्तःपुरमे पधारे । वहाँ उन्होंने रूपासहित यस्त हुए महाभक्त बाणासुरने महान् नृत्य अनिरुद्धको आश्वासन दिया और बाणहारा करके नतमलक हो प्रिश्चलकारी चन्द्रशेखर

पहुँचकर उसने नाना प्रकारके स्त्रोत्रोद्धारा यरदान माँगकर बलियुत्र महासुर बाण शिक्जीको स्तृति की और उन्हें प्रणाम अञ्चलि बाँधे सहकी स्तृति करने लगा। उस किया । फिर वह पार्दोसे ठुपकी लगाते हुए समय उसके नेत्रोंचे प्रेमके आँसू छलक आये और हाथोंको पुमाते हुए नाना प्रकारके थे। तदननार जिसके सारे अङ्क प्रेमसे आलीह और प्रत्यालीह आदि प्रमुख प्रफुल्लित हो उठे थे, वह बलिनन्दन स्थानकोंद्वारा सुन्नोधित नृत्योंमें प्रधान बाणासुर महेश्वरको प्रणाम करके मीन हो ताण्डवनृत्य करने लगा। उस समय वह गया। अपने भक्त बाणकी प्रार्थना सुनकर हजारों प्रकारसे मुसाद्वारा बाजा बजा रहा था। भगवान् शंकर 'तुझे सब कुछ प्राप्त हो और श्रीच-बीचमे भौहोंको पटकाकर तथा जायगा' यो कहकर वहीं अन्तर्थानं हो गये।

दिये गर्थ अनेक प्रकारके रवसमुद्रोंको भगवान् स्टको प्रसम्र कर लिया। तब नाव-प्रहण किया । ऊषाकी ससी परच योगिनी जानके प्रेमी भक्तवताल भगवान हर इर्पित चित्रलेखाको पाकर तो श्रीकृष्णको महान् हुयं होकर बाणसे बोले । हुआ । इस प्रकार शिवके आदेशानुसार जब रुद्रने कहा — बल्पियुत्र प्यारे बाण ! तेरे उनका सारा कार्य पूर्ण हो गया, तब वे नृत्वसे में संतुष्ट हो गया है, अतः देखेन्द्र ! श्रीहरि हदयसे शंकरको प्रणाम कर और तेरे मनमें जो अभिलापा हो, उसके अनुरूप बल्पित्र बाणासुरकी आज्ञा से परिवारसमेत वर माँग ले । अपनी परीको लौट गये । द्वारकामें पहेंचकर उन्होंने गरुडको विदा कर दिया। फिर शब्धुकी बात सुनकर देखराज बाणने इस हर्षपूर्वक चित्रोंसे मिले और खेंच्छानुसार प्रकार वर माँगा—'मेरे पाय भर जाये, आचरण करने लगे। यह फहा—'भक्तवार्द्रल ! तुम बारंबार अर्थात् मेरे व्रीहत्रका राज्य हो, देवताओंसे शिवजीका स्मरण करो। वे भक्तीपर तथा विशेष करके विष्णुसे मेरा वैरभाव अनुकाया करनेवाले हैं, अतः उन आदिगुरु मिट जाय, मुझर्चे रजोगुण और तमोगुणसे इंकरमें मन समाहित करके नित्य उनका युक्त दूषित दैत्यभावका पुन: उदय न हो, महोताच करो।' तब द्वेचरित हुआ मुझ्ये सदा निर्विकार श्रम्भु-भक्ति बनी रहे महामनस्वी बाण नन्दीके कहनेसे धैर्य धारण और क्षित्र-पन्तींपर घेरा खेह और सपसा करके तुरंत ही शिवस्थानको गया। वहाँ प्राणियोपर दयाधाव रहे।' याँ शासुसे

समल्हमारनी कहते है—सुने ! बाह्यद्भवती क्षपता बनी रहे, मुझे अक्षप इधर नन्दीश्वरने बाणासुरको समझाकर गणनायकल प्राप्त हो, द्योणितपुरमें जयापुत्र

तब शम्भकी कृपासे महाकालतको प्राप्त गुरुवनोके भी सद्गृह शुरुपाणि भगवान् हुआ रुद्रका अनुचर बाण परमानन्तर्मे निमम् | डोकरका बाणविषयक चरित, जो परमोत्तम हो गया । ज्यासजी ! इस प्रकार मैंने सम्पूर्ण है, कर्णप्रिय मधुर वसनोद्धरा तमसे वर्णन भुवनीमें नित्य क्रीडा करनेवाले समझ कर दिवा। (अध्याय ५५-५६)

गजासुरकी तपस्या, वर-प्राप्ति और उसका अत्याचार, शिवद्वारा उसका वध्, उसकी प्रार्थनासे शिवका उसका चर्च धारण करना और 'कृतिवासा' नामसे विख्यात होना तथा कृत्तिवासेश्वर-लिङ्गकी स्थापना करना

सनस्क्रमारजी कहते हैं--व्यासनी ! डोकरने उसपर प्रसन्न होकर इंख्यित वर अब परम प्रेमपूर्वक शक्षिमीलि जिल्लो उस माँपनेको कहा। चरित्रको शवण करो, जिसमें उन्होंने तब गजासूरने कडा—दिगम्बरस्वस्थ्य दे दिया कि वह कामके वश होनेवाले किसी भी खी या पुरुषसे नहीं परेगा, महाबली और सबसे अजेय होगा।

कर पाकर वह गर्वमें मर गया। सब दिशाओं तथा सब लोकपालोंके स्थानीयर प्रकरकी राजधानी आनन्दवन काशीपे कामविजयी हैं ही। उन्होंने घोर युद्धमें कारण निर्मल हो गया था, पुन: बोले। उसे इराकर विञ्चलमें पिरो लिया। तब ईश्वरने कड़-वानवरात्र ! तेरा यह

बिद्युरुद्वारा द्यनवराज गजासुरका वध किया। यहेशान ! यदि आप मुझपर प्रसन्न हैं तो वा । गजासर पहिचासाका पुत्र था । जब अपने विद्युत्वकी अग्निसे पवित्र हुए मेरे इस उसने सुना कि देवताओंसे प्रेरित होकर चर्चको आप सदा बारण किये रहें। विभी । देवीने मेरे पिताको मार दिया था, तब उसका में पुरुष गर्माकी निधि है, इसीहिस्ये मेरा यह बराला लेनेकी भावनासे उसने घोर तप वर्ष चिरकालतक इम तपरूपी अधिकी किया। उसके तपकी ज्यालाधे सब जलने ज्यालाये पड़कर भी दग्ध नहीं हुआ है। लगे। देवताओंने जाकर ब्रह्माजीसे अपना दिनन्तर ! यदि मेरा यह चर्म पुण्यवान न दुःख कहा, तब ब्रह्माजीने उसके सामने होता तो रणाहुणमें इसे आपके अङ्गोका प्रकट होकर उसके प्रार्थनानुसार उसे बरदान सङ्ग केसे प्राप्त होता । इंकर ! यदि आप तुष्ट हैं तो मुझे एक दूसरा वर और दीजिये । (बह या कि) आजसे आपका नाम 'कशियासा' विख्यात हो जाय।

सनस्मारको कहते हैं—मूने ! गजासुरको बात सुनकर भक्तवताल इंकरने उसने अधिकार कर लिया। अनामें भगवान् परम प्रसन्नतापूर्वक महिवासुरनन्दन गजसे कहा-'तथाल'-अच्छा, ऐसा ही होगा। जाकर वह सबको सताने लगा । देवताओंने तदननार प्रसन्नातमा भक्तप्रिय महेशान उस भगवान् इंकरसे प्रार्थना की। इंकर दानवराज गजसे, जिसका मन भक्तिके

उसने भगवान् शंकरका सावन किया । पायन शरीर मेरे इस मुक्तिसाधक क्षेत्र

संक्षित्र शिवपराण क

इसका नाम कृतिवासेश्वर होगा ! यह समस्त गचा । काशीनिवासी सारी जनता तथा

398 काशीमें मेरे लिक्के रूपमें स्थित हो जाय ! मुनीश्वर ! उस दिन बहुत बड़ा उत्सव मनाया

प्राणियोंके लिये मुक्तिदाता, महान् प्रमचनाण हर्षमप्र हो गये। विष्णु और ब्रह्मा

उस विज्ञाल चर्मको लेकर ओव लिया।

पातकोंका विनाशक, सम्पूर्ण लिङ्गोमे आदि देवताओंका मन ष्टर्पसे परिपूर्ण हो शिरोपणि और मोक्षप्रद होगा । यो कहकर भया । वे हाथ जोड़कर महेश्वरको नमस्कार दिगम्बर दिवने गजासुरके करके उनकी सुर्ति करने लगे। (अध्याच ५७)

#### दुन्दुभिनिर्हाद नामक दैत्यका व्याघ्ररूपसे शिवभक्तपर आक्रमण करनेका विचार और शिवद्वारा उसका वध

समलुक्तारजी कहते हैं—स्वासजी ! व्याधका रूप धारण करके उसे खा जानेका अब में चन्द्रमीरिक्षे उस चरित्रका वर्णन विचार किया; परंतु वह भक्त वृद्धवित्तसे कर्रुगा, जिसमें संकरजीने दुन्दुभिनिर्द्वाद नामक दैत्यको पास था। तुम सालयान होकर अवण करो। दितिपुत्र महावली हिरण्याक्षके विष्णुद्वारा मारे जानेपर वितिको बहुत दुःस हुआ। तब वेबधार् दुःदुधिनिद्वदिने उसको आश्वासन देकर यह निश्चय किया कि 'देवताओंके बल ब्राह्मण अधिप्रायका पता लग गया। तब दोकरने हैं। ब्राह्मण वष्ट हो जायेंगे तो यज्ञ नहीं होंगे, इसे मार झलनेका विचार किया। इतनेमें, यज्ञ न होनेपर देवता आहार न पानेसे निर्वल ज्यो ही उस देवने व्याधकपसे उस भक्तको हो जायेंगे । तब मैं उनपर सहज हो विजय पा लुँगा ।' यो विकारकर यह ब्राह्मणोंको भारने लगा। ब्राप्नणोका प्रधान स्थान वाराणसी कुत्राल वृद्धिवाले त्रिलोधन भगवान इंकर है, यह भोजकर तह काडी पहुँचा और वनमें

खाने लगा।

शिषदर्शनकी स्वालमा लेकर ध्यानमें तल्लीन हो रहा था, इसके लिये उसने पहलेसे ही पन्तरापी अन्तका विन्यास कर लिया था। इस कारण वह दैत्व असपर आक्रमण करनेमें समर्थं न हो सका। इधर सर्वव्यापी भगवान् राज्यको उस दुष्ट अववाले देत्यके

रक्षाके किये मणिखकप तथा भक्तरक्षणमें यहाँ प्रकट हो गये और उसे बगलमें वनवर बनकर समिधा होते हुए, जलमें दबोचकर उसके सिरधर वजसे भी कठोर जलचर बनकर स्नान करते हुए और रातमें पूँसेसे प्रहार किया। उस मुष्टि-प्रहारसे तथा व्याघ्र बनकर सोते हुए ब्रह्मणीको करिसमें दबोचनेसे वह व्याघ्र अत्यन्त व्यथित

अपना प्राप्त कनाना चाहा, त्यों ही जगतकी

हो गया और अपनी दहाइसे पृथ्वी तथा एक बार ज्ञिवराष्ट्रिके अवसरपर एक आकाज्ञको केपाता हुआ मृत्युका प्रास भक्त अपनी पर्णशालामें देवाधिदेव वन गया। उस मर्मकर शब्दको सुनकर त्रांकरका पूजन करके ध्यानस्थ बैठा था। तपस्थियोंका हृदय काँप उठा। वे सतमें बलाभियानी दैत्वराज दुन्दुभिनिह्नदिने ही उस शब्दका अनुसरण करते हुए उस

(अध्याय ५८)

स्थानपर आ पहुँचे । वहाँ परमेश्वर शिवको मुने ! जो मनुष्य व्याग्रेश्वरके प्राकट्यसे बगलमें उस पार्याको दबाये हुए देखकर सब अम्बन्ध रखनेवाले इस परमोत्तम चरित्रको लोग उनके चरणोंमें पड़ गये और जब-

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

जयकार करते हुए उनकी स्तृति करने लगे।

तदनसर महेश्वरने कहा-जो मनुष्य

यहाँ आकर श्रद्धापूर्वक मेरे इस स्थका दर्शन करेगा, निसांदेह मैं उसके सारे उपद्रवोंको नष्ट कर दूँगा । जो मानव मेरे इस चरित्रको सनकर और हृदयमें मेरे इस लिङका स्परण करके संग्राममें प्रवेश

करेगा, उसे अयज्य विजयकी प्राप्ति होगी।

पदायेगा, वह अपनी समस्त मनोवाञ्चित वस्तुओंको प्राप्त कर लेगा और अन्तर्मे सम्पूर्ण दःखाँसे रहित होकर मोक्षका भागी होगा । ज्ञिबलीलासम्बन्धी अक्षरोसे परिपूर्ण यह अनुपम आख्यान खर्ग, यहा और आयुक्त देनेवाला तथा पुत्र-

पौप्रकी युद्धि करनेवाला है।

सुनेगा अथवा दूसरेको सुनावेगा, पढ़ेगा या

## विदल और उत्पल नामक दैत्योंका पार्वतीपर मोहित होना और पार्वतीका कन्दुक-प्रहारद्वारा उनका काम तमाम करना,

# कन्दुकेश्वरकी स्थापना और उनकी महिमा

सनहरूमाओं कहते हैं-व्यासनी ! जिस प्रकार परमेश्वर दिखने संकेतसे दैत्यको लक्ष्य कराकर अपनी प्रियाद्वारा उसका वध

कराया था, उनके उस चरित्रको तुम पर्म प्रेपपर्वक अवण करो । विदल और उत्पल नामक दो महादैत्य शे । उन्होंने ब्राह्माजीसे

किसी पुरुषके हाबसे न मरनेका वर प्राप्त करके सब देवताओंको जीत लिया था। तब देवताओंने ब्रह्माजीके पास जाकर अपना द:ख सनाया । उनकी कष्ट-कहानी सुनकर ब्रह्माने उनसे कहा-'तुमलोग ज्ञिवासहित

शिवका आदरपूर्वक स्मरण करके धैर्य धारण करो । वे दोनों दैत्य निश्चय ही देवीके हाथों मारे जायेंगे। शिवासहित शिव परमेश्वर, कल्याणकर्ता और भक्तवत्सल है।

वे भीघ्र ही तमलोगोंका कल्याण करेंगे।

सनत्क्रगारजी कहते हैं-मूने ! देवोंसे

यों कहकर ब्रह्माजी दिवका स्मरण करते हुए मीन हो गये। तब देवगण भी आनन्दित होकर अपने-अपने धामको लौट गये। एक समय नारदनीके द्वारा पार्वतीके सौन्दर्यकी प्रशंसा सुनकर वे दोनों दैत्य उनका अपहरण करनेकी बात सोचने लगे और पार्वतीजी

आकाशमें विचरने लगे। वे दोनों घोर दराचारी थे। उनका मन अत्यन्त चञ्चल हो रहा बा। वे गणीका रूप धारण करके अभ्विकाके निकट आये। तब दृष्टोंका संहार करनेवाले शिवने अवहेलनापूर्वक उनकी

जहाँ गेंद उड़ाल गही थीं, वहीं ये जाकर

चञ्चलताके कारण तुरंत उन्हें पहलान लिया। फिर तो सर्वस्वरूपी महादेवने दुर्गतिनाशिनी दुर्गाको कटाक्षद्वारा सुचित कर दिया कि ये दोनों दैत्व हैं, गण नहीं। तात ! तब पार्यती

ओर देखकर उनके नेत्रोंसे प्रकट हुई

अपने स्वामी महाकौनुकी परमेश्वर जंकरके हर्वपूर्वक सुनता, सुनाता अश्ववा पदता है, उस नेप्रसंकेतको समझ गर्यो। तदनन्तर उसे भयका दुःख कहाँ। यह इस लोकमें सर्वज्ञ शिवकी अर्थोङ्गिनी पार्वतीने उस नाना प्रकारके सम्पूर्ण उत्तमोत्तम सुखाँको संकेतको समझकर उसी गेंद्रसे एक साथ भ्येगकर अन्तमे देवदर्शभ दिव्य गतिको प्राप्त ही उन दोनोंपर चोट की। तब पहादेवीकी कर लेना है। गेंदसे आहत होकर ये दोनों महावली दुष्ट बहाजी कहते हैं—मुनिसत्तम ! मैंने दैत्य चक्कर काटने हुए इसी प्रकार भूतलपर तुमसे स्डमंहिनाके अन्तर्गत इस युद्धायण्डका गिर पड़े, जैसे वायुके झोंकेसे चल्ल होकर वर्णन कर दिवा। यह सप्छ सम्पूर्ण दो पके हुए ताइके फल अपनी इंडलसे धनोरबोंका फल प्रदान करनेवाला है। इस टूटकर गिर पड़ते हैं अबचा जैसे क्लके प्रकार मैंने पूरी-की-पूरी फडसंहिताका आपातसे महागिरिके दो जिखर कर जाने वर्णन कर दिया। यह शियमीको सदा परम है। इस प्रकार अकार्य करनेके लिये ज्ञान त्रिय है और मुक्ति-मुक्तिरूप फल प्रदान उन दोनों पहादेत्योंको पराचायी करके वह करनेवाली है। गेंद लिङ्करूपमें परिणत हो गया। समस्त सुतवी कहते हैं—इस प्रकार बुष्टोंका निवारण करनेवाला वह लिङ्क जिवानुगामी प्रहापुत्र नारद शंकरक उत्तम कन्दुकेशके नाममे विख्यात हुआ और यहाको तथा हित्व-इतनायको सुनकर ज्येष्ट्रेशरके संघीप रिवत हो गया। काइतिमें कृतार्थ हो गये। यो मैंने संपूर्ण चरित्रोमें स्थित कन्द्रकेश्वर-लिङ्ग दुष्टोंका विनासक, प्रधान तथा कल्याणकारक यह ब्रह्मा और भोग-मोक्षका प्रदाता और सर्वटा सलुरुयो- बारहका संवाद पूर्णकपसे कह दिया, अब की समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाला तुष्हारी और क्या सुननेकी इच्छा है ? है। जो मनुष्य इस अनुषम आख्यानको

(आध्याय ५९)

॥ स्द्रसंहिताका युद्धखण्ड सम्पूर्ण ॥

॥ स्द्रसंहिता समाप्त ॥



#### शतरुद्रसंहिता

#### शिवजीके सद्योजात, वामदेव, तत्पुरुष, अघोर और ईशान नामक पाँच अवतारोंका वर्णन

में बन्दना करता है।

आप शामके उन अवनारोका वर्णन कीजिये, जिनके द्वारा उन्होंने सत्पुरुषोका कल्याण किया है।

सतजी बोले-शौनकजी ! आप तो मननजील व्यक्ति हैं, अतः अब मैं आपसे शिवजीके उन अवतारोका वर्णन करता है, आप अपनी इन्द्रियोंको बशमें करके सद्धक्तिपूर्वक मन लगाकर भ्रषण कीजिये । पुने ! पूर्वकालमें सनत्क्रमारजीने नन्दीशरसे, जो सत्परुषोंकी गति तथा शिवस्वरूप ही है. यही प्रश्न किया था; उस समय नन्दीश्वरने शिवजीका स्परण करते हुए उन्हें यों उत्तर दिया था।

बन्दे महानन्दरानन्तर्रालं महेश्वरं सर्वविभू महान्तम्। आ । यह उनका प्रथम अवतार कहलाता है । गौरंपियं कार्तिकविकाराजसमुद्धवं अंकरमादिदेवम् ॥ उस कल्पमें जब ऋषा परब्रह्मका ध्यान कर जो परमानन्द्रमय हैं, जिनको लीलाएँ रहे थे, उसी समय एक श्रेत और लोहित अनन्त हैं, जो ईखरोके भी ईखर, वर्णवाला शिखाधारी कुमार उत्पन्न हुआ। सर्वव्यापक, महान्, गौरीके प्रियतम तबा उसे देखकर ब्रह्माने मन-ही-मन विचार स्वामिकार्तिक और विधाराज गणेशको किया। जब उन्हें यह ज्ञात हो गया कि यह उत्पन्न करनेवाले हैं, उन आदिदेव शंकरकी पुरुष ब्रह्मरूपी परमेश्वर है, तब उन्होंने अञ्चलि बाँधकर उसकी वन्दना की। फिर शौनकजीने कहा-महाभाग मुतनी ! जब चुचनेखर ब्रह्माको पता लग गया कि आप तो (पुराणकर्ता) व्यासजीके जिप्य यह सद्योजात कुमार शिव ही है, तब उन्हें तथा ज्ञान और दयाकी निधि है, अतः अय महान् हर्ष हुआ। वे अपनी सद्बुद्धिसं बारंबार उस परव्रह्मका चिन्तन करने लगे। ब्रह्माजी ध्यान कर ही रहे थे कि वहाँ श्रेत वर्णवाले बार यशस्त्री कुमार प्रकट हुए। वे परमोत्कृष्ट् जानसम्पन्न तथा परव्रहाके खरूप थे। उनके नाम थे — सुनन्द, नन्दन, विश्वनन्द और डपनन्दन । ये सब-के-सब महात्मा थे और ब्रह्माजीके शिष्य हुए। इनसे बह ब्रह्मलोक व्याप्त हो गया। तदननार सद्योजातरूपसे प्रकट हुए परमेश्वर क्रियने परम प्रसन्न होकर ब्रह्माको ज्ञान तथा सुष्टिरचनाकी शक्ति प्रदान की। (यह सद्योजात नामक पहला अवतार हुआ।)

तदनचर 'रक्त' नामसे प्रसिद्ध बीसवाँ नन्दीश्वरने कहा मूने ! यों तो कल्प आया। उस कल्पमें ब्रह्माजीने सर्वेक्यापी सर्वेश्वर शिवके कल्प- रक्तवर्णका शरीर धारण किया था। जिस कल्पान्तरोमें असंख्य अवतार हुए हैं, तथापि समय ब्रह्माजी पुत्रकी कामनासे ध्यान कर इस समय में अपनी बुद्धिके अनुसार उनमेंसे रहे थे, उसी समय उनसे एक पुत्र प्रकट कुछका वर्णन करता हैं। उन्नीसवाँ कल्प, हुआ । उसके शरीरपर लाल रंगकी माला जो श्वेतलोहित नामसे विख्यात है, उसमें और लाल ही वस्त्र शोभा पा रहे थे। उसके शिवजीका 'सद्योजात' नामक अवतार हुआ नेत्र भी लाल थे और वह आभूषण भी लाल

 संक्षिप्त दिखपुराण ० 

रंगका ही धारण किये हुए था। उस महान् वर्ष व्यतीत हो गये, तब ब्रह्माजी प्रजाओंकी आत्मबलसे सम्पन्न कुमारको देलकर सृष्टि करनेकी इकासे दुःखी हो विचार करने ब्रह्माजी ध्यानस्थ हो गये। जब उन्हें ज्ञात हो गया कि ये वामदेव शिव हैं, तब उन्होंने हाब जोड़कर उस कुमारको प्रणाम किया।

तत्पश्चात् उनके विरजा, विवाह, विद्योक और विश्वभावन नामके चार पुत्र उत्पन्न हुए,

जो सभी लाल वस धारण किये हुए थे। तब वामदेव-रूपधारी परमेश्वर ज्ञान्सुने परम

प्रसन्न होकर ब्रह्माको ज्ञान तथा सृष्टिरचनाकी शक्ति प्रदान की। (यह 'वामदेव' नामक दूसरा अवतार हुआ ।)

इसके बाद इक्रीसर्वो करूप आया, जो 'पीतवासा' नामसे कहा जाता वा। उस कल्पमें महाभाग ब्रह्मा पीतवस्त्रधारी हुए।

जब वे पुत्रकी कामनासे ध्यान कर रहे थे, उस समय उनसे एक महातेजस्ती कुमार जत्मल मुआ। उस प्रोद कुमारकी भुजाएँ

विद्याल थी और उसके शरीरपर पीताम्बर **क्रालमला रहा था। उस ध्यानमध्र बालकको** देखकर ब्रह्माजीने अपनी युद्धिके बलसे उसे 'तत्पुरुष' शिव समझा। तब उन्होंने

ध्यानयुक्त चित्तसे सम्पूर्ण लोकोद्वारा कृष्णकण्ठधृक् । इस प्रकार उत्पन्न होकर नमस्कृत महादेवी शोकरी गायत्री (तत्पुरुयाय इन महात्पाओंने ब्रह्माजीको सृष्टिरव्यनाके विदाहे महादेवाच धीमहि) का जप करके उन्हें निमित्त महान् अद्भुत 'घोर' नामक योगका नमस्कार किया, इससे महादेवजी प्रसन्न हो। प्रचार किया । (यह 'अधोर' नामक खौथा तत्पश्चात् उनके पार्श्वभागसे अवतार हुआ।)

पीतवस्त्रधारी दिव्यकुमार प्रकट हुए, वे 'तत्पुरुष' नामक तीसरा अवतार हुआ।)

मुक्ट भी काला था और ख्रानके पश्चात् अनुलेयन—चन्दन भी काले रंगका ही द्या । उन घयंकर-पराक्रमी, महामनस्वी,

लगे। उस समय उन महातेजस्वी ब्रह्माके समक्ष एक कुमार उत्पन्न हुआ। उस

महापराक्रमी बालकके शरीरका रंग काला

था। वह अपने तेजसे उद्दीप्त हो रहा था तथा काला वस, काली पगड़ी और काला

यज्ञोपबीत धारण किये हुए था। उसका

देवदेवेदर, अलीकिक, कृष्णपिङ्गल वर्णवाले अधोरको देखकर ब्रह्माजीने उनकी वन्दना की। तत्पक्षात् ब्रह्माजी उन मकवताल अविनाशी अधोरको इहारूप

समझकर इष्ट वचनोद्वारा उनकी सुति करने

लगे । तब उनके पार्श्वभागसे कृष्णवर्णवाले तथा काले रंगका अनुलेपन धारण किये हुए चार पहामनस्त्री कुमार उत्पन्न हुए। ये सब-के-सब परम तेजस्वी, अख्यक्तनामा तथा जियसरीखे रूपवाले थे। उनके नाम वे—कुणा, कृषाशिख, कृष्णास्य और

मुनीश्वरो ! तदनन्तर ब्रह्माका दूसरा सब-के-सब योगमार्गके प्रवर्तक हुए। (यह कल्प प्रारम्भ हुआ। वह परम अद्भुत था और 'विश्वरूप' नामसे विख्वात था। उस तत्पश्चात् स्वयम्भू ब्रह्माके उस पीतवर्ण कल्पमें जब ब्रह्माजी पुत्रकी कामनासे

नामक कल्पके बीत आनेपर पुन: दूसरा मन-ही-मन शिवजीका ध्यान कर रहे थे, कल्प प्रवृत्त हुआ । उसका नाम 'शिव' द्या । उसी समय महान् सिंहनाद करनेवाली जब एकार्णवकी दशामें एक सहस्र दिव्य विश्वरूपा सरस्वती प्रकट हुई तथा उसी

प्रकार परमेश्वर भगवान् ईज्ञान प्रादुर्भृत हुए, भोग्य सर्वज्ञमे अखिष्टित है। पिनाकधारी

जिनका वर्ण शुद्ध स्फटिकके समान उञ्चल दिवका जो अघोर नामक तीसरा खरूप है, था और जो समस्त आभूषणोसे विभूषित वह बर्मके लिये अङ्गोसहित बुद्धितत्त्वका

सुन्दर रूपवाले तथा अरूप ईशानको अहंकारका अधिष्ठान है। वह सदा अनेको

देखकर ब्रह्माजीने उन्हें प्रणाप किया । तब प्रकारका कार्य करता रहता है । विचारशील प्रक्रिसहित विभू ईशानने भी ब्रह्मको बुद्धियानीका कथन है कि शंकरका

सन्धार्गका उपदेश देकर बार सुन्दर ईक्शनसंक्रक खरूप सदा कर्ण, घाणी और बालकोंकी कल्पना की। उन उत्पन्न हुए सर्वाच्यापी आकाशका अधीश्वर है तथा शिशुओंका नाम था—जदी, मुण्डी,

शिक्षण्डी और अर्थभुण्ड। वे योगानुसार और स्वर्शगुणविशिष्ट वायुका स्वामी है। सद्धर्मका पालन करके योगगतिको प्राप्त प्रनीचीगण अधोर नामवाले रूपको शरीर, हो गये। (यह 'ईशान' नामक पाँचवाँ रस, रूप और अधिका अधिष्ठान बतलाते

अवतार हुआ () जगत्की हितकापनासे संद्योजात आदि जाता है। प्राण, उपाध, गन्ध और पृथ्वीका अवतारीका प्राफट्य संबोपसे वर्णन किया। ईबर जिवजीका सद्योजात नामक रूप

ठनका यह सारा लोकहितकारी व्यवहार बताया जाता है। कल्याणकामी पनुष्योंको याबातध्यरूपसे ब्रह्माण्डमें वर्तमान है। शंकाजीके इन खरूपोकी सदा प्रयसपूर्वक पहेश्वरकी ईप्रान, पुरुष, योर, वापदेव और कब्दना करनी वाहिये; क्योंकि ये ब्रहा—ये पाँच मुर्तियाँ विद्रोयरूपसे प्रसिद्ध क्षेत्र:प्राप्तिमें एकमात्र हेतु हैं। जो चनुष्य इन है। इनमें ईशान, जो शिवस्वरूप तथा सबसे सद्योजात आदि अवतारोंके प्रायन्त्यको

प्रकृतिके भोक्ता क्षेत्रज़में निवास करता है। काम्य भोगोंका उपभोग करके अन्तमें शिवजीका दूसरा खरूप तत्पुरूप नापसे परमगतिको प्राप्त होता है।

ख्यात है। वह गुणोंके आध्रयरूप तथा

थे। उन अजन्या, सर्वव्यापी, सर्वान्तर्यापी, विस्तार करके अंदर विराजधान रहता है। सब कुछ प्रदान करनेवाले, सर्पावरूप, वापदेव नामवाला शंकरका बीधा स्वरूप

यहेंचरका पुरुष नामक रूप त्वक, पाणि है। इंकरजीका वामदेवसंत्रक खरूप सर्वज सनस्क्रमारजी ! इस प्रकार मैंने रसना, पायु, रस और जलका साधी कहा

बड़ा है, पहला कहा जाता है। वह साक्षात् पढ़ता अथवा सुनता है, यह जगत्में समस (अध्याय १)

शिवजीकी अष्ट्रपूर्तियोंका तथा अर्घनारीनररूपका सविस्तर वर्णन

नन्दीशरजी करते हैं-ऐश्वर्यशास्त्र अतएव सुसादाता है। तात ! यह जगत् उन मुने ! अब तुम महेश्वरके उन श्रेष्ठ पामेश्वर प्रामुकी आठ मूर्तियोंका स्वरूप ही अवतारोंका वर्णन अवण करो, जो लोकमें हैं। जैसे सुतमें मणियाँ पिरोवी रहती हैं, उसी

सबके सम्पूर्ण कार्योको पूर्ण करनेवाले तरह यह विद्व उन अष्ट्रपूर्तियोमे व्याप्त होकर

 संक्षित्र दिखपराण क 

855

स्थित है। वे प्रसिद्ध आठ मूर्तियाँ वे खोकमे पुत्र-पात्र आदिको प्रसन्न देखकर हैं—ज्ञवं, भव, रुद्र, उप्र, भीम, पञ्चपति, पिता हर्षित होता है, उसी तरह विश्वको ईशान और महादेव । शिवजीके इन शर्य पलीभाँति हर्षित देखकर शंकरको आनन्द आदि अष्टपूर्तियोद्वारा पृथ्वी, जल, अग्रि, पिलता है। इसलिये चदि कोई किसी **भी** 

अधिष्ठित है। शास्त्रका ऐसा निश्चय है कि कल्याणकर्ता महेश्वरका विश्वम्बरात्मक ख्य ही चराचर विश्वको धारण किये हुए है। परमात्मा जिल्लाहरू ह्या जो

वाय, आकाश, क्षेत्रज्ञ, सूर्व और सदमा

समस्त जगतको जीवन प्रदान करनेवासा है, 'घव' नामसे कहा जाता है। जो जगत्के बाहर-भीतर वर्तमान है और स्वयं ही विश्वका भरण-पोषण करता तथा स्पन्ति होता है, उप्ररूपधारी प्रभुके उस रूपको सत्पुरुष 'उप्र' कहते हैं। महादेखका जो

सबको अवकाश देनेवाला सर्वच्यापी आकाशात्पक रूप है, उसे 'भीम' कहते हैं। वह भूतवन्त्रका भेदक है। जो रूप समस्त आत्याओंका अधिद्वान, सम्पूर्ण क्षेत्रोमें निवास करनेवाला और जीवोंके भव-पात्रका छेदक है, उसे 'प्रशुपति'का रूप समझना चाहिये। महेश्वरका सम्पूर्ण जगत्को प्रकाशित करनेवाला जो सूर्य

नामक रूप है, उसे 'ईशान' कहते हैं। वह द्युलोकमें भ्रमण करता है। अमृतमयी रिमयोवाला जो चन्त्रमा सम्पूर्ण विश्वको आह्रादित करता है, शिवका वह रूप 'पहादेव' नामसे पुकास जाता है। 'आल्पा' परमात्मा शिवका आठवीं रूप है। यह पूर्ति अन्य मूर्तियोकी व्यापिका है। इसलिये मारा विश्व शिवमय है। जिस प्रकार वृक्षके

कामनाओंको पूर्व करनेवाला है। (सृष्टिके आदिमें) जब स्रष्टिकर्ता ब्रह्माद्वारा रखी हुई सारी प्रजार्ध विस्तारको नहीं प्राप्त हुई, तब ब्रह्मा बम द:समे दु:स्वी हो चित्ताकुल हो गये । उसी सपय यो आकाशवाणी हुई— 'ब्रहान् । अब भैथुनी मुष्टिकी रचना करो ।'

भजन करो ।

देहधारीको कष्ट देता है तो निसंदेह मानो

उसने अष्टपूर्ति शिवका ही अनिष्ट किया है।

सनक्रपारजी ! इस प्रकार भगवान् दिव

अपनी अष्टपूर्तियोद्धारा समस्त विश्वको अधिष्ठित करके विराजमान है, अतः तुम

पूर्ण भक्तिभावसे उन परम कारण स्त्रका

सुनो । महाप्राज ! वह रूप ब्रह्माकी

प्रिय सनकुमारजी ! अब तुम दिवजीके अनुषय अर्धनारीनररूपका वर्णन

उस व्योगवाणीको सुनकर ब्रह्माने मैथुनी सृष्टि उत्पन्न करनेका विचार किया; परंतु इससे पहले नारियोंका कुल ईशानसे प्रकट ही नहीं हुआ था, इसलिये पदायोनि ब्रह्मा मैशूनी सृष्टि रचनेपें समर्थ न हो सके। तब से यों विचार कर कि शम्मुकी कुपाके बिना मैचनी प्रजा उत्पन्न नहीं हो सकती, तप करनेको उद्यत हुए। उस समय ब्रह्मा

पराञ्चलि शिवासहित परमेश्वर शिवका प्रेमपूर्वक हृदयमें ध्यान करके घोर तप करने लगे। तदननार तपोऽनुष्ठानमें लगे हुए मूलको सींबनेसे उसकी शाखाएँ पुष्पित हो। ब्रह्माके उस तीव्र तपसे श्रोडे ही समयमें जाती हैं. उसी तरह शिवका पूजन करनेसे शिवजी प्रसन्न हो गये। तब वे कप्टहारी शिवस्वरूप विश्व परिपुष्ट होता है। जैसे इस शंकर पूर्णसचिदानन्दकी कामदा मूर्तिमें

लेटकर उन्हें प्रणाम किया और फिर वे हाश जोडकर स्तृति करने लगे। तब विश्वकर्ता देवाधिदेव महादेव महेश्वर परम प्रसन्न होकर ब्रह्मासे मेघकी-सी गन्भीर वाणीमें बोले।

\*\*\*\*\*\*\*\*



उनसे प्रार्थना करने लगे।

ब्रह्माने कहा — शिवे ! सृष्टिके प्रारम्भ में हैं, हैसते हुए जगदम्बिकासे बोले ।

प्रविष्ट होकर अर्धनारीनरके रूपसे ब्रह्माके तुन्हारे पति देवाधिदेव परमातमा सम्भुने मेरी निकट प्रकट हो गये ! उन देवाधिदेव सृष्टि की थी और (मेरेद्वारा) सारी शंकरको पराशक्ति शियाके साथ आया प्रजाओकी रचना की थी। शिवे ! तब मैंने हुआ देख ब्रह्माने दण्डकी भाँति भूमिपर देवता आदि समस्त प्रजाओंकी मानसिक मृष्टि की; परंतु बारंबार रचना करनेपर भी उनकी युद्धि नहीं हो रही है, अत: अब मैं ह्यी-पुरुषके समागमसे उत्पन्न होनेवाली संक्रिका निर्माण करके अपनी सारी प्रमाओकी वृद्धि करना जाहता है। किंतु अभीतक तुमसे अक्षय नारीकुलका प्राकटा नहीं हुआ है, इस कारण नारीकुलकी सृष्टि करना मेरी शक्तिके बाहर है। बुँकि सारी इतित्योंका उद्गमस्वान तुम्ही हो, इसलिये में तम अखिलेशरी परमा शक्तिसे प्रार्थना करता है। क्षित्रे ! मैं तुन्हें नमस्कार करता है. तुम मुझे नारीकुलकी सृष्टि करनेके लिये प्रक्ति प्रदान करो; क्योंकि शिवप्रिये ! इसीको तुम जराजर जगतुकी उत्पत्तिका कारण समझो । वरदेश्वरि ! मै तुमसं एक और वरकी याचना करता है, जगन्यात: ! कृपा करके उसे भी मुझे दीजिये । मैं तुम्हारे ईश्वरने कहा-महाभाग वस्त । मेरे चरणोंमें नमस्कार करता है। (वह वर यह थारे पुत्र पितामह ! मुझे तुम्हारा सारा है—) 'सर्वव्यापिनी जगजननि ! तुम मनोरध पूर्णतया ज्ञात हो गया है। तुमने जो अराखर जगत्की वृद्धिके लिये अपने एक इस समय प्रजाओंकी वृद्धिके लिये योर तप सर्वसमर्थ स्वपसे मेरे पुत्र दक्षकी पुत्री हो किया है, तुम्हारे उस तपसे मैं प्रसन्न हो गया जाओ ।' ब्रह्माद्वारा यो यन्धना किये जानेपर' हैं और तुम्हें तुम्हारा अभीष्ट प्रदान करूँगा। परमेश्वरी देवी ज्ञिवाने 'तथास्तु—ऐसा ही यो खभावसे ही मध्र तथा परम उदार क्चन होगा' कहकर वह शक्ति ब्रह्माको प्रदान कर कड़कर शिवजीने अपने शरीरके अर्धभागसे ही । सतरां जगन्मधी शिवशक्ति शिवादेवीने शिवादेवीको पृथक् कर दिया । तब शिवसे अपनी भौडोंके मध्यभागसे अपने ही समान पुशक होकर प्रकट हुई उन परमा शक्तिको प्रधावाली एक शक्तिकी रचना की। उस देखकर ब्रह्मा विनम्रभावमे प्रणाम करके शक्तिको देखकर देवश्रेष्ठ भगवान् शंकर, जो लीलाकारी, कष्टहारी और कृपाके सागर

शिवजीने कहा-'देवि ! परमेष्टी प्रविष्ट हो गर्यी । तत्पश्चात् भगवान् शंकर भी ब्रह्माने तपस्याद्वारा तुम्हारी आराधना की है, तुरंत ही अन्तर्धान हो गये। तभीसे इस लिया । मुने । इस प्रकार ज़िवादेवी ब्रह्माको सत्प्रस्योंके लिये सङ्कटायक है। अनुपम शक्ति प्रदान करके शम्पके शरीरमें

अतः अब तुम उनपर प्रसन्न हो जाओ और लोकमें खी-भागकी कल्पना हुई और मैथूनी उनका सारा मनोरव पूर्ण करो।' तब सष्टि चल पटी: इससे ब्रह्माको महान् शिवादेवीने परमेश्वर शिवकी उस आज्ञाको आनन्द प्राप्त हुआ। तात ! इस प्रकार मैंने सिर झुकाकर प्रहण किया और ब्रह्माके तुमसे शिवजीके महान् अनुपप अर्धनारी-कथनानुसार दक्षकी पुत्री होना स्वीकार कर नगर्धरूपका वर्णन कर दिया, यह (अध्याय २-३)

#### वाराहकल्पमें होनेवाले शिवजीके प्रथम अवतारसे लेकर नवम ऋषभ अवतारतकका वर्णन

होंगे । उनके नाम होंगे—श्रेत, श्रेतशिख, शिष्योंको साथ ले व्यासकी सहायता करूँगा

नन्दीशरजी कहते हैं—सर्वज श्रेताध और धेतलोहित। वे चारों सनत्कुमारजी ! एक बार रुद्धने हर्षित होकर स्वानयोगके आक्षयसे मेरे नगरमें जायेंगे। ब्रह्माजीसे शंकरके चरित्रका प्रेमपूर्वक वर्णन वहाँ वे मुझ अविनाशीको तत्त्वतः जानकर प्रकार है ()

शिवजीने कहा था-ब्रह्मन ! बाराइ-कल्पके सानवें मन्वन्तरमें सम्पूर्ण लोकोंको प्रकाशित करनेवाले भगतान कल्पेश्वर, जो तुम्हारे प्रपीत्र हैं, वैवस्क्त मनके पत्र होंगे। तब उस मन्बन्तरकी चतुर्यगियोंके किसी द्यपरश्रममें में लोकोपर अनुग्रह करने तथा ब्राह्मणोंका हित करनेके लिये प्रकट हैंगा।

किया था। वह चरित्र सदा परम सुखदायक भेरे भक्त हो जायैंगे तथा जन्म, जरा और है। (उसे तुम अवण करो। वह चरित्र इस मृत्युमें रहित होकर परव्रहाकी समाधिमें लीन रहेंगे। वत्स पितायह ! उस समय मन्ध्य ध्यानके अतिरिक्त दान, धर्म आदि कर्महेतक सापनोद्वारा भेरा दर्जन नहीं या सकेंगे । दसरे द्वापरमें प्रजापति मत्य ख्यास होंगे । उस समय मैं कल्प्यगमें सतार नामसे उत्पन्न होऊँगा। वहाँ भी मेरे दुन्दुचि, शतरूप, हवीक तथा केतुमान् नामक चार बेदवादी द्विज शिष्य होंगे। वे चारों ध्यानयोगके बलसे भेरे ब्रह्मन् ! युग-प्रवृत्तिके अनुसार उस प्रदाप नगरको जायेगे और मुझ अविनाशीको चतुर्युगीके प्रथम द्वापरयुगमें जब प्रभू खर्च तत्त्वतः जानकर मुक्त हो जार्वगे। तीसरे ही व्यास होंगे, तब मैं उस कलियुगके अन्तमें द्वापरमे जब भागंव नामक व्यास होंगे, तब मैं ब्राह्मणीके हितार्थ शिवासहित क्षेत्र नामक भी नगरके निकट ही दमन नामसे प्रकट महामुनि होकर प्रकट हैंगा। उस समय होऊँगा। उस समय भी मेरे विशोक, विशेष, हिमालयके रमणीय शिखर छागल नामक विपाप और पायनाञ्चन नामक चार पत्र पर्वतश्रेष्ठपर मेरे ज़िस्ताधारी चार क्षिम्य उत्पन्न होंगे । चतुरानन ! उस अवतारमें मैं

और उस करिन्युगर्ये निवृत्तिमार्गको सुदृढ़ द्वापरके आनेपर युनिवर वसिष्ठ सेदोंका बनाऊँगा। चौथे ग्रुपरपें जब अङ्किय स्थास विभाजन करनेवाले बेदव्यास होंगे। कहे जायैंगे, उस समय मैं सुद्धेत नामसे योगजितम ! उस युगमें भी मैं दक्षिवाहन अबतार हुँगा । उस समय भी मेरे चार नायसे अवतार हुँगा और व्यासकी सहायता योगसाथक महाला पुत्र होंगे। जहान् ! करूँगा। उस समय कपिल, आसुरि, नाम बतलाता है, सुनो-सनक, सनातन, प्रभावशासी सनदन और सर्वव्यापक निर्मल तथा अहंकाररहित सनत्कुपार । उस समय भी कड़ नापधारी मैं सकिता नामक व्यासका सहायक बनुवा और नियुत्ति-मार्गको बढ़ाऊँगा । पुनः छठे ह्यपरके प्रवत्त होनेपर जल मृत्यु लोककारक ज्यास होंगे और बेटोंका विचालन करेंगे, उस समय भी भै व्यासकी सहायता करनेके लिये लोकाश्चि नामसे प्रकट होऊँगा और निवृत्ति-पश्चकी उसति करूँगा। यहाँ भी मेरे चार दुवतनी शिष्य होगे। उसके नाम होंगे-स्थामा, विरजा, संजय तथा विजय । विधे ! सातवे द्वापरके आरम्भपें जब प्रातकत नामक व्यास होंगे, उस समय भी मैं वोगमार्गमें परम निपुण जैगीषस्य नापसे प्रकट होईया और काशीपरीपे गुफाके अंदर दिव्यदेशमें कुशासनपर बैठकर योगको सुदृह बनाऊँगा

उनके नाम होंगे—सुमुख, दुर्मुख, दुर्दम और पश्चशिक्ष और शाल्वल नामवाले मेरे चार दुरतिक्रम । उस अक्षमरपर भी इन शिष्योंके योगी पुत्र उत्पन्न होंगे, जो सेरे ही समान साब में व्यासकी सहावतामें रूगा रहेगा। होंगे। ब्रह्मन् ! नवीं चतुर्युंगीके द्वापरयुगमें पाँचवें द्वापरमें सबिता व्यास नामसे कहें मुनिजेष्ट सारस्वत व्यास नामसे प्रसिद्ध होंगे। जायेंगे। तब में कड़ नामक महातपसी उन व्यासके निवृत्तिमार्गकी पृद्धिके लिये योगी होकैया। ब्रह्मन् ! वहाँ भी मेरे बार स्थान करनेपर में ऋषभनामसे अवतार योगसाधक महात्मा पुत्र होंगे। उनके हुँगा। उस समय पराधर, गर्न, भागंव तथा निरीहा नामके बार महायोगी मेरे शिष्य होंगे। प्रजापते ! उनके सहयोगसे में योगमार्गको सुदह जनाऊँगा । सन्दने ! इस प्रकार में व्यासका सहायक बनुगा। ब्रह्मन् । उसी रूपसे में बहत-से द:सी भक्तोपर दवा करके उनका भवसागरसे उद्धार करूँगा। भेरा वह ऋषभ नामक अवतार योगपार्गका प्रवर्तक, सारस्वत व्यासके मनको संतोष देनेवाला और नाना प्रकारसे रक्षा करनेवाला होगा। उस अवतारमें में भद्रायु नामक राजकुभारको, जो विषदोषसे घर जानेके कारण पिताहारा न्वाग दिचा जायगा, जीवन प्रदान फरूँगा। तदनन्तर उस राजपुत्रकी आयुक्ते सोलहवें वर्षमें त्रह्मभ ऋषि, जो मेरे ही अंश हैं, उसके घर प्रधारेंगे । प्रजापते ! इस राज्यक्रमारकारा पुनित होनेपर वे सद्द्रपद्यारी कृपाल मृति उसे राजधर्मका उपदेश करेंगे। तत्पश्चात् थे तथा शतकतु नामक ब्यासकी सहायता और दीनधत्सल मुनि इर्षित चित्तसे उसे दिव्य संसारभयसे भक्तोंका उद्धार कर्मगा। उस कवच, त्रङ्ग और सम्पूर्ण शत्रुओंका विनाश युगमें भी मेरे सारस्वत, योगीश, मेचवाड करनेवाला एक वसकीला खड्ग प्रदान और सुवाहन नामक बार पुत्र होंगे। आठवें करेंगे। फिर कृपापूर्वक उसके शरीरपर

 संदिक्त विवयराज ७ 398 

दोनोंद्वारा पुजित हो प्रभावकारणे ऋषभ मृति होगा। मैंने उसका वर्णन तुन्हें सुना दिया। स्वेच्छानुसार चले जायेंगे। ब्रह्मन् ! तब यह ऋषप-चरित्र परम पावन, महान् तथा राजर्षि भद्रायु भी रिपुगणोंको जीतकर सर्ग, यज्ञ और आयुको देनेवाला है; अत:

और कीर्तिमालिनीके साथ विचाह करके इसे प्रयत्नपूर्वक सनाना चाहिये। धर्मपूर्वक राज्य करेगा। मुने ! मुझ

(अध्याव ४)

### शिवजीद्वारा दसवेंसे लेकर अड्डाईसवें योगेश्वरावतारोंका वर्णन

महामृति बलि नामसे उत्पन्न हुँगा। वहाँ भी जायेंगे। सतरहवी चतुर्युगीके द्वापरयुगमें मेरे सुधामा, काञ्चप, वसिष्ठ और विरजा देवकृतञ्जय व्यास होंगे, उस समय मैं

भ्रम लगाकर उसे बारह हजार हाथियोंका अंकरका वह ऋषभ नामक नवीं अवतार बल भी देंगे। यो मातासहित भद्रायुको ऐसा प्रभाववाला होगा, वह सत्पुरुपोंकी भलीओंति आश्वासन देकर तथा उन गति तथा दीनोंके लिये बन्यु-सा हितकारी

हिमालयके रमणीय दिश्वर पर्यतोत्तम होंगे, उस समय मैं अङ्क्रिसके वंशमें गीतम भुगुतहुपर निवास करेंगे। वहाँ भी मेरे नामसे उत्पन्न होउँगा। उस करियुगर्मे भी शुतिबिदित बार पुत्र होंगे। उनके नाम अत्रि, बशद, स्रवण और स्रविष्कट मेरे पुत्र होंगे--- भृद्धः, बलबन्धः, नरामित्र और होंगे। यंद्रहवें द्वापरमें जब प्रव्यासींण व्यास तपोधन केतुराह । न्यारहवे द्वापरमे जब होने, उस समय में हिमालयके पृष्ठभागमें त्रिवृत नामक व्यास होंगे, तब मैं कलियुगमें क्खित वेदशीर्थ नामक पर्वतपर मरस्वतीके गहाब्रारमें तप नामसे प्रकट होऊँगा। वहाँ उत्तरतटका आश्रय ले बेहिहारा नामसे अवतार भी मेरे लम्बोदर, लम्बाक्ष, केवलम्ब और प्रष्टण करूँगा। उस समय पहापराक्रमी

समाप्त होनेपर कलियुगमें हेमकञ्चकमें कुनेत्रक। जाकर अत्रि नामसे अवतार छैगा और सोलहर्वे द्वापरयुगमें जब व्यासका नाप

व्यासकी सहायताके लिये निवृत्तिपार्गको देव होगा, तब मैं योग प्रदान करनेके लिये प्रतिष्ठित करूँगा। महामुने ! वहाँ भी मेरे परम पुण्यमय गोकर्णवनमें गोकर्ण नामसे

शिवजी कहते हैं—ब्रह्मन् ! इसवे नामक चार सुन्दर पुत्र होंगे। बीदहवी

द्वापरमें त्रिधामा नामके मुनि व्यास होंगे । वे बतुर्युगीके द्वापरयुगमें जब रक्ष नामक व्यास

प्रराज्यक नामक बार दुढ़बती पुत्र होंगे। वेद्दिश ही मेरा अख होगा। वहाँ भी मेरे बार बारहवीं चतुर्युगीके द्वापरयुगमें अततेज। दुढ़ पराक्रमी पुत्र होंगे। उनके नाम नामके वेदव्यास होंगे। उस समय मैं द्वापरके होंगे-कांग, कृष्णिबाह, कुशरीर और

सर्वज्ञ, समबुद्धि, साध्य और शर्व नामक प्रकट होकैंगा। यहाँ भी मेरे काश्यप, उशना, चार उत्तम योगी पुत्र होंगे । तेरहवें हापरयुगमें च्यवन और बहस्पति नामक चार पुत्र होंगे । जब धर्माबरूप नारायण व्यास होंगे, तब मैं ये जलके समान निर्मल और योगी होंगे तथा पर्वतश्रेष्ठ गन्धमादनपर वालविल्याश्रममें उसी मार्गके आश्रयसे शिवलोकको प्राप्त हो

हिपालयके अत्यन्त ऊँचे एवं रफ्णीय शिखर पुत्र उत्पन्न होंगे । बाईसवीं चतुर्युपीके द्वापरमें महालय पर्यंतपर गुहावासी नामसे अवनार जय शुष्पायण नामक व्यास होंगे, तब मैं भी धारण करूँगाः क्योंकि हिमालय जिल्हेल काराणसायुरीये लाबुली भीम नामक कष्ठलाता है । वहीं उतस्य, वामदेव, महामुनिके रूपमें अवतरित होऊँगा। उस महायोग और महाचल नामके मेरे पुत्र भी कल्यिगमें इन्द्रसहित समल देवता मुझ होंगे । अठारहवी चतुर्युगीके द्वापरयुगमें जब इलायुक्रभारी दिवका दर्शन करेंगे । उस अलक्षय ब्यार होंगे, तब में हिमालयके उस अवतारमें भी मेरे भल्तवी, मधु, पिडू और सन्दर शिक्तरपर, जिसका नाम शिक्षपत्री धेनकेतु नामक कार परम धार्मिक पुत्र होंगे। पर्वत है और जहाँ भहान् पुण्यमय सिद्धक्षेत्र तेईसवी बतुर्युगीमें जब तृणविन्दु मुनि त्यास तथा सिद्धोक्का सेवित शिक्षपतीयन भी है होंगे, तब मैं सुन्दर कालिक्करगिरियर श्रेत शिरपण्डी नामसे उत्पन्न होडेगा। वहाँ भी नामसे प्रकट होडेगा। वहाँ भी मेरे दक्षिक, बाच:सवा, ठर्चाक, इयावास्य और पतीकर नामक मेरे चार तपस्त्री पुत्र होंगे। उजीसवें हायरमें महामुनि भरद्वात्र बवास होंगे। उस समय भी में हिवालयके दिखाएर माली नामसे उत्पन्न होऊँगा और मेरे सिरपर लेखी-रहेकी जटाएँ होगी। चहाँ भी मेरे सागरके-से गम्बीर खभाववाले हिरण्यनामा, कोसल्य, त्येकाक्षि और प्रचिमि नामक पुत्र होने। बीसवी चतुर्वगीके हायरमें होनेवाले ल्यासका नाम गोलम होगा। तब मैं भी हिमवान्के पृष्ठभागमें स्थित पर्वतश्रेष्ट अद्वरासपर, जो सदा देवता, यनुष्य, यक्षेत्र, सिद्ध और चारणोद्धारा अधिद्वित रहता है. अव्हास नामसे अवतार धारण करूँगा। उस युगके पन्थ्य अङ्गतसके प्रेमी होंने । उस समय भी भेरे उत्तम योगसच्यत्र सार पुत्र होंगे। उनके नाम होंगे-सुमन, वर्धीर, विश्वन् कथन्य और कृणिकमार । इक्रोसवें द्वापरयुगमे जब वाचःश्रवा नामके व्यास

बुहदश्च, देवक और कवि नामसे प्रसिद्ध सार तपस्वी युत्र होंगे । चौद्यीसर्वी चतुर्युगीमें जब ऐसपंशाली चञ्च व्यास होंगे तब उस युगर्म में नैमिषक्षेत्रमें शूली नायक बहायोगी होकर डत्पन्न हूँगा । उस युगमें भी घेरे जार तपस्त्री डिच्य होंगे। उनके नाम होगे—आसिहोत्र, अफ्रिवेदा, युवनाव और इच्छ्रम् । प्रशीसवे द्वापाने जब व्यास शक्ति नामसे प्रसिद्ध होंगे, तक में भी प्रभावशास्त्री एवं दण्डवारी बहायोगीके रूपये प्रकट हुँगा। येरा नाम पुण्डीश्वर होगा । उस अवसारमे भी छगल, कुञ्जकर्ण, कुम्बायड और प्रवाहक मेरे तपस्वी फिच्च होंगे । छव्जीसवें द्वापरमें जब व्यासका नाम परादार होगा, तब मैं भइवट नामक नगामें सहिष्णु नामसे अवतार कुंगा । उस समय भी उलुक, बिद्युत, शम्युक और आद्यलायन नामवाले सार तपस्वी शिष्य होंगे। सत्ताईसर्वे ब्रापरमें जब जातुकार्ध व्यास होंगे. तब में भी प्रधासतीर्धमें सोमहामां नायसे प्रकट हेगा । होंगे, तब में दास्क नामसे प्रकट होऊँगा। इसलिये उस शुभ स्वानका नाम 'दास्वन' वहाँ भी अक्षपाद, कुमार, उलुक और वस पड़ जायगा । यहाँ भी मेरे प्रश्न, दार्मावणि, नामसे प्रसिद्ध मेरे चार तपस्त्री शिष्य होंगे। केतुमान् तथा गीतम नामके चार परम योगी अहार्डसचे द्वापरमें जब भगवान् औहरि पराशरके पुत्रस्थामें हैपायन नामक ज्यास योगेहरावतारीका सध्यक्-रूपसे वर्णन किया होंगे, तब पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण अपने छुठे था। विभी ! अनुष्ट्रंस ज्यास क्रमशः एक-अंशसे वसुदेशके श्रेष्ठ पुत्रके रूपमें उत्पन्न एक करके प्रत्येक हायरमें होंगे और होंकर यासुदेश कहलायेंगे। उसी समय योगेहरावतार प्रत्येक कलियुगके प्रारम्भें। योगात्म में भी लोकोको आश्रवीमें डालनेक प्रत्येक योगेहरावतारके साथ उनके पार लिये योगमायाके प्रभावसे ब्रह्मचारीका अविनाशी शिष्य भी होंगे, जो महान् शरीर धारण करके प्रकट होंडेगा। किर शिवनक्त और योगमार्गकी वृद्धि करनेवाले

इमशानभूमिथे मृतककारमे यहं हुए होंगे। इन पशुपतिके शिव्योंके शरीरीपर अविच्छित्र वारीरको देखकर में ब्राह्मणोके चत्म रमी रहेगी, ललाट त्रिपुण्डुसे सुशोभित

तबतक रहेकमें परम किल्पात रहेगा । उस चतलावी है । इस प्रकार मैंने अट्टाईस युगोके अवतारमें भी मेरे बार तपन्नी शिष्य होंगे । ऋयसे मनुसे लेकर कृष्णावतारपर्यन्त सभी

संध्या शिकपुराच =

258

हित-साधनके लिये योगभाषाके आध्यसे रहेगा और स्टाइकी माला ही इनका उसमें पुस जाऊँमा और फिर कुदारे तथा आभूवण होगा। ये सभी शिष्य धर्मपरायण, विष्णुके साथ मेर्हिगरकी पुण्यमयी दिख्य केट्-वेटाहुके पारगाणी विद्वान् और सदा गुहामें प्रवेश करूँगा। इस प्रकार मेरा यह होगे। ये शिक्जीमें घर्षित रखकर योगपूर्वक काथावतार इस्कृष्ट सिन्दक्षेत्र कहल्लयेगा ध्वानमें निहा रखनेवाले और जितेन्दिय और यह जयतक पृथ्वी कायम रहेगी, होगे। विद्वानोंने इनकी संख्या एक सो बारह

उनके नाम कृष्टिक, गर्ग, पित्र और पौरूष अवतारोंके लक्षणीया वर्णन कर लिया। होंगे। थे चेदोंके पारगामी ऊर्ध्वरता लाहाण जब श्रुतिसमृहोंका बेदानके स्वयों प्रयोग योगी होंगे और माहेश्वर योगको प्राप्त करके होगा, तब उस कल्पमें कृष्णहैपायन स्वास शिवलोकको वर्ल नार्थगे। इसम प्रतका पालन करनेवाले बोगेश्वरावतारोका वर्णन क्रिया और फिर वे पुनियों! इस प्रकार परमात्मा ज्ञिनने देवेश्वर उनकी और दृष्टिपात करके वहीं विस्थत मन्यन्तरके सभी बतुर्युगियोंके अस्थान हो गये। (अध्याय ५)

### नन्दीश्वराखतारका वर्णन

यहाँतक बयालीस अवनारोंका वर्णन सुनना चाहता हूँ, उसे वर्णन करनेकी किया गया। अब ननीक्षराक्वारका वर्णन कृषा करें।

किया गया। अस नन्त्रभराकतारका चणन कृषा कर। नन्दीधर बोले —सर्वत सनस्कुमारजी! सनत्तुमारबीने पूछ —प्रयो ! आप मैं जिस प्रकार महादेवके अंशसे जन्म लेकर

महादेवके अंशसे उत्पन्न होकर पीछे शिक्को शिक्को प्राप्त हुआ, उस प्रसङ्गका वर्णन कैसे प्राप्त हुए हो ? यह सारा वृतान्त में करता हुँ तुम सावधानीपूर्वक श्रवण करो । शिलाद नामक एक धर्मात्या मनि थे। यजनेताओं श्रेष्ट पेरे पिताजी यज करनेके

पितरोंके आदेशसे उन्होंने अयोनिज सकत रिज्ये चत्रक्षेत्रको जोत रहे थे, उसी समय मैं

असमर्थं बताकर सर्वेश्वर पहाराक्तिसम्पन्न समान थी। तब सारी दिशाओं में प्रसन्नता छ। महादेवकी आराधना करनेका उपवेदा गयी और शिलाद मुनिकी भी बड़ी प्रशंसा दिया। तब ज़िलाद भगवान् महादेवको हुई। उचर ज़िलादने भी जब मुझ बालकको

तपसे प्रसन्न होकर महादेव वहाँ पधारे और प्रधाशाली, त्रिनेत्र, चतुर्धेज, प्रकाशमान, महासमाधिमग्र शिलादको यपवपाकर जटामकटधारी, त्रिशुल आदि आयुधीसे जगाया। तब डिालादने डिावका स्तवन किया और भगवान जिवके उन्हें वर देनेको प्रस्तुत होनेपर उनसे कहा—'प्रभो ! मैं आएके ही समान पुल्बहीन अयोनिज पुत्र चाहता है।' तब दिवाजी प्रसन्न होकर मुनिसे

वांकि

शिवजीने कहा-तपोधन विष्ठ ! जगदीश्वरको नमस्कार करता है। पूर्वकालमें ब्रह्माजीने, मुनियोने तथा नन्दीकाजी कहते है-मने । तदनसर बड़े-बड़े देवताओंने मेरे अवतार धारण जैसे निर्धनको निधि प्राप्त हो जानेसे प्रसन्नता करनेके लिये तपस्याद्वारा मेरी आराधना की होती है, उसी प्रकार मेरी प्राप्तिसे हर्षित थी। इसलिये मुने ! यदापि मैं सारे जगत्का होकर पिताजीने महेश्वरकी भलीभौति पिता है, फिर भी तुम मेरे पिता बनोगें और वन्द्रना की और फिर मुझे लेकर वे शीघ्र ही

नाम बन्दी होगा। कहकर कृपाल शंकरने अपने बरणोमें मनुष्यरूप धारण कर लिया। तदननार

ris fire we / when some to

मृत्युहीन पुत्रकी प्राप्तिके लिये तप करके श्रम्भकी आज्ञासे यज्ञके पूर्व ही उनके देवेशर इन्द्रको प्रसन्न किया। परंत देवराज ऋगिरमे उत्पन्न हो गया। उस समय भेरे इन्द्रने ऐसा पुत्र प्रदान करनेमें अपनेको झरीरकी प्रभा युगान्तकालीन अग्निके

प्रसन्न करनेके रिवये तथ करने लगे। उनके प्ररूपकालीन सूर्य और अग्निके सदुश यक्त, सर्वधा स्ट-ऊपमें देखा, तब वे महान आनन्दमें निमग्न हो गये और मझ प्रणायको नमस्कार करते हुए कहने लगे।

> नन्दी नामसे प्रकट होकर मुझे आनन्दित किया है, इसिंहचे मैं तम आनन्द्रमय

जिलाद बोले-सरेखर ! खैंकि तमने

में तुम्हारा अयोनिज पुत्र होर्जेगा तथा मेरा अपनी पर्णशालाको चल दिये। महामुने ! जब में जिलादको कुटियामें पहुँच गया, तब नन्दीश्वरजी कहते हैं-मूने! यों मैंने अपने उस स्वयका परित्याग करके

प्रणिपात करके सामने खड़े हुए ज़िलाद ज्ञालङ्कावन-नन्दन पुत्रवत्सल ज़िलादने मेरे मुनिकों ओर कुपादृष्टिसे देखा और उन्हें ऐसा जातकर्म आदि सभी संस्कार सम्पन्न किये। आदेश दे वे तूरंत ही उमासहित वहीं फिर पाँचवें वर्षमें पिताजीने मुझे साडोपाड अन्तर्धान हो गये। महादेकजीके चले जानेके सम्पूर्ण वेहाँका तथा अन्यान्य शास्त्रांका भी पश्चात् महामुनि शिलादने अपने आश्रयमें अव्ययन कराया । सातवाँ वर्ष परा होनेपर आकर ऋषियोंसे वह सारा वृत्ताना कह जिवबीकी आज्ञासे भित्र और वरुण नामके

सुनाया । कुछ समय बीत जानेके बाद जब पुनि पुड़ो देखनेके लिये पिताजीके

 मंद्रित विकास । X30

आश्रमपर पद्यारे । शिलाद मुनिने उनकी पूरी रहा हैं । (तुन्हीं बताओ) मेरे इस कष्टको आवभगत की। जब वे दोनों पहात्या कीन दूर कर सकता है ? मैं उसकी शरण पुनीश्वर आनन्दपूर्वक आसनपर विराज गये, बहुण कर्रे ।

तब पेरी और वारंबार निहारकर बोले । पुत्र बोला—पिताजी ! मैं आपके

मित्र और वरुपाने कहा—'तात सामने शपद्य करता 🖟 और यह बिलकुल

शिलाद ! यद्यपि तुम्हारा पुत्र नन्दी सम्पूर्ण सत्य बात कह रहा है कि बाहे देवता, दानय,

शास्त्रोके अधौंका पारगामी विद्वान् है, यम, काल तवा अन्यान्य प्राणी—ये सव-तथापि इसकी आयु बहुत बोड़ी है। हमने के-सब मिलकर मुझे मारना चाहे, तो भी

बहुत तरहसे विचार करके देखा, पांतु मेरी बाल्यकालये मृत्यु नहीं होगी, अत:

इसकी आयु एक वर्षसे अधिक नहीं आप दृ:सी मत हो। दीलती।' उन विप्रवरोके यो कहनेपर पिताने पूछ-मेरे प्यारे लाल ! तुमने

पुत्रवत्सल जिलाद बन्दीको जातीसे ऐसा कौन-सा तप किया है अथवा गुग्हें रियटाकर दुःखार्त हो फूट-फूटकर रोने कौन-सा ऐसा ज्ञान, योग या ऐश्वर्य प्राप्त है.

लगे । तब पिता और पितामहको मृतककी जिसके बलपर तुम इस दारुण दु:एको नष्ट भौति चूमिपर पड़ा हुआ देख नन्दी कर दोगे ? शिवजीके चरण-कमलांका स्परण करके पूर्ण कहा-तात ! पै न तो तपसे प्रसम्रतापूर्वक पूछने लगा—'पिताजी ! मृत्युको हटाऊँगा और न विद्यासे। मै

जिसके कारण आपका शरीर कीप रहा है। इसके अतिरिक्त अन्य कोई उपाय नहीं है। और आप से रहे हैं ? आपको वह दुःख नन्दोश्वरजी कहते हैं - मुने ! यों कहाँसे प्राप्त हुआ है, भैं इसे ठीक-ठीक कहकर भेने सिर झुकाकर पिताजीके

जानना चाहता है। पिताने कहा-बेटा ! तुन्हारी प्रदक्षिणा करके उत्तम वनकी राह ली।

अल्पायुके दु:सासे मैं अस्पना दु:स्ती हो

नन्दीश्वरके जन्म, वरप्राप्ति, अधिषेक और विवाहका वर्णन

जाकर मैंने एकान्त स्थानमें अपना आसन दस मुजा तथा पाँच मुखवाले शान्तिस्यरूप

लगाया और उत्तम बुद्धिका आजय से मैं उप देवाजिदेव सटाशिवका ध्यान करके रुद्र-तपमें प्रवृत्त हुआ, जो षड़े-बड़े मुनियोंके मन्त्रका जप करने लगा। तब उस जपमें मुझे

आपको कौत-सा ऐसा दुःख आ पड़ा है, महादेवजीके भजनसे मृत्युको जीत हुँगा,

चरणोंचे प्रणाप किया और फिर उनकी

(अध्याच ६)

नन्दिकेशर कहते हैं—पुने ! बनमें अपने हृदयक्षमलके मध्यभागमें तीन नेत्र,

लिये भी दुष्कर था। उस समय मैं नदीके तल्लीन देखकर चन्द्रार्थभूषण परमेश्वर पावन उत्तर तटपर सुदुढरूपसे ध्यान रूगाकर भहादेव प्रसन्न हो गवे और उमासहित वहाँ बैठ गया और एकाप्र तथा सपादित मनसे पधारकर प्रेमपूर्वक बीले।

शहरूवसंस्थित ।

शिवजीने कहा—'शिलादनन्दन ! तुमने शंकर-सा प्रतीत होने लगा। तदननार बड़ा उत्तम तप किया है। तुन्हारी इस परमेश्वर ज़िवने मेरा हाथ पकड़कर पूछा— तपस्यासे संतुष्ट होकर मैं तुम्हें वर देनेके लिये 'बताओ, अब तुम्हें कौन-सा उत्तम वर दूँ ?'

आया हूँ। तुन्हारे मनमें जो अभीष्ट हो, बह माँग लो।' पहादेवजीके यों कहनेपर मैं सिरके बल उनके चरणोंमें लोट गया और

फिर खुढापा तथा शोकका विनाझ करनेवाले परमेशानकी लुति करने लगा।

तव परम कष्टहारी वृषभध्वत परमेश्वर शब्धने मुझ परम भक्तिसम्बन्ध नन्दीको

जिसके नेत्रोंचे आँस् छलक आये थे और जो सिरके वल चरणोंमें पड़ा बा, अपने दोनों हाश्रोंसे पकड़कर उठा लिया और दारीरपर

हाथ फेरने लगे। फिर वे जगदीश्वर गुणाध्यक्षी तथा हिमाचलकुमारी पार्वती-देवीकी ओर दृष्टिपात करके मुझे कृपादृष्टिसे

देशते हुए थों कहने लगे—'चता नन्दी । उन दोनों विप्रोंको तो मैंने ही मेना था। फिर उन वृषकाजने अपनी जटामें स्थित महाप्राप्त ! तुम्हें मृत्युका चय कहाँ; तुम तो

मेरे ही समान हो। इसमें तनिक भी संशय नहीं है। तुम अमर, अजर, दु:खरहित, अख्यय और अक्षय होकर सदा गणनायक बने रहोंगे तथा पिता और सहदवर्गसहित मेरे प्रियजन होओगे । तुमर्थे मेरे ही समान बल

और तुमपर निरन्तर मेरा प्रेम बना रहेगा। और जम्बूनदी। मुने ! यह पश्चनद शिवके मेरी कृपासे जन्म, जरा और मृत्यु तुमपर पृष्ठभागको भारत परम शुभ है। महेश्वरके अपना प्रभाव नहीं डाल सकेंगे।'

कहकर कृपासागर शब्धने कमलोंकी बनी और जप करके परमेश्वर शिवका पूजन हुई अपनी शिरोमालाको उतारकर तुरंत ही करता है, वह शिवसायुज्यको प्राप्त होता

भेरे गलेमें डाल दिया। विप्रवर ! उस शुभ है—इसमें संशय नहीं है। तत्पश्चात् शम्भुने

हारके समान निर्मल जलको हाधमें ले 'तुम नदी हो जाओ' यो कहकर उसे छोड़ दिया। तब वह जल उत्तय इंगसे बहनेवाली, स्वच्छ महान् वेगशालिनी, जलसे परिपूर्ण, दिञ्चरूपा पाँच सुन्दर नदियोंके रूपमें परिवर्तित हो गया। उनके नाम हैं-होगा । तुम नित्य मेरे पार्श्वभागमें स्थित रहोगे जटोदका, जिस्रोता, वृषध्वनि, खणोंदका

निकट इसका नाम लेनेसे यह परम पावन हो नन्दीसरजी कहते हैं—मुने ! यों जाता है। जो मनुष्य पक्कनद्पर जाकर स्नान

पालाके गरुमें पड़ते ही मैं तीन नेत्र और दस उमासे कहा—'अव्यये ! मैं नन्दीका भुजाओंसे सम्पन्न हो गया तथा द्वितीय अभिषेक करके इसे गणाध्यक्ष बनाना 835 संक्षिप्त दिखपुराण \* 

चाहता हैं! इस विषयमें तुम्हारी क्या मनोवाञ्चित वर प्रदान करूँगा। गणेश्वर राय है ?'

तब उमा बोलीं—देवेश ! आप संतुष्ट हैं, इसल्बिये बत्स ! तुम मेरा उत्तम

लिये पुत्र-सरीखा है, इसलिये नाथ ।यह

मुझे वहत ही प्यारा है। तदननार फकवताल पगवान् इांकरने अपने अतुलबलशाली

गणोंको बुलाकर उनसे कहा। शिवनी बोले -- गणनायको ! तम सब लोग मेरी एक आज्ञाका पालन करो। यह

मेरा प्रिय पुत्र नन्दीश्वर सभी गणनायकोका अध्यक्ष और गणोंका नेता है; इसलिये तुम सब लोग मिलकर इसका मेरे गणीक अधिपति-पद्धर प्रेमपूर्वक अधिषेक करो । आजसे यह नन्दीबर तुमलोगोका

खामी होगा। नन्तीधरजी कहते हैं—मुने ! महाचाया उपादेवी वर देनेके लिये उत्सुक हो शंकरजीके इस कथनपर सभी गणनायकोंने मुझ नन्दीसे बोर्ली—'बेटा ! तू मुझसे भी 'एवमल्' कहकर उसे खीकार किया और यर माँग ले, मैं तेरी सारी अभीष्ट

वे सामग्री जुटानेमें लग गये। फिर सब कामनाओंको पूर्ण कर दूँगी।' तब देवीके देवताओं और मुनियोंने मिलकर मेरा उस वचनको सुनकर पैने हाथ जोड़कर अभिषेक किया। तदननार महतोकी कहा—'देवि ! आपके चरणोंमें मेरी मदा मनोहारिणी दिव्य कन्या सुबक्षासे मेरा उत्तम मक्ति बनी रहे।'मेरी याचना सुनकर विवाह करवा दिया। उस समय मुझे देवीने कहा—'एवमस्-ऐसा ही होगा।'

बहुत-सी दिव्य वस्तुऐ मिलीं । महामुने ! इस फिर शिवा नन्दीकी प्रियतमा पत्नी सुयशासे प्रकार विवाह करके मैंने अपनी उस प्रशीके बोर्ली। साथ राप्प, शिवा, ब्रह्मा और ब्रोहरिके चरणोमें प्रणाम किया। तथ जिलोकेश्वर अभीष्ट वर प्रहण करो-तुष्हारे तीन नेत्र

परम प्रेमपूर्वक बोले। प्रिया सुबका और तुम मेरी बात सुनो । तुम मुझे परम प्रिय हो, अतः मैं स्प्रेहपूर्वक तुम्हें ज्ञिक्जीकी आज्ञासे परम प्रसन्न हुए ब्रह्मा,

नन्दीको गणाध्यक्षपद प्रदान कर सकते हैं; बचन अवण करो । तुम मेरे अट्ट प्रेमी, क्योंकि परमेश्वर ! यह ज़िलादनन्दन मेरे विशिष्ट, परम ऐश्वर्यसम्बन्न, महायोगी, महान् बनुधारी, अजेब, सबको जीतनेवाले,

नन्दीश ! देवी पार्वतीसहित में तुमपर सदा

पहाबली और सदा पूज्य होओगे। जहाँ मैं रहेगा, वहाँ तप्हारी स्थिति होगी और जहाँ तुम रहोगे, वहाँ मैं उपस्थित रहेगा । यही दशा तुष्हारे चिता और चितामहकी भी होगी।

पुत्र ! तुम्हारे ये महाबली पिता परम ऐश्वर्यशाली, मेरे भक्त और गणाध्यक्ष होंगे। वसा ! ये ही नियम तुन्हारे पितामहपर भी लागु होगे। अन्तमे तुस सब लोग मुझसे

वरदान प्राप्त करके मेरा सांनिध्य प्राप्त करोगे। नन्दीचरजी कहते है—मूने ! तत्पद्यात

देवीने कहा—बत्से ! तुप भी अपना भक्तवत्सल भगवान् द्वाद पत्नीसहित मुझसे होगे। तुम जन्म-बन्धनसे छट जाओगी और

पुत्र-पौत्रोंसे सम्पन्न रहोगी तथा तुम्हारी मुझमें ईश्वरने कहा—सत्पुत्र ! यह तुम्हारी और अपने स्वामीमें अटल भक्ति बनी रहेगी। नन्दीश्वरजी कहते हैं-मने ! तदनन्तर विष्णु तथा समस्त देवगणोंने भी प्रेमपूर्वक अवतारका वर्णन कर दिया । महामुने ! यह

शिव कुटुम्बसहित मुझे अपनाकर तथा बान्यवोंके साथ अपने निवासस्थानको चले देवता मेरी प्रशंसा तथा शिव-शिवाकी स्तुति करते हुए अपने-अपने धामको चल दिये।

हम दोनोंको वरदान दिये। तत्पशात परमेश्वर मनुष्योंके लिये सदा आनन्ददायक और शिवमक्तिका वर्धक है। जो अद्धाल मानव उपासहित वृषपर आरूड़ हो सम्बन्धियों एवं अक्तिभावित चित्तसे पुझ नन्दीके इस जन्म, वरप्राप्ति, अधिषेक और विवाहके गये । तब वहाँ उपस्थित विष्णु आदि समस्त वृत्तान्तको सुनेगा अथवा दूसरोको सुनायेगा तथा पदेगा या दूसरेको पहायेगा, वह इस ख़ेकमें सम्पूर्ण सुखोंको भोगकर अन्तमें वरस ! इस प्रकार मैंने तुपसे अपने परमगतिको प्राप्त होगा। (अध्याय ७)

कालभैरवका माहात्म्य, विश्वानरकी तपस्या और शिवजीका प्रसन्न होकर

उनकी पत्नी शुजिष्मतीके गर्भसे उनके पुत्रक्रपमें प्रकट होनेका उन्हें वरदान देना तदननार भगवान् हांकरके भैरवावतास्वय विशेष प्रमाव पत्रता है। जो मनुष्य वाराणसीय निवास करके कालभैरवका

वर्णन करके नन्दीश्वरने कहा—बहासूने । परमेश्वर शिव उत्तमोत्तम लॉलाएँ रवनेवाले भजन नहीं करता, उसके पाप शुक्रपक्षके चन्द्रमाकी घाँति बढते रहते हैं। जो काशीपें तथा सत्प्रस्योंके प्रेमी हैं। उन्होंने मार्गद्रीर्थ मासके कृष्णपश्चकी अष्ट्रमीको भैरवरूपसे प्रत्येक भ्रत्यायारकी कृष्णाष्ट्रमीके दिन कालरामका मजन-पूजन नहीं करता, अवतार लिया था। इसलिये जो पनुष्य उसका पुण्य कृष्णपक्षके चन्द्रमाके समान पार्गशीर्थमासकी कृष्णाप्रमीको काल-भैरवके संनिकट उपवास करके राजिये भीण हो जाता है। जागरण करता है, वह समस्त पापोंसे मुक्त तदनन्तर नन्दीखरने वीरमद्र तथा

हो जाता है। जो पनुष्य अन्यत्र भी भक्ति-शरभावतारकः वृतास सुनाकर कहा-ब्रह्मपुत्र ! भगवान् शिव जिस प्रकार प्रसन्न पूर्वक जागरणसहित इस व्रतका अनुहान करेगा, वह भी महापापोंसे मुक्त होकर होकर विश्वानर मुनिके घर अवतीर्ण हुए थे, संद्रतिको प्राप्त हो जायगा। प्राणियोके शशिमोलिके उस चरितको तुम प्रेमपूर्वक लाखों जन्योंमें किये हुए जो पाप हैं, वे अवण करो। उस समय वे तेजकी निधि

सब-के-सब कालभैरवके दर्शनसे निर्मल हो अग्निरूप सर्वाता परम प्रभु शिव जाते हैं। जो मूर्ज कालभैरवके भक्तोंका अग्नित्होकके अधिपतिरूपसे गृहपति नामसे अनिष्ट करता है, यह इस जन्ममें दुःख अवतीर्ण हुए थे। पूर्वकालकी बात है, भोगकर पुनः दुर्गतिको प्राप्त होता है। जो नर्मद्रके रमणीय तटपर नर्मपुर नामका एक

लोग विश्वनाथके तो भक्त है परंतु नगर वा। उसी नगरमें विश्वानर नामके एक कालभैरवकी भक्ति नहीं करते, उन्हें पहान, पुनि निवास करते थे। उनका जन्म दु:स्वकी प्राप्ति होती है। काञ्चीमें तो इसका आण्डिल्य गोत्रमें हुआ था। वे परम पावन,

 संक्षिप्त जीवपुराण क 

पुण्यात्या, दिविष्यक्त, ब्रह्मतेजके निधि और वाराणसीमें गये और घोर तपके द्वारा जितेन्द्रिय थे। ब्रह्मचर्याश्रममे उनको बडी भगवान् शिवके वीरेश लिङ्गकी आराधना निष्ठा थी । से सदा ब्रह्मयज्ञमें तत्पर रहते थे । करने लगे । इस प्रकार उन्होंने एक वर्षपर्यना

करनेवाली थी. अपने पतिसे बोली-

'प्राणनाथ । स्त्रियोके योभ्य जितने

आनन्दप्रद भोग हैं, उन सवको मैंने आपकी

कपासे आपके साथ रहकर भोग लिया; परंत नाथ । मेरे इदयमें एक लालात

चिरकालसे वर्तमान है और वह गृहस्वोंके

लिये उचित भी है, उसे आप पूर्ण करनेकी

कृपा करें। स्वायिन् ! यदि मैं वर पानेके

योग्य हैं और आप मुझे वर देना जाहते हैं तो

83X

फिर उन्होंने शुविष्मती नामको एक भक्तिपूर्वक उत्तम वीरेश लिङ्गकी त्रिकाल

संबूणवर्ती कत्यासे विवाह कर लिया और अर्चना करते हुए अद्भुत तप किया । तेरहवाँ

वे ब्राह्मणोचित कर्म करते हुए देवता तथा मास आनेपर एक दिन वे द्विजवर प्रात:काल पितरोको प्रिय लगनेवाला जीवन विताने त्रिपधगामिनी गङ्गाके जलमें स्नान करके लगे। इस प्रकार जब बहुत-सा समय ज्यों ही वॉरेशके निकट पहुँचे, त्यों ही उन व्यतीत हो गया, तब उन ब्राह्मणकी भावीं तपोधनको उस लिङ्गके मध्य एक अष्टवर्षीय

शुचिष्मती, जो जाम व्रतका पालन विचृतिभूषित बालक दिखादी दिया। उस नम चित्रुके नेत्र कानोतक फैले हुए थे,

होडोंपर गहरी लालिया छात्री हुई थी, यस्तकपर वीले रंगकी सन्दर जटा सुशोधित वी और मुलपर हैंसी खेल रही थी। यह

र्राज्ञचोचित अलंकार और चिताभस्म घारण किये इए बा तथा अपनी लीलासे हैंसता

हुआ श्रुतिसूक्तोंका पाठ कर रहा था। उस बाठकको देलका विश्वानर मुनि कृतार्थ हो गये और आनन्दके कारण उनका शरीर रोमाधित हो उठा तथा वारंबार 'नमस्कार है. नमस्कार है' वो उनका हदयोदगार फुट पड़ा ।

किर वे अधिलावा पूर्व करनेवाले आठ पद्मोद्वारा बालरूपधारी परमानन्दस्रस्थ प्राम्यका सामन करते हुए बोले।

विधानसे कहा-भगवन् ! आप ही

मुनि विश्वानर प्रतीको आश्वासन देकर भी एकस्थ्य होकर नाना रूपोंमें व्याप्त हैं।

और हृदयमें यों विचार करने लगे-'अहो ! मेरी इस सुक्ष्माङ्गी पत्नीने कैसा एकमात्र अद्वितीय ब्रह्म हैं. यह सारा जगत अत्यन्त दुर्लभ वर माँगा है। यह तो मेरे आपका ही खरूप है, यहाँ अनेक कुछ भी मनोरध-पथसे बहुत दूर है। अच्छा, ज्ञिबजी नहीं है। यह बिलकुल सत्य है कि एकमात्र तो सब कुछ करनेमें समर्थ हैं। ऐसा प्रतीत श्वके अतिरिक्त दूसरे किसीकी सत्ता नहीं है,

होता है, मानो उन शब्धुने ही इसके मुखमें इसलिये मैं आप पहेशकी शरण महण बैठकर वाणीरूपसे ऐसी बात कही है, करता है। इच्चो ! आप ही सबके कर्ता-अन्यथा दूसरा कौन ऐसा करनेमें सपर्थ हो। हर्ता हैं, तथा जैसे आत्मधर्म एक होते हुए भी सकता है। तदनन्तर वे एकपबीवती अनेक रूपसे दीखता है, उसी प्रकार आप

मुझे महेश्वर-सरीखा पुत्र प्रदान कीजिये। इसके अतिरिक्त मैं दूसरा वर नहीं चाहती।' नन्दीश्वरजी कहते हैं-मुने । पत्नीकी वात सनकर पवित्र व्रतपरायण ब्राह्मण विश्वानर श्रणभरके लिये समाधिस्य हो गरी

फिर भी आप रूपरहित हैं। इसलिये आप आपकी शरण प्रहण करता है। ईश ! न तो र्डश्वरके अतिरिक्त में किसी दूसरेकी शरण आपका कोई गोत्र है,न जन्म है, न नाम है न नहीं ले सकता। जैसे रज्ये सर्च, सीपीये रूप है, न जील है और न देश है; ऐसा चौदी और पुगमरीचिकामें जलप्रवाहका होनेपर भी आप त्रिलोकीके अधीश्वर तथा भान मिथ्या है, उसी प्रकार, जिसे जान लेनेपर यह विश्वप्रपञ्च पिथ्या भासित होता है, उन महेश्वरकी में शरण लेता हैं। शम्बो ! जलमें जो शीतलता, अग्रिमें दाइकता, सुर्वर्षे गरमी, चन्द्रमार्थे आह्नादकारिता, पुष्पमें गन्ध और दुग्यमें घी वर्तमान है, वह आपका ही खरूप है, अतः मैं आपके शरण हैं। आप कानरहित होकर शब्द सुनते है: नासिका-विहीन होकर सुँचते हैं। पैर न होनेपर भी दरतक चले जाते हैं, नेजहीन होकर सब कुछ देखते है और बिद्धारहित होकर भी समस्त गर्सके जाता है। भरता, आपको सम्बक्त-रूपसे कौन जान सकता है। इसर्रुये में आपकी शरणमें जाता है। र्षश ! आपके रहस्तको न तो साक्षात् वेद ही जानता है न विष्णु, न अखिल विद्यके विधाता ब्रह्मा, न योगीन्द्र और न इन्द्र आदि प्रधान देवताओंको ही इसका पता है: पांत

आपका पक्त उसे जान लेता है, अत: मै

स्मरारे ! आप सर्वस्वरूप हैं, यह सारा विश्वप्रपञ्च आपसे ही प्रकट हुआ है। आप गौरीके प्राणनाथ, दिगम्बर और परम शान्त है। बाल, युवा और वुद्धरूपमें आप ही वर्तमान है। ऐसी कौन-सी बस्त है, जिसमें आप व्याप न हो; अतः मैं आपके धरणोंमें नतपस्तक है।

नन्दीबर कहते हैं-मुने ! यों स्तृति

सम्पूर्ण कामनाओंको पूर्ण करनेवाले हैं,

इसलिये में आपका भजन करता है।

करके विप्रवर विश्वानर हाथ जोडकर चूचियर गिरता ही जाहते थे, तबतक सम्पूर्ण वडोंके भी वड बालरूपधारी शिव परम हर्षित होकर उन भृदेवसे बोले। बालकपी जिवने कहा-मनिश्रेष्ठ विद्यानर ! तुमने आज मुझे संतुष्ट कर दिया है। भदेब ! मेरा मन परम प्रसन्न हो गया है. अतः अब तुम उत्तम बर माँग लो। यह

सनकर मनिश्रेष्ट विश्वानर कतकत्व हो गये

नो ते खेत्रे नेष्ट जन्मापि नारक ने या कर्षे नैक फीर्ट न देश: ! इन्यम्पतिग्योक्समं क्रिकेश: सर्वान कामान पूर्वस्तर भवे काम ॥

विशास त्याम —

एकं बहीबादिनीये समर्थं सहयं नेतः नानस्ति क्रियेत् । एको क्ष्री न दिनीबोऽबदस्ये तस्त्रदेकं स्वी प्रथमे महेश्रम् ॥ कर्ता छ्याँ स्वे हि सर्थस्य शाम्भी जनस्त्रोद्रेयस्त्राहेण्यस्त्रः । यद्वत्रस्त्राच्यानं एक्देण्यानेकस्तरसामानं स्ता विनेश प्रपद्ये ॥ रको सर्थः श्रुतिनक्स्यां च रीप्यं गी. मुस्साचुनाराये महोजी। यहस्रहद्विकरोत प्रतको शनिनम् क्रते ते प्रपद्ये महेसम् ॥ होचे दीखं दहराज्यं य वही ताचे धानी डॉलबानी जसाटः । पूर्ण गन्तो दुरुपमध्येत्रीय सर्विवेतन्त्राच्यो त्वं ततस्ता प्रपद्ये ॥ इतदं गृहणास्त्रभवारसं हि जिवस्यवार रखं व्यवनिक्तांनि दृशत् । च्यकः वर्षमन्त्रं स्त्रतोऽप्यतिहः करतां सध्यपेत्ससरां प्रसते ॥ ने बेहरत्वमीछ साखदि थेर नो क विवानी विधावनिकत्त । ने योगीना नेनामुख्यक देश भरते केर स्वामतस्त्री प्रपर्ध ॥

त्वतः सर्वं त्वं हि सर्वं सम्प्रोरं त्वं गौरीञ्चसन्वं च नाकेदिञ्चानाः । त्वं वै बद्धस्य दयान्व च बालकात्वं यत् कि नारकारत्वं पर्वेऽहम् ॥ (शिः प् अतस्त्रसंदिता १३।४२-४९)

संक्षित्र पिवपुराण »

895

और उनका मन हर्षमप्त हो गया। तब वे उठकर बालरूपधारी शंकरजीसे बोले।

विश्वानरने कहा—प्रभावशास्त्री महेश्वर!
आप तो सर्वान्तर्वामी, ऐश्वर्यसम्पन्न,
इार्व तथा भक्तोंको सब कुछ दे डालनेवाले
हैं। भला, आप सर्वज्ञसे कौन-सी बात
छिपी है। फिर भी आप मुझे दीनता प्रकट
करनेवाली बाझाके प्रति आकृष्ट होनेके लिये
क्यों कह रहे हैं। महेशान! ऐसा जानकर
आपकी जैसी इच्छा हो, वैसा कोजिये।

नन्दीश्वरजी कहते हैं—मुने ! यवित्र पूर्ण करनेवाला है। निसंदेह यह अकेला ही प्रतमें तत्पर विश्वानरके उस वचनको सुनकर समस्त स्तोत्रोके समान है।' पावन शित्रुरूपकारी महादेव हैंसकर शुक्षि नन्दीकरजी कहते हैं—मुने ! इतना (विश्वानर) से बोले—'शुक्षे ! तुमने अपने कहकर बाल्क्सपकारी शम्भु, जो सत्युरुगोंकी हद्यमें अपनी पत्री शुक्षिमतीके प्रति जो गति हैं, अन्तर्धान हो गये। तब विप्रवर अधिलाम कर रखी है, वह निसंदेह बोड़े ही किश्वानर भी प्रसन्न मनसे अपने घरको समयमें पूर्ण हो जायगी। महामते ! मैं लोट गये। (अध्याय ८—१६)

होऊँगा। पेरा नाम गृहपति होगा। मैं परम पावन तथा समस्त देवताओंके लिये प्रिय होऊँगा। जो मनुष्य एक वर्षतक शिवजीके संनिकट तुन्हारे हारा कथित इस पुण्यमय अभिलापाष्टक लोजका तीनों काल पाठ करेगा, उसकी सारी अभिलापाएँ यह पूर्ण कर देगा। इस स्तोत्रका पाठ पुत्र, पौत्र और धनका प्रदाता, सर्वधा शान्तिकारक, सारी विपालयोका विनाशक, स्वर्ग और मोक्षस्य सम्पत्तिका कर्ता तथा समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाला है। निस्संदेह यह अकेला ही समस्त स्तोत्रोक समान है।' नन्दीबरजी कहते हैं—मने! इतना

ञ्चित्रातीके गर्भसे तुन्हारा पुत्र होकर प्रकट

÷

शिवजीका शुचिष्पतीके गर्भसे प्राकट्य, ब्रह्माद्वारा बालकका संस्कार करके 'गृहपति' नाम रखा जाना, नारदजीद्वारा उसका भविष्य-कथन, पिताकी आज्ञासे गृहपतिका काशीमें जाकर तप करना, इन्द्रका वर देनेके लिये प्रकट होना, गृहपतिका उन्हें ठुकराना, शिवजीका प्रकट होकर उन्हें वरदान देकर दिक्पालपद प्रदान करना तथा

## अग्नीश्वर-लिङ्ग और अग्निका माहात्म्य

नन्दीशरजी कहते हैं—मुने ! घर विधिपूर्वक गर्भाधान कर्म सम्पन्न किये आकर उस ब्राह्मणने बड़े हर्षके साथ अपनी जानेपर वह नारी गर्भवती हुई । फिर उन प्रजीसे वह सारा वृत्तान्त कह सुनाया । उसे विद्वान् पुनिने गर्भके स्पन्दन करनेसे पूर्व ही सुनकर विप्रपत्नी शुविष्मतीको महान् पुंस्त्वकी वृद्धिके लिये गृह्मसूत्रमें वर्णित आनन्द प्राप्त हुआ । वह अत्यन्त प्रेमपूर्वक विधिके अनुसार सम्यक्-रूपसे पुंसवन-अपने भाग्यकी सराहना करने लगी । संस्कार किया । तत्पश्चात् आठवाँ महीना तदनन्तर समय आनेपर ब्राह्मणहारा आनेपर कृपालु विश्वानस्ने सुखपूर्वक प्रसव

होनेके अधिप्रायसे गर्भके रूपकी समृद्धि लीकिकी गतिका आश्रय ले उस बालककी करनेवाला सीयन्त-संस्कार सम्पन्न कराया । उचित रक्षाका विधान करके अपने वाहनपर तदुपरान्त ताराओंके अनुकुल होनेपर जब चडकर अपने धामको पधार गये। इसी बृहस्पति केन्द्रवर्ती हुए और शुभ बहोंका योग प्रकार श्रीहरिने भी अपने लोककी राह ली। आया, तब शुभ लब्रमें भगवान् शंकर, इस प्रकार सभी देवता, ऋषि-पुनि आदि भी जिनके मुखकी कान्ति पूर्णिपाके चन्द्रमाके प्रशंसा करते हुए अपने-अपने स्थानको समान है तथा जो अरिष्टरूपी दीपकको प्रधार गये। तदनन्तर ब्राह्मण देवताने बुझानेवाले, सपस्त अरिष्टोंके विनाजक यधासमय सब संस्कार करते हुए बालकको और भुः, भुवः, लः—तीनी लोकोंके बेदाध्यवन कराया। तत्पश्चात् नवाँ वर्ष निवासियोंको सब तरहसे सुख देनेवाले हैं, उस शुचिष्पतीके गर्मसे पुत्रस्त्यमें प्रकट हुए। उस समय गन्धको वहन करनेवाले वावुके वाहन मेघ दिशास्त्रपी बधुओंके मुखपर वस-से बन गये अर्थात् चारों ओर काली घटा उमद्र आयी । ये धनघोर बादल उत्तम गन्धवाले पुष्पसमुहोंकी क्यों करने लगे। देवताओंकी दन्द्रियाँ काने लगी। सारी ओर दिशाएँ निर्मल हो गयी। प्राणियोके मनोंके साथ-साथ सरिताओंका जल निर्मल हो गया। प्राणियोंकी वाणी सर्वधा कल्याणी और प्रियमाषिणी हो उठी। सम्पूर्ण प्रसिद्ध ऋषि-मृति तथा देवता. यहा, किनर, विद्याधर आदि मङ्गल द्रव्य ले-लेकर पद्यारे । स्वयं ब्रह्माजीने नप्रतापूर्वक उसका किया कि इसका नाम गृहपति होना चाहिये। फिर ग्यारहवें दिन उन्होंने नामकरणकी विधिके अनुसार वेदमन्त्रोंका उद्यारण करते हए उसका 'गृहपति' ऐसा नामकरण किया । तत्पश्चात् सबके पितामह ब्रह्मा चारों वेदोंमें

आनेपर माता-पिताकी सेवामें तत्पर रहनेवाले विश्वानर-नन्दन गृहपतिको देखनेके क्रिये वहाँ नारदजी पद्यारे । बालकने माता-चितासहित नारदजीको प्रणाय किया। फिर नारदबीने बालककी हस्तरेखा, जिह्ना, तालु आदि देखकर कहा—'मुनि विश्वानर ! मैं तुम्हारे पुत्रके लक्षणोंका वर्णन करता है , तुम आदरपूर्वक उसे अवण करो । तुन्हारा यह पुत्र परम भाग्यवान् है, इसके सम्पूर्ण अञ्चेक लक्षण श्रम है। कित् इसके सर्वगुणसम्पन्न, सम्पूर्ण शुभलक्षणांसे समन्त्रित और चन्द्रमाके समान सम्पूर्ण निर्मल करठाओंसे सुजोचित होनेपर भी विद्याता ही इसकी रक्षा करें। इसलिये सब तरहके उपायोद्वारा इस दिश्विकी रक्षा करनी चाहिये; क्योंकि जातकर्म-संस्कार किया और उस बालकके विधाताके विपरीत होनेपर गुण भी दोष हो रूप तथा वेदका विचार करके यह निश्चय जाता है। पुझे शङ्का है कि इसके वारहवें वर्षमें इसपर विजली अथवा अभिद्वारा विघ्न आयेगा।' यो कहकर नारदजी जैसे आये थे, वैसे ही देवलोकको चले गये। सनत्कमारजी ! नारदजीका कथन सुनकर पत्नीसहित विश्वानरने समझ लिया कथित आशीर्यादात्मक मन्त्रींद्वारा उसका कि यह तो बद्धा भयंकर बद्धपात हुआ। फिर अभिनन्दन करके हंसपर आरुढ़ हो अपने वे 'हाय ! मैं मारा गया' यों कहकर छाती लोकको चले गये। तदपरान्त शंकर भी पीटने लगे और पत्रशोकसे व्याकल होकर

+ मंदित दिक्युगण + 35× 

गहरी मुन्छकि वज्ञीपूत हो गये। उद्या गृहपतिके ऐसे बचन, जो अकालमें हुई

शुविष्मती भी दुःखसे पीड़ित हो अत्यन्त जैवे अपृतको प्रनयोर वृष्टिके समान थे, सुनकर स्वरसे हाहाकार करती हुई खड़ मारकर रो संतापरहित हो कहने लगे—'बेटा ! तू उन पड़ी, उसकी सारी इन्द्रियाँ अत्यन्त व्याकुल शिक्की शरणमें जा, जो ब्रह्मा आदिके भी हो उठीं। तब पत्नीके आर्तनादको सुनकर कर्ता, मेधवाहन, अपनी महिपासे कभी विश्वानर भी मूर्क्स स्वागकर उठ बैढे और च्युत न होनेवाले और विश्वकी रक्षामणि हैं।' 'ऐ! यह क्या है? क्या हुआ ?' वॉ नन्दीकरजो करते हैं—सुने! पाला-उचस्वरसे बोल्जो हुए कहने लगे— विशाकी आज्ञा पाकर गृहपतिने उनके 'गृहपति । जो मेरा बाहर विचरनेवाला घरणोंमें प्रणाम किया। फिर उनकी प्राण, मेरी सारी इन्डियोका स्वामी तथा प्रदक्षिणा करके और उन्हें बहुत तरहसे मेरे अन्तरात्मार्थे निवास करनेवाला है, आश्वासन दे वे बहासे बार पड़े और उस कहाँ है ?' तब माता-पिताको इस प्रकार काशीपुरीमें जा पहुँखे, जो ब्रह्मा और अत्यन्त शोकपत्त देशकर शंकरके नारायण आदि देखोंके लिये (भी) दुषाण्य, अंत्रसे उत्पन्न हुआ वह बालक गृहवति महाप्रलयके संतापका विनाश करनेवाली मुसकराकर बोला। गृहपतिने कहा-माताजी तथा पिताजी ! बताइये इस समय आपलोगोके रोनेका क्या कारण है ? किसलिये आयरक्षेग फुट-फुटकर से रहे हैं ? कहाँसे ऐसा भय आपलोगोको प्राप्त हुआ है ? यदि में आपकी चरणरेणुओंसे अपने प्रशिरकी रक्षा कर है तो मुझपर काल भी अपना प्रभाव नहीं बाल सकता: फिर इस तक. चाहरू एवं अरूप बलवाली पृत्यकी तो बात ही क्या है। माता-पिताओं ! अब आपलोग मेरी प्रतिज्ञा सुनिये—'यदि मैं आपलोगोंका पुत्र हैं तो ऐसा प्रयत्न करूँगा जिससे मृत्यु भी भयभीत हो जायगी। मैं सत्पुरुवोको सब कुछ दे डालनेवाले सर्वज्ञ मृत्युज्ञयकी भरत्रभाति आराधना करके महाकाएको अहो । आज मुझे जो सर्वव्यापी श्रीमान् भी जीत लुगा—यह मैं आप लोगोसे विद्यनाथका दर्शन प्राप्त हुआ, इसलिये इस विलक्त सत्य कह रहा है।' वराचर नन्दीशरजी कहते हैं—मुने ! तब वे धन्यवादका पात्र दूसरा कोई नहीं है। जान द्विजदम्पति, जो शोकसे संतप्त हो रहे थे, पहता है, मेरा भाग्योदय होनेसे ही उन दिनोंमें

और विश्वनाषद्वारा सुरक्षित थी तथा जो कण्ठप्रदेशमें हारकी तरह पड़ी हुई गङ्गासे सुशोधित तथा विचित्र गुणशालिनी हरपत्नी गिरिजासे विभूषित थी। वहाँ पहुँबकर वे विप्रवर पहले मणिकार्णिकापर गये। वहाँ क्होंने विधिपूर्वक स्नान करके भगवान विद्यमध्यका दर्शन किया। फिर बद्धिमान पुरुपतिने परमानन्द-मञ्र हो जिलोकीके प्राणियोकी प्राणस्था करनेवाले शिवको प्रणाम किया। उस समय उनकी अञ्चलि बंधी को और सिर झका हुआ था। वे बारंबार उस शिवलिङ्गको ओर देखकर इदयमें हर्षित हो रहे थे (और यह सोच रहे थे कि ) यह तिष्ठु निसंदेह स्पष्टरूपसे आनन्दकन्द ही है। (वे कहने लगे--)

त्रिलोकीमें मुझसे बढ़कर

पूर्ण कर देगा।'

तव गृहपतिने कहा-मचवन् ! में जानता है, आप वज्रधारी इन्ह्र है। परंतु वृत्रज्ञत्रो ! मैं आपसे तर यायना करना नहीं चाहता, मेरे वरदायक तो डोकरजी ही होंगे।

इन्द्र बोले—जिशो 1 शंकर मुझसे भिन्न थोडे ही हैं। अरे ! मैं देखरान हैं, अतः तुग अपनी मूर्खताका परियाग करके वर माँग लो, देर मत करो।

गृहपतिने कहा-पाकझासन ! आप आहल्याका सतीत्व नष्ट करनेवाले दुराबारी पर्वत-शत्रु ही हैं न । आप जाइये; क्योंकि में पश्यितके अतिरिक्त किसी अन्य देवके सामने स्पष्टरूपसे प्रार्थना करना नहीं चाहता ।

महर्षि नारदने आकर वैसी बात कही थी, नन्दीश्वरजी कहते हैं-सूने ! गृहपतिके जिसके कारण आज में कृतकृत्य हो रहा हूँ। उस चचनको सुनकर इन्द्रके नेत्र फ्रीधसे नन्दीक्षरजी कहते हैं-भूने ! इस प्रकार लाल हो गये। वे अपने भवंकर वज्रको आनन्द्रागृतस्त्रपी रसोंद्वारा जारण करके उठाकर उस बारुकको इराने-धमकाने गृहपतिने शुभ दिनमें सर्वहितकारी लगे। तब बिजलीकी ज्वालाओंसे व्याप्त क्स शिवलिङ्गकी स्वापना की और पवित्र यज्ञको देखकर बालक गृहपतिको गङ्गाजलसे भरे हुए एक सौ आठ नारदजीके वाक्य स्परण हो आये। फिर तो कल्क्जोद्वारा शिवजीको सान कराकर ऐसे वे भयसे व्याकुल होकर मुर्खित हो गये। घोर नियमोंको स्थीकार किया, जो तद्दन्तर अज्ञानान्यकारको दूर मगानेवाले अकृतास्य। पुरुषोके लिये दुष्कर थे। गौरीपति ऋष्यु वहाँ प्रकट हो गये और अपने नारदर्जी । इस प्रकार एकमात्र शिवमे मन हस्तस्पर्शसे उसे जीवनदान देते हुए-से लगाकर तपस्या करते इए उस पहाला बोले-'वल ! उठ, उठ । तेरा कल्याण गृहपतिकी आयुका एक वर्ष व्यतीत हो हो।' तब राष्ट्रिके समय मुँदे हुए कमलकी गया। तब जन्मसे बारहवाँ वर्ष आनेपर तरह उसके नेत्रक्रमल खुल गये और उसने नारदर्जीके कहे हुए उस वचनको सत्य-सा उठकर अपने सामने सैकड़ों सूर्थीसे भी करते हुए बन्नधारी इन्द्र उनके निकट पद्मारे अधिक प्रकाशपान शासुको उपस्थित और बोले—'विप्रचर ! में इन्द्र हूँ और देखा। उनके ललाटमें तीवरा नेत्र समक सा तुम्हारे शुभ प्रतसे प्रसन्न होकर आया है। या, गलेमें नीत्व सिद्ध था, ध्वनापर अब तुम वर जीवो, में तुन्हारी मनोवाञ्डा चुक्पका खरूप दील रहा था, वामाद्रमें गिरिजादेवी विराजमान थीं। मस्तकपर बन्द्रमा सुशोजित था। बद्धी-बड़ी जटाओंसे उनकी अद्भुत शोधा हो रही धी। वे अपने आदय त्रिद्धल और आजगन धनुष धारण किये हुए थे। कपूरके समान गौरवर्णका जारीर अपनी प्रभा बिखोर रहा था, से गजचर्म लयेटे हुए थे। उन्हें देखकर शासकथित लक्षणों तथा गुरु-वचनोंसे जब गुह्रपतिने समग्रा लिया कि ये महादेव ही हैं, तब हर्षके मारे उनके नेत्रोंमें आँस छलक आये, गला रुंघ गया और शरीर रोमाजित हो उठा। ये क्षणभरतक अपने-आपको

भूरतकर चित्रकृट एवं त्रिपुत्रक पर्वतकी

भांति निश्चल खडे रह गये। जब ये स्तयन करने, नमस्कार करने अथवा कुछ भी

 संक्षिप्त दिक्क्यूराण व 

कहनेमें सपर्थ न हो सके, तब शिवजी और अग्निका थय नहीं रह जायगा, मुसकराकर बोले। ईशाने कहा —गृहपते ! ज्ञान पड़ता है, कभी उनकी अकालमृत्यु ही होगी।

और वज्रकी कौन कहे, यमराज भी अपना

प्रभाव नहीं डाल सकते । यह तो मैंने तुष्हारी



करके हराया है। भद्र । अब मैं तुम्हें बर देता हैं-आजसे तुम अफ्रियदके भागी होओगे। तम समस्त देवताओंके रूपे वरदाता बनोगे । अप्रे । तुम समस्त प्राणियोंके अंदर जठराग्रिरूपसे विचरण करोगे। तुम्हें दिवपालरूपसे धर्मराज और इन्द्रके मध्यमें राज्यकी प्राप्ति होगी। नुम्हारे द्वारा स्थापित यह शिवलिङ्ग तुन्हारे नामपर 'आप्रीश्वर' नामसे प्रसिद्ध होगा। यह सब प्रकारके तेजोंकी वृद्धि करनेवाला होगा। जो लोग व्रत, तीर्च अर्थात् सब कुछ है। जितनी

तुम बब्रधारी इन्द्रसे डर गये हो । वता ! तुम काशीपुरीमें स्थित सम्पूर्ण समृद्धियोंके भयभीत मत होओ; क्योंकि मेरे भक्तपर इन्द्र प्रदाता अग्रीश्वरकी घलीघाँति अर्चना करनेवाला भक्त यदि प्रारब्धवश किसी अन्य स्थानमें भी मृत्युको प्राप्त होगा तो भी वह वहिलोकमें प्रतिष्ठित होगा।

अग्रिमान्द्र नामक रोग नहीं होगा और न

नन्दोधरजी कहते हैं-मुने! यो कडकर शिवजीने गृहपतिके बन्धुओंको बुलाकर उनके माता-पिताके सामने उस अभिका दिक्पति पद्धर अभिषेक कर दिया और स्वयं उसी लिङ्गमें समा गये। तात ) इस प्रकार मैंने तुमसे परमस्या शंकरके गृहपति नामक अञ्चलतारका, जो दृष्टीको पीडिन करनेवाला है, वर्णन कर दिया। जो सदब पराक्रमी जितेन्द्रिय पुरुष अधवा सकसम्पन्न जियाँ अधिप्रवेदा कर जाती है, चे सब-के-सब अफ़िसरीसे तेजस्वी होते हैं। इसी प्रकार जो ब्राह्मण अधिहोत्रपरायण, ब्रह्मचारी तथा प्रश्नाप्तिका सेवन करनेवाले

करता है। जो श्रद्धापूर्वक किसी अनाथ पुतकका अग्रिसंस्कार कर देता है अथवा खबं शक्ति न होनेपर दूसरेको प्रेरित करता है, वह अग्रिस्त्रेकमें प्रशंसित होता है। द्विजातियोंके लिये परम कल्याणकारक एक अग्रि ही है। यही निश्चितरूपसे गुरु, देवता,

इस अग्नीश्वरलिङ्गके भक्त होंगे. उन्हें किजली अपावन वस्तुएँ हैं. वे सब अग्निका संसर्ग

हैं, वे अधिके समान वर्जस्वी होकर

अग्रिलोकमें विचरते हैं। जो शीतकालमें शीत-निचारणके निमित्त बोझ-की-बोझ

लकड़ियाँ दान करता है अधवा जो अग्रिकी

इष्टि करता है, यह अग्निके संनिकट निवास

होनेसे उसी क्षण पावन हो जाती हैं; इसीलिये कौन-सी वस्तु दृष्टिगोचर हो सकती है। अग्रिको पावक कहा जाता है। यह राम्मुकी इनके द्वारा भक्षण किये हुए धूप, दीप, प्रत्यक्ष तेजोमवी दहनात्मिका पूर्ति है, जो नैवेश, दूध, दही, घी और खाँड़ आदिका सप्टि रचनेवाली, पालन करनेवाली और देवगण खर्गमें सेवन करते हैं। संहार करनेवाली है। चला, इसके विना

(अध्याय १४-१५)

शिवजीके महाकाल आदि दस अवतारोंका तथा ग्यारह रुद्र-अवतारोंका वर्णन तदननार यक्षेश्वरावतारकी बात कहकर 'धूमवान्' नामसे विख्यात हुआ। उस नन्दीश्वरने कहा-मुने ! अत्र शंकरजीके अवतारमें श्रेष्ठ उपासकोंकी लालसा पूर्ण उपासनाकाण्डद्वारा सेवित महाकाल आदि करनेवाली शिवा धुमावती हुई। शिवजीका दस अवतारोंका वर्णन भक्तिपूर्वक अवण आठवाँ सुखदायक अवतार 'बगलापुख' करो । उनमें पहला अवतार 'महाकाल' है। उसकी शक्ति महान् आनन्दरायिनी

नामसे प्रसिद्ध है, जो सत्पुरुवोंको जोग और वगलामुखी नामसे विख्यात हुई। नवाँ मोक्ष प्रदान करनेवाला है। उस अवतारकी दिवावतार 'मातङ्ग' नामसे कहा जाता है। का समय सन्पूर्ण अभिलावाओंको पूर्ण व्यक्ति भक्तोंकी मनोवाच्छा पूर्ण करनेवाली करनेवाली दार्वाणी मातती हुई। दाम्पुके महाकाली हैं। दूसरा 'तार' नामक अवतार धक्ति-मुक्तिरूप फल प्रदान करनेवाले दसबें हुआ, जिसकी शक्ति तारादेवी हुई । वे दोनों अवतारका नाम 'कमल' है, जिसमें अपने भक्ति-मक्तिके प्रदत्ता तथा अपने सेवकोके भक्तोंका सर्वया पालन करनेवाली गिरिजा लिये सुखदायक है। 'बाल भवनेश' नामसे कपला कहलायीं। ये ही शिवजीके दस तीसरा अवतार हुआ । उसमें बाला भुवनेशी अवतार है। ये सब-के-सब मक्ती तथा शिवा शक्ति हुईं, जो सजनोंको सुख सत्यरूपोके लिये सुखदायक तथा भोग-देनेवाली हैं। बौधा मक्तोंके लिये मुखद मोक्षके प्रदाता है। जो स्त्रेग महात्मा शंकरके तथा भोग-भोक्ष प्रदायक 'बोड्स श्रीविद्येश' इन दसों अवतारोकी निर्विकारभावसे सेवा नापक अवतार हुआ और मोडशी-ब्रीविद्या करते हैं, उन्हें ये नित्य नाना प्रकारके सुख शिवा उसकी शक्ति हुई। पाँचवाँ अवतार देते रहते हैं। पूने ! इस प्रकार पैने दसों 'भैरव' नामसे प्रसिद्ध हुआ, जो सर्वदा अवतारोंका माहात्य वर्णन कर दिया। भक्तोंकी कामनाओंको पूर्ण करनेवाला है। तन्त्रशास्त्रमें तो यह सर्वकामप्रद बतलाया इस अवतारकी शक्तिका नाम है भैरवी

गया है। मुने ! इन शक्तियोंकी भी अद्भुत गिरिजा, जो अपने उपासकोंकी अभीष्ट-महिमा है। तन्त्र आदि शास्त्रोंमें इस दायिनी हैं। छठा दिवावतार 'छिन्नमस्तक' महिमाका सर्वकामप्रदरूपसे वर्णन किया नामसे कहा जाता है और भक्तकामप्रदा गिरिजाका नाम छित्रपाला है। सम्पूर्ण गया है। ये नित्य दुष्टोंको दण्ड देनेवाली और मनोरथोंके दाता शम्भुका सातवाँ अवतार ब्रह्मतेजकी विशेष रूपसे वृद्धि करनेवाली

 संज्ञित शिवपराण क 886 हैं। ब्रह्मन् ! इस प्रकार मैंने तुमसे महेश्वरके चल पड़े। वहाँ पहुँचकर उन्होंने गङ्गाजीके

महाकाल आदि दस शुभ अवतारोंका जलमें स्नान करके अपना नित्य-नियम पूरा इक्तिसहित वर्णन कर दिया। जो मनुष्य किया और फिर आदरपूर्वक उमासहित

(इस आख्यानका पाठ करनेसे) ब्राह्मणके देवताओंके हितार्थ परम प्रसन्नतापूर्वक घोर

ब्रह्मतेजकी वृद्धि होती है, क्षजिय तप करने लगे। मुने ! शिवजीके चरण-विजय-लाभ करता है, वैदय धनपति हो कमलोमें आसक्त मनवाले भैर्यशाली जाता है और शुद्रको सुखकी प्राप्ति होती है। स्वधर्मपरायण दिविभक्तोंको यह स्वरित

सुननेसे सुल प्राप्त होता है और उनकी द्दिावाभिक्त विद्दोषक्रयसे बहु जाती है। मने ! अब मैं दांकरजीके एकादश श्रेष्ठ अवतारोंका वर्णन करता है, सुनो। उन्हें

श्रवण करनेसे असत्यादिजनित बाधा पीहा नहीं पहेंचा सकती। पूर्वकालकी बात है, एक बार इन्द्र आदि समस्त देवता दैत्वोंसे देवताओंके पिता कश्यपनी हर्पमप्र हो गये पराजित हो गये । तब वे भयपीत हो अपनी और हाब जोड़कर उनके चरणोंमें नमस्कार पुरी अपरावतीको छोड़कर चाम खडे हुए। काके ख़ुति करते हुए वी बोले—'महेश्वर ! यों दैत्योद्वारा अत्यन्त पोडित हुए वे सभी में सर्वका आपका शरणागत है। स्वामिन् ! देवता कश्यपत्रीके पास गये। वहाँ उन्होंने देवताओंके दुःसका विनाश करके मेरी

परम व्याकुलतापूर्वक हाथ जोड़ एवं मस्तक अभिलामा पूर्ण कीजिये । देवेश ! मैं पुत्रीके हुरकाकर उनके चरणोंमें अधिवादन किया दुःखसे विशेष दुःसी हैं, अतः ईश ! मुझे और उनका भलीभॉति स्तयन करके आदर- सुन्ती कोजिये; क्योंकि आप देवताओंके पूर्वक अपने आनेका कारण प्रकट किया सहायक हैं। नाथ ! महाबली दैत्योंने तथा दैत्योद्वारा पराजित होनेसे उत्पन्न हुए देवताओं और यक्षोंको पराजित कर दिया

अपने सारे दु:खोको कह सुनाया। तात ! है, इसलिये शाष्ट्रो ! आप मेरे पुत्रसपसे तब उनके पिता कश्यपत्री देवताओंकी उस प्रकट होकर देवताओंके लिये आनन्ददाता कप्ट-कहानीको सुनकर अधिक दुःखी नहीं वनिये। हुए; क्योंकि उनकी बुद्धि दिवजीमें आसक्त थी। मुने ! उन शानाबुद्धि मुनिने धैर्य धारण कश्यपत्रीके ऐसा कहनेपर सर्वेश्वर भगवान्

समस्त शिवपवंकि अवसरपर इस परम सर्वेश्वर भगवान विश्वनाथकी भलीभाति पावन कथाका भक्तिपूर्वक पाठ करता है, अर्चना की । तदनत्तर शम्भुदर्शनके उद्देश्यसे वह शिवजीका परम प्यारा हो जाता है। एक शिवलिङ्गकी स्थापना करके वे

> मुनिवर कञ्चपको जब यो तप करते हुए बहुत अधिक समय व्यतीत हो गया, तब सत्यरूपोके गतिस्वरूप भगवान् इंकर अपने जाणोंने तल्लीन मनवाले कञ्चप ऋषिको

वर देनेके लिये वहाँ प्रकट हुए। भक्तवसल महेखर परम प्रसन्न तो से ही, अतः मे अपने अन्त पुनिवर करुयपसे बोले—'वर **पाँगो**।' उन महेचरको देखते ही प्रसन्न बृद्धिवाले

नन्दीधरजी कहते करके देवताओंको आश्वासन दिया और शंकर उनसे 'तथेति—ऐसा ही होगा' याँ स्ययं परम हर्षपर्वक विश्वनाथपूरी काशीको कहकर उनके सामने वहीं अन्तर्धान हो गये।

कार्थसिद्धिके लिये क्षितस्त्रासे उत्पन्न हुए। पूर्ण करनेवाला है। (अध्याय १६—१८)

शिवजीके 'दुर्वासायतार' तथा 'हनुमदवतार'का वर्णन

नन्दीशरूजी करते हैं - महासूने ! अब अंशसे श्रेष्ठ संन्यास-पद्धतिको प्रचलित तुम शम्भुके एक दूसरे चरितको, जिसमें करनेवाले 'दस' उत्पन्न हुए और स्त्रके शंकरजी धर्मके लिये दुर्वासा होकर प्रकट अंशसे पुनिवर दुर्वासाने जन्म लिया। हुए थे, प्रेमपूर्वक अवण करो । अनसूचाके इत दुर्वासाने पहाराज अम्बरीयकी पति ब्रह्मवेता तपस्ती अप्रिने ब्रह्माजीके परीक्षा की थी। जब सुदर्शनचक्रने इनका निर्देशानुसार पत्रीसहित ऋक्षकुरू पर्वतचर पीछर किया, तब शिवजीके आदेशसे जाकर पुत्रकामनासे घोर तप किया । उनके अम्बरीषके द्वारा शर्थना करनेपर चक्र शान्त तपसे प्रसन्न होकर बहा।, विष्णु और महेश्वर 🛚 हुआ । इन्होंने धगवान् रामकी धरीक्षा की । तीनों उनके आश्रमपर गये। उन्होंने कहा कि कालने मुनिका लेप घारण करके श्रीरामके 'हम तीनों संसारके ईश्वर हैं। हमारे अंज़से साथ यह जातें की थी कि 'मेरे साथ वात तुम्हारे तीन पुत्र होंगे, जो त्रिलोकीमें विख्यात करते समय श्रीशमके पास कोई न आये; तथा माता-पिताका यश बढ़ानेवाले होंगे।' जो आयेगा उसका निर्वासन कर दिया यों कहकर वे चले गये। ब्रह्माजीके अंशसे जायगा।' दुर्वासाजीने हठ करके लक्ष्मणको

तव करपप भी पहान् आनन्दके साथ हुर्रत ये करपपनन्दन वीरवा रुद्र महान् बरू-ही अपने स्वानको लीट गये। तहाँ उन्होंने पराक्रमसम्पन्न थे; इन्होंने संप्राममें वह सारा वृतान्त आदरपूर्वक देवताओंसे देवताओंकी सहायता करके दैत्योंका संहार कह सुनाया । तदनत्तर भगवान् शंकर कर डाल्य । इन्हीं स्टॉकी कृपासे इन्द्र आदि अपना वचन सत्य करनेके लिये क्रश्यपद्वारा देखगण दैत्योंको जीतकर निर्मय हो गये। सुरभीके पेटसे स्थारह रूप धारण करके उनका मन स्वस्थ हो गया और वे अपना-प्रकट हुए । उस समय महान् उत्सव मनाया अपना राज्य-कार्य सैभालने लगे । अब भी गया। सारा जगत् शिवपय हो गया। हिव-स्वस्त्यधारी वे सभी महास्त कश्यपमुनिके साथ-साथ सभी देवता हर्ष- देवताओंकी रक्षाके लिये सदा स्वर्गर्भ विधीर हो गये। उनके नाम रखे गये— विराजमान रहते हैं। तात ! इस प्रकार मैंने कपाली, पिङ्गल, भीम, विरूपाक्ष, तुमसे प्रोकाजीके स्थारह रुद-अवतारीका विलोहित, ज्ञास्ता. अजपाद, अडिबुंस्य, वर्णन कर दिया। ये सभी समस्त लोकीक शस्त्र, चण्ड तथा भव । वे त्यारही रह किये सुखदायक है। यह निर्मल आख्यान सुरभीके पुत्र कहलाते हैं। ये सुलके सन्पूर्ण पापोंका विनाशक, धन, यश और आवासरथान है तथा देवताओंकी आपुका प्रदाता तथा सम्पूर्ण मनोरबोको

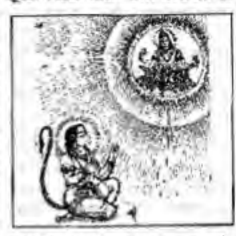
चन्द्रमा हुए, जो देवताओंके समुद्रमें डाले भेजा, तब श्रीराभने तुरंत लक्ष्मणका त्याग जानेपर समुद्रसे अकट हुए थे। विष्णुके कर दिया। इन्होंने भगवान् श्रीकृष्णकी परीक्षा की और उनको श्रीरुक्षिमणीसहित गर्वे और उन्होंने यह सारा वृत्तान्त रथमें जोता। इस प्रकार दुर्वासा मुनिने आदरपूर्वक कह सुनाया। फिर माताकी अनेक विचित्र चरित्र किये।

हनुमान्जीका चरित्र श्रवण करो । हनुमदूषसे शियजीने बड़ी उत्तम लीलाएँ की है। विप्रवर ! इसी रूपसे महेबरने भगवान रामका परम हित किया था। वह सारा चरित्र सब प्रकारके सुखोंका दाता है, उसे

तुव प्रेमपूर्वक सुनो । एक समयकी बात है, जब अत्यन्त अद्भूत स्त्रीस्थ करनेवाले गुणशाली भगवान शब्दको विष्युके मोहिनीरूपका दर्शन प्राप्त हुआ, तब वे कामदेवके बाणांसे आहत हुएकी तरह क्षुत्र्य हो उठे। उस समय उन परमेश्वरने रामकार्यकी सिद्धिके लिये अपना श्रीर्यपात

महर्षियोने शामुके उस वीर्यको रामकार्यकी अनुज्ञा मिल सुकी थी। सिद्धिके लिये गौतमकत्या अञ्चनीमें कानके तदननर नन्दीप्रस्ने भगवान् रामका

आज्ञासे धीर-वीर कपि हनुपान्ने नित्य मुने ! अब इसके बाद तुम सुर्यके निकट जाकर उनसे अनायास ही



किया। तब सप्तर्वियोने उस वीर्यको सारी विद्याएँ सील स्त्री। तदननार रहके पश्चयक्रमे स्वापित कर ल्रिया, क्योंकि अंत्राधृत कपिश्रेष्ट हर्नुमान् सूर्यंकी आज्ञासे शिवजीने ही रामकार्यके लिये आदरपूर्वक सूर्योजसे उत्पन्न हुए सुधीवके पास चले उनके मनमें प्रेरणा की बी। तत्पशात उन गये। इसके लिये उन्हें अपनी मातासे भी

रास्ते स्थापित कर दिया । तब समय आनेपर सम्पूर्ण चरित्र संक्षेपसे वर्णन करके उस गर्भसे शाभु महान् बल-पराक्रपसम्बन्न कहा—'मुने ! इस प्रकार कपिश्रेष्ठ वानर-ज्ञरीर धारण करके उत्पन्न हुए, उनका हनुमान्ने सब तरहसे औरामका कार्य पूरा नाम हनुमान् रखा गया । महाबली कपीधर किया, नाना प्रकारकी स्त्रीलाएँ की, हनुमान् तब शिशु ही थे, उसी समय उदय असुरोका मान-मर्दन किया, भूतारुपर होते हुए सूर्यविष्वको छोटा-सा फल रामभक्तिकी स्थापना की और स्वयं समझकर तुरंत ही निगल गर्य। जब भक्तप्रगण्य होकर सीता-रामको सुख देवताओंने उनकी प्रार्थना की, तब उन्होंने प्रदान किया। वे स्टायतार ऐश्वर्यशाली उसे महाबली सूर्य जानकर उपल दिया । तथ हनूमान् लक्ष्मणके प्राणदाता, सम्पूर्ण देवर्षियोंने उन्हें शिवका अवतार माना और देवताओंक गर्वहारी और भक्तोंका उद्धार बहुत-सा वरदान दिया। तदनन्तर हनुमान् करनेवाले है। महावीर हनुमान् सदा अत्यन्त हर्षित होकर अपनी पाताके पास रामकार्यमें तत्यर रहनेवाले, लोकमें 'रामदृत' नामसे विख्यात, देत्योंके संहारक जो यनुष्य इस चरितको भक्तिपूर्वक सुनता है

और भक्तबत्सल हैं। तात ! इस प्रकार मैंने अवया समाहित जित्तसे दूसरेको सुनाता है, हनूमान्त्रीका श्रेष्ठ चरित—जो घन, कीर्ति वह इस छोकमें सम्पूर्ण भोगोंको भौगकर और आयुका वर्धक तथा सम्पूर्ण अभीष्ट अन्तमें परम मोक्षको प्राप्त कर लेता है।

फलोका दाता है-तुमसे वर्णन कर दिया।

te

(अध्याच १९-२०)

शिवजीके पिप्पलाद-अवतारके प्रसङ्गमें देवताओंकी दबीबि मुनिसे अस्थि-याचना, दधीविका शरीरत्याग, वब्र-निर्माण तथा उसके द्वारा युत्रासुरका यथ, सुवर्चाका देवताओंको शाप,

पिप्पलादका जन्म और उनका विस्तृत बुताना

तदनन्तर महेशावतार तथा दैव्योका अधिपति है। अतः अब ऐसा प्रयस्न वृषेशावतारका परित सुनाकर नन्दीश्वरने करो जिससे इसका वश्व हो सके। बुद्धिमान् कहा—महाबुद्धिमान् सक्कुमारजी । अब देवराज । मैं श्रमेंके कारण इस विषयमें एक तुम अत्यन्त आहादपूर्वक महेश्वरके उपाय मतलाता है, सुनो । जो दशीवि 'पिप्पलाद' नामक परमोत्कृष्ट अवतारका नामवाले महामुनि हैं, ये तपस्यी और वर्णन अवण करो । यह उत्तम आख्यान जितेन्द्रिय हैं। उन्होंने पूर्वकालमें शिवजीकी भक्तिकी वृद्धि करनेवाला है। पुनीश्वर ! समत्यश्वना करके वज्ञ-सरीकी अरिधर्मी हो एक समय देखोने वृज्ञासुरकी सहायनासे इन्द्र जानेका वर प्राप्त किया है। अतः तुमलोग आदि समस्त देवताओंको पराजित कर उनसे उनकी हड्डियोके रिस्थे याचना करते । ये दिया। तब उन सभी देवताओंने सहसा अवश्य दे देंगे। फिर उन अरिश्वमीसे दश्रीविके आश्रममें अपने-अपने अस्त्रोको कन्नदण्डका निर्माण करके तुम निश्चम ही

फेंककर तत्काल ही हार मान ली। तत्पक्षात् उससे पृत्रासुरको मार डालना।'
पारं जाते हुए वे इन्द्रसहित सम्पूर्ण देवता तथा नन्दीधरजी कहते हैं—मुने ! ब्रह्मका देविष शीघ्र ही ब्रह्मलोकमें जा पहुँचे और यह वचन सुनकर इन्द्र देवगुरु बृहस्पति तथा वहाँ (ब्रह्मजीते) उन्होंने अपना वह दुखड़ा देवताओंको साथ ले तुरंत ही द्वीचित्र प्रिषके कह सुनाया। देवताओंका वह कथन उत्तम आक्षमपर आये। वहाँ इन्द्रने सुनकर लोकपितामह ब्रह्माने सारा रहन्य सुवर्षासहित द्वधीचि सुनिका दर्शन किया यथार्थरूपरे प्रकट कर दिया कि 'यह सब और आदरपूर्वक हाथ जोड़कर उन्हें नमस्कार त्वष्टाकी करतूत है, त्वष्टाने ही नुमलोगोंका किया; किर देवगुरु बृहस्पति तथा अन्य वस करनेके लिये तपस्वाहारा इस देवताओंने भी नग्रतापूर्वक उन्हें सिर

महातेजस्वी यूत्रासुरको उत्पन्न किया है। यह झुकाचा । दधीवि मुनि विद्वानोमें श्रेष्ट तो थे दैत्य महान् आत्मबरूसे सम्पन्न तथा समस्त ही, वे तस्त ही उसके अभिप्रायको ताड

 संक्षिप्र शिक्युराण \* and ........

गये। तथ उन्होंने अपनी पत्नी सुक्चांको इन्ह्रने तुरंत ही पराक्रम प्रकट करके उस

अपने आश्रमसे अन्यत्र भेत्र दिया । तत्पश्चात् वज्ञद्वारा वज्ञासुरके पर्वतशिखर-मरीखे देवताओंसहित देवराज इन्द्र, जो सिरको काट चिराया। तात ! उस समय स्वार्थ-साधनमें बड़े दक्ष हैं, अर्थशास्त्रका खर्गचासियोने महान् विजयोतस्य मनाया,

आश्रय लेकर मुनिवरसे बोले । इन्द्रपर पृथ्वोकी वृष्टि होने लगी और सभी इन्द्रने कहा--'मुने ! आप महान् देवता उनकी स्तृति करने लगे। तदननार शिवभक्त, दाता तथा शरणागतरक्षक हैं: महान् आत्मबलमें सम्पन्न दथीचि मुनिकी

इसीलिये हम सभी देवता तथा देवर्षि पतिव्रता पत्नी सुवर्धा पतिके आज्ञानुसार त्वष्टाह्मरा अपमानित होनेके कारण आध्यकी अपने आध्यके भीतर गयी। वहाँ द्वारणमें आपे हैं। विश्वयर ! आप अपनी देवताओंके लिये पतिको मरा हुआ जानकर बत्रमयी अस्थियाँ हमें प्रदान कीजिये; वह देवताओंको शाप देते हुए बोली। क्योंकि आपकी हुईसि बद्धका निर्माण सुनवीन कहा - अही ! इन्ह्रसहित थे करके में अन देवडोडीका वस करूँगा।' सभी देवता बड़े तुष्ट हैं और अपना कार्य

इन्द्रके यों कहनेपर परोपकारपरायण दशीनि सिद्ध करनेये निपूण, पूर्ण तथा लोभी हैं: मुनिने अपने स्वामी विकास ध्यान करके इसलिये वे सब-के-सब आजसे मेरे शापसे अपना जारीर छोड़ दिया। इनके सममा पञ्च हो जावे।' इस प्रकार उस तपस्त्री बन्धन नष्ट हो चुके थे, अतः ये तुरंत ही चुनिपत्नी सुवचनि उन इन्द्र आदि समस्त ब्रह्मलोकको चले गये। उस समय वहाँ देवताओंको जाप दे दिया। तत्पश्चात् उस पुष्पोकी वर्ण होने लगी और सभी लोग पतिव्रवाने पतिलोकमें जानेका विचार

आश्चर्यचकित हो गये। तदननार इन्द्रने शीध किया। फिर तो मनस्विनी सुवचनि परम ही सर्राध गाँको ब्रह्माकर इस घरीरको पवित्र लकडियोद्वार एक जिला तैयार की। चटवाया और उन हड्डियोसे अख-निर्माण उसी समय शंकरजीकी प्रेरणासे सुखदायिनी करनेके लिये विश्वकर्माको आदेश दिया। आकाशवाणी हुई, यह उस मुनिपत्नी तब इन्द्रको आज्ञा पाकर विश्वकर्पाने सुवर्णाको आधासन देती हुई बोली । शिवजीके तेजसे सुदृढ़ हुई भुनिकी वक्रमयी आकाशनायाँने कहा—प्राज्ञे ! ऐसा

हिंद्रवेसि सम्पूर्ण अस्त्रोंकी कल्पना की। साहस मत करो, मेरी उत्तम बान सुनो। उनके रीढ़िकी हड़ीसे वज और ब्रह्मिश देवि । तमारे उदाये प्रनिका तेज वर्तमान है, नामक बाण बनाया तथा अन्य अस्थियोंसे तुप उसे यलपूर्वक उत्पन्न करो । पीछे तुन्हारी अन्यान्य बहुत-से अस्त्रॉका निर्माण किया। जैसी इच्छा हो, बेसा करना: क्योंकि तय शिवजीके तेजसे उत्कर्षको प्राप्त हुए शासका ऐसा आदेश है कि गर्भवतीको

जैसे रुद्धने यमराजपर धावा किया वा । फिर

इन्द्रने उस कन्नको लेकर कोधपूर्वक अपना प्ररीर नहीं जलाना चाहिये अर्थात् बुप्रासुरपर आक्रमण किया, ठाँक उसी वरह सती नहीं होना चाहिये। नन्दीश्वरजी कहते हैं—पुनीश्वर ! यों तो कवक आदिसे भलीभाँति सुरक्षित हुए कहकर वह आकाशवाणी उपराम हो गयी।

उसे सुनकर वह मुनिपन्नी क्षणभरके लिये लगी। तात ! इतनेमें ही हर्षमें भरे हुए विस्मयमें पड़ गयी। पांतु उस सती-साध्वी इन्द्रसहित सपस्त देवता मुनियोंके साध सुवर्धाको तो पतिलोककी प्राप्ति ही अभीष्ट आयस्तित हुएको तरह शीव्रतासे वहाँ आ धी, अतः उसने बैठकर पत्करसे अपने पहुँचे। तक प्रसन्न बुद्धिवाले ब्रह्माने उस उदरको विदीर्ण कर डाला । तब उसके पेटसे मुनिवर दशीसिका वह गर्भ बाहर निकल देवता महोत्सव मनाकर अपने-अपने आया । उसका शरीर परम दिव्य और धामको बले गये। तदनत्तर महान प्रकाशमान था तथा वह अपनी प्रचासे दसों ऐड्वर्वशाली स्टावतार पिप्पलाद उसी दिशाओंको उद्धासित कर रहा था। तात ! अद्यत्यके नीचे लोकींकी हितकामनासे द्धीचिके उत्तम तेत्रसे प्रादुर्भूत हुआ यह गर्भ जिस्कालिक तपमें प्रयुत्त हुए। लोकाचारका अपनी लीला करनेमें समर्थ साक्षात् रुदका अनुसरण करनेवाले विष्यलादका यो तपस्या अवतार था । मुनिप्रिया सुचर्चाने दिल्य- करते हुए बहुत बड़ा समय व्यतीत हो गया । स्वरूपधारी अपने उस पुत्रको देखकार मन-ही-मन समझ लिया कि यह रुद्रका अवनार कन्या पत्तासे विवाह करके तरुण हो उसके है। फिर तो यह महासाधी परमानन्द्रमप्र हो साथ विलास किया। उन मुनिके दस पुत्र गयी और शीध ही उसे नमस्कार करके उत्पन्न हुए, जो सख-के-सब पिताके ही उसकी स्तुति करने लगी। मुनीबर ! उसने सामान महात्मा और उम्र तपायी थे। ये इस स्वरूपको अपने हृदयमे धारण कर रिष्या । तदननार पतिरशेकको कामनावासी

उस पत्रसे परम स्रेहपूर्वक बोली। स्वचनि कहा नात परमेशान ! तुम इस अध्यक्ष युक्षके निकट चिरकालतक स्थित रहि। महाभाग ! तुम समझ प्राणियोंके लिये मुखदाता होओ और अब मुझे प्रेमपूर्वक पतिलोकमें जानेके लिये आज्ञा दो । यहाँ पतिके साथ रहती हुई मैं स्द्ररूपधारी तुम्हारा ध्यान करती रहेगी। नन्दीशरजी कहते हैं - मुने ! सार्था

विमलेक्षणा माता सुवर्जा मुसकराकर अपने

प्रसन्नतापूर्वक यह वरदान दिया कि 'जन्मसे लेकर मोलह वर्षतककी आयुवाले मुख्याको तथा शिवभक्तोको शनिकी पीड़ा नहीं हो सकती। यह मेरा बचन सर्वथा सत्य है। यदि कहीं शनि मेरे वचनका अनादर सुवर्चाने अपने पुत्रसे यो कहकर परम करके उन मनुष्योको पीड़ा पहुँचायेगा तो वह समाधिद्वारा पतिका ही अनुगमन किया। निस्संदेह धस्य हो जायगा।' तात ! इसीलिये

तदननार पिप्पलादने राजा अनरणयकी

बालकका नाम पिप्पलाद रखा। फिर सभी

अपनी पाता पदाके सुसकी वृद्धि करनेवाले हुए। इस प्रकार महाप्रभु शंकरके लोलाकतार मुनिवर पिप्पलादने यहान् ऐचर्यशाली तथा नाना प्रकारकी लीलाएँ कीं। उन कृपालुने जगत्में शनैशास्त्री पीड़ाको, जिसका निवारण करना संसर्की

इस्तिके बाहर था, देखकर लोगोंको

मुनिवर ! इस प्रकार दशीविपत्री सुवर्चा उस भयसे भीत हुआ बहुश्रेष्ट सनैश्चर विकृत शिवलोकमें पहुँचकर अपने पतिसे जा मिली होनेपर भी वैसे मनुष्योंको कभी पीड़ा नहीं और आनन्दपूर्वक शंकरजीकी सेवा करने पहुँचाता । मुनिवर ! इस प्रकार मैंने लीलासे

 संक्षिप्र विकास । 886 

मनुष्यरूप धारण करनेवाले पिप्पलादका शिवभक्त थे, धन्य हैं, जिनके यहाँ खर्य उत्तम चरित तुम्हें सुना दिया, यह सम्पूर्ण आल्पज्ञानी महेश्वर विप्यलाद नामक पुत्र कामनाओंको पूर्ण करनेवारठा है। गाधि, होकर उत्पन्न हुए। तात ! यह आख्यान कौशिक और महामुनि पिप्पलाद—ये तीनो निर्दोष, स्वर्गप्रद, कुयहजनित दोषोंका

स्परण किये जानेपर शनैश्चरजनित पीड़ाका संहारक, सम्पूर्ण मनोरथोंका पूरक और नाश कर देते हैं। वे मुनियर दधीचि, जो शिक्रमक्तिकी विशेष वृद्धि करनेवाला है। परम ज्ञानी, सत्पुरुषोंके प्रिय तथा महान् (आयाय २१-२५)

भगवान् शिवके द्विजेश्वरावतारकी कथा—राजा भद्रायु तथा रानी

# कीर्तिमालिनीकी धार्मिक दुब्ताकी परीक्षा

नृपश्रेष्ठ भद्रायुका परिचय दिया गया वा उनका पीठा करने लगा। राजाने उन्हें इस और जिनपर भगवान् दिक्ते ऋषभरूपसे अवस्थामें देखा। वे ब्राह्मण-दम्पति भी अनुप्रह किया था, उन्हीं नरेशके धर्मकी भयसे विद्वल हो महाराजकी शरणमें गये परीक्षा लेनेके लिये वे भगवान किर और इस प्रकार बोले। विजेशसम्बर्ध प्रकट हुए थे। ऋषमके जाहाण-दम्पतिने कहा--महाराज !

प्रभावसे रणभूषिमें सनुओपर जिजय पाकर हमारी रक्षा कीजिये, रक्षा कीजिये। यह शक्तिशाली राजकुमार मदायु जब राज्य- व्याव हम दोनोंको खा जानेके लिये आ रहा सिंहासनपर आरूढ़ हुए, तब राजा बन्द्राङ्गद है। समस्त प्राणियोंको कालके समान भय तथा रानी सीमन्तिनीकी बेटी सती-साध्वी देनेवाला यह हिंसक प्राणी हमें अपना कीर्तिमालिनीके साथ उनका विवाह हुआ। आहार बनाये, इसके पूर्व ही आप हम किसी समय राजा भद्रायुने अपनी दोनोंको बचा लीजिये। धर्मपत्नीके साथ वसन्त ऋतुमें वन-विहार 💮 उन दोनोंका यह करुणकन्दन सुनकर

करनेके लिये एक गहन कमपे प्रवेश किया। पहाबीर राजाने ज्यों ही धनुष उठाया, त्यों ही उनकी पत्नी शरणागतजनोंका पालन वह व्याघ उनके निकट आ पहुँचा। उसने करनेवाली बी। राजाका भी ऐसा ही नियम ब्राह्मणीको पकड़ लिया। वह खेवारी 'हा था। उन राजदम्पतिकी धर्ममें फितनी दुइता नाथ ! हा नाथ ! हा प्राणवल्लम ! हा

तदननार वैश्यनाथ अवतमका वर्णन एक माधामय व्याप्तका निर्माण किया। वे करके नन्दीश्वरने दिजेशरायतारका त्रसङ्घ खेनों भवसे बिहुल हो व्याग्रसे थोड़ी ही दूर चलाया । वे बोले--तात ! पहले जिन आगे रोते-खिल्लाते भागने लगे और व्याप

है, इसकी परीक्षाके लिये पार्वतीसहित शब्दों ! हा जगदूरों !' इत्यादि कहकर रोने

भगवान् शिवने एक लीला रची। शिवा और विलाप करने लगी। व्याघ्र बड़ा और शिव उस वनमें ब्राह्मणी और ब्राह्मणके भयानक था। उसने प्यों ही ब्राह्मणीको रूपमें प्रकट हुए। उन दोनोंने लीलापूर्वक अपना प्राप्त बनानेकी चेष्टा की, त्यों ही भद्रायुने तीखे बाणोंसे उसके मर्ममें आयात । ऋरीर सब कुछ आपके अधीन है । बोलिये,

दीजिये।

दुँगा। यह राज्य, यह रानी और मेरा यह बुलाकर उसे अपनी पत्नीको दे दिया।

किया; परंतु उन बाणोंसे उस महावली आप क्या चाहते हैं ?' व्याघको तनिक भी व्यथा नहीं हुई। वह बाहण बोले—राजन्! अंधेको ब्राह्मणीको बलपूर्वक घसीटता हुआ दर्पणसे क्या काम ? जो भिक्षा माँगकर तत्काल दूर निकल गया। अपनी पत्नीको जीवन-निर्वाह करता हो, वह बहुत-से घर वाघके पंजेमें पड़ी देख ब्रह्मणको बड़ा दु:स हुआ और वह बारंबार रोने लगा। देखक रोकर उसने राजा भद्रायुसे कहा—'राजन् ! तुन्हारे ये बड़े-बड़े अस कहाँ हैं? दु:सियोंकी रक्षा करनेवाला तुन्हारा विशाल धनुष कही है ? सुना था तुममें वारह हजार बड़े-बड़े हाथियोंका बल है। यह क्या हुआ ? तुन्हारे दाङ्क. साद्य तथा मन्त्रास-विद्यासे क्या लाभ हुआ ? दूसरोंको क्षीण होनेसे बचाना क्षत्रियका परम धर्म है। बर्मज राजा अपना धन और

प्राण देकर भी दारणमें आये हुए दीन-

द:सियोंकी रक्षा करते हैं। जो पीडितोंकी

प्राणरक्षा नहीं कर सकते. ऐसे लोगोंक लिये

तो जीनेकी अपेक्षा पर जाना ही अच्छा है।' इस प्रकार ब्राह्मणका बिलाप और तपम्यासे प्रयंकर ब्रह्महत्या और मंदिरापान-भाग्यके उलट-फेरसे पेरा पराक्रम नष्ट हो अन्यवा आप निश्चय ही नरकमें पहेंगे। गया। मेरे धर्मका भी नादा हो गया। अतः अह्यणकी इस बातपर राजाने मन-ही-

लेकर क्या करेगा। जो मूर्ख है, उसे पुस्तकसे क्या काम तथा जिसके पास स्त्री नहीं है, वह धन लेकर क्या करेगा ? मेरी पत्नी चली गयी, मैंने कभी काम-सुलका उपभोग नहीं किया। अतः कामभोगके

लिये आप अपनी इस बड़ी रानीको मुझे दे

राजाने कहा-ब्रह्मन् ! क्या यही तुम्हारा धर्म है ? क्या तुम्हें गुरुने यही उपदेश किया है ? क्या तुम नहीं जानते कि परायी बीका स्पर्श स्वर्ग एवं सुयशकी हानि करनेवाला है ? परखीके उपभोगसे जो पाप कपाया जाता है, उसे सैकटों प्रायशिसोंदारा धी धोया नहीं जा सकता। बाह्यण कोलं-राजन् ! मैं अपनी

उसके मुखसे अपने पराक्रमको निन्हा जैसे पापका भी नादा कर हालुँगा। फिर सुनकर राजाने जोकसे मन-ही-मन इस परली-संगय किस गिनतीमें है। अतः आप प्रकार विचार किया—'अहो ! आज अपनी इस भार्याको मुझे अवस्य दे दीजिये

अब मेरी सम्पदा, राज्य और आयुका मीं मन विचार किया कि ब्राह्मणके प्राणीकी निश्चय ही नाश हो जायगा।' यो विजारकर रक्षा न करनेसे महापाप होगा, अतः इससे राजा भद्रायु ब्राह्मणके चरणोंचे गिर पड़े और वचनेके लिये पत्नीको दे डालना ही श्रेष्ठ है। उसे धीरज बैधाते हुए बोले— 'ब्रह्मन् । भेरा इस श्रेष्ठ ब्राह्मणको अपनी पत्नी देकर मै पराक्रम नष्ट हो गया है। महामते ! मुझ वापसे मुक्त हो जीव ही अग्रिमें प्रवेश कर क्षत्रियाधमपर कृपा करके होक छोड़ जाऊँगा। मन-ही-मन ऐसा निश्चय करके दीजिये। मैं आपको मनोवाञ्चित पदार्थ राजाने आग जलायी और ब्राह्मणको तत्पश्चात् सान करके पवित्र हो देवताओंको प्रणाम करके उन्होंने अग्निकी दो बार परमेश्वर हैं। आपने सांसारिक तापसे धिरे परिक्रमा की और एकाप्रचित्त होकर भगवान्। हुए मुझ अधमको जो प्रत्यक्ष दर्शन दिया है, शिवका ध्यान किया। इस प्रकार राजाको यही मेरे लिये महान् वर है। देव ! आप अग्निमें गिरनेके लिये उद्यत देख जगत्पति वरदाताओं में श्रेष्ट है। आपसे में दूसरा भगवान् विश्वनाथ सहसा वहाँ प्रकट हो गये । कोई वर नहीं माँगता । मेरी यही इच्छा है कि उनके पाँच मुख बे । मसकपर चन्द्रकला में, मेरी रानी, मेरे माता-पिता, पद्माकर वैश्य आभूषणका काम दे रही थी। कुछ-कुछ और उसके पुत्र सुनय—इन सबको आप पीले रंगकी जटा लटकी हुई थी। वे कोटि-कोटि सर्वोंके समान तेजस्ती थे। हाथोमें त्रिश्ल, खदबाङ्ग, कुठार, ढाल, मृग, अभय, बरद और पिनाक बारण किये, बैलकी पीठपर बेटे हुए भगवान् नीलकण्ठको राजाने अपने सामने प्रत्यक्ष देखा । उनके दर्शनजनित आनन्दमे युक्त हो राजा भद्रायने हाथ ओडकर स्तवन किया।

गुजाके स्तृति करनेपर पानंतीक साथ प्रसम् हुए महेश्वरने कहा-राजन् ! तुमने किसी अन्यका चिन्तन न करके जो सदा-सर्वदा पेरा पूजन किया है, तुम्हारी इस पक्तिके कारण और तुम्हारे द्वारा की हुई इस पवित्र स्तृतिको सुनकर में बहुत प्रसन्न हुआ है। तुम्हारे चक्तिभावकी परीक्षाके लिये मैं खयं ब्राह्मण बनकर आया था । जिसे स्वापने प्रस रिज्या था, यह ब्राह्मणी और कोई नहीं, ये गिरिराजनन्दिनी डमादेवी ही थीं। तुम्हारे बाण मारनेसे भी जिसके शरीरको चोट नहीं पहुँची, यह व्याघ्र मायानिर्मित था। तुन्हारे धैर्यको देखनेके लिये ही मैंने तुम्हारी पत्नीको माँगा था, इस कीर्तिमालिनीकी और तुन्हारी भक्तिसे मैं संतुष्ट है। तुम कोई दुर्लभ बर माँगो, मैं उसे देंगा।

राजा बोले—देव! आप साक्षात् अपना पार्श्वनों सेवक बना लोजिये।

तत्पशात रानी कीर्तिमालिनीने प्रणाम करके अपनी भक्तिसे भगवान शंकरको प्रसन्न किया और यह उत्तम वर माँगा-'महादेव ! मेरे पिता चन्द्राङ्गद और माना सीमन्तिनी इन दोनोंको भी आपके समीप निवास प्राप्त हो।' धक्तवत्मल भगवान् गौरीपतिने प्रसन्न होकर 'एवमस्त्' कहा और **उन होनों पति-पत्नीको इच्छानुसार घर देकर वे** अणचरमें अनार्धीन हो गये। इधर राजाने भगवान डांकरका प्रसाद प्राप्त करके रानी कीर्तिमालिनीके साध प्रिय विषयोका उपयोग किया और दस हजार वर्षोतक राज्य करनेके पशान अपने पुत्रीको राज्य देकर उन्होंने शिवजीके परमपदको प्राप्त किया। राजा और रानी दोनों ही मिलपूर्वक महादेवजीकी पूजा करके भगवान शिवके धामको प्राप्त हुए। यह परम पवित्र, पाप-नाशक एवं अत्यन्त गोपनीय भगवान् शिवका विचित्र गुणानुवाद जो विद्वानोंको सुनाता है असवा स्वयं भी शुद्धवित्त होकर पहता है, वह इस त्येकमें भोग-ऐश्वर्यको प्राप्तकर अन्तमें भगवान शिवको प्राप्त होता है। (अध्याच २६-२७)

### भगवान् शिवका यतिनाथ एवं हंस नामक अवतार

नन्दीश्वर कहते हैं—मुने ! अब मैं भीतर रहिये और मैं बड़े-बड़े अस्त-शस्त्र परमात्मा शिवके यतिनाथ नामक लेकर बाहर खड़ी रहेगी।

अवतारका वर्णन करता हैं। मुनीश्वर !

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

प्रतीको लोग आहका कहते थे। यह उत्तम व्रतका पालन करनेवाली थी। ये दोनों पति-

पत्नी महान् त्रिष्यभक्त थे और शियकी

आराधना-पूजामें लगे रहते थे । एक दिन वह शिवमक भील अपनी पत्नीके लिये आहारकी खोज करनेके निमित्त जंगलमें बहुत दूर चला गया। इसी समय संध्याकालमें भीलकी परीक्षा लेनेके लिये

भगवान इंकर संन्यासीका रूप धारण करके घर आये। इतनेमें ही उस घरका पालिक घील घी चला आया और उसने बडे प्रेमसे उन धतिराजका पूजन किया। उसके मनोभावकी परीक्षाके स्वियं उन यतीग्ररने दीनवाणीपे कहा—'भील ! आज रातमें यहाँ रहनेके लिये मुझे ख्वान दे

दो । सबेरा होते ही चला जाऊँमा, तुम्हारा सदा कल्याण हो।' भोल बोला—स्वामीजी ! आप ठीक कहते हैं, तथापि मेरी बात सुनिये । मेरे घरमे स्थान तो बहुत धोड़ा है। फिर उसमें आपका रहना कैसे हो सकता है ?

भीलकी यह बात सुनकर स्वामीजी यहाँसे चले जानेको उद्यत हो गये।

तब भीलनीने कहा—प्राणनाथ ! आप खामीजीको स्थान दे दीजिये। घर आये हुए अतिथिको निगरा न लौटाइये। अन्यवा हमारे गृहस्ब-धर्मके पालनमें वाथा पहुँचेगी।

पत्नीकी यह बात सुनकर भीलने अर्बुदावल नामक पर्वतके समीप एक भौल सोचा—खीको घरसे बाहर निकालकर में

रहता था, जिसका नाम या आहुक । उसकी भीतर कैसे रह सकता है ? संन्यासीजीका अन्वत्र जाना भी भेरे लिये अधर्मकारक ही होगा। ये दोनों ही कार्य एक गृहस्थके लिये सर्वथा अनुचित हैं। अतः मुझे ही घरके बाहर रहना चाहिये। जो होनहार होगी, यह

तो होकर ही रहेगी। ऐसा सोच आपह करके उसने खीको और संन्यासीजीको तो सानन्द घरके भीतर रख दिया और खयं वह भील

अपने आयुध्य यास रखकर घरसे बाहर खडा हो गया । रातमें जंगली कुर एवं हिंसक पञ्च उसे पीड़ा देने लगे। उसने भी यथाशक्ति उनसे बचनेके लिये महान् यस किया। इस तरह यत करता हुआ वह भील बलवान् होकर भी प्रारव्यप्रेरित हिसक पशुआँहारा बलपूर्वक सा लिया गया। प्रातःकाल

वनवासी चीलको सा डाला है, तब उन्हें बड़ा दुःख हुआ। संन्यासीको दुःखी देख घोलनी दःससे व्याकुल होनेपर भी धेर्यपूर्वक उस दुःसको दवाकर यो बाली— 'खामीजी ! आप दु:खी किसलिये हो रहे हैं ? इन भीलराजका तो इस समय कल्याण

ही हुआ। ये घन्य और कृतार्ध हो गये, जो

उठकर जब यतिने देखा कि हिसक पशुओंने

इन्हें ऐसी मृत्यु श्राप्त हुई। मैं चिताकी आगमें जलकर इनका अनुसरण करूँगी। आप प्रसन्नतापूर्वक मेरे लिये एक चिता तैयार कर दें; क्योंकि स्वामीका अनुसरण

करना खियोंके लिये सनातन धर्म है। आप स्वामीजीके साथ सुरवपूर्वक घरके उसकी बात सुनकर संन्यासीजीने स्वयं विता

e संक्रिप्त दिख्यपाण क \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

842

तैयार की और भीलनीने अपने धर्मके प्रकट होगा और प्रसन्नतापूर्वक तुम दोनोंका

अनुसार उसमें प्रवेश किया। इसी समय भगवान शंकर अपने साक्षात् खरूपसे उसके सामने प्रकट हो गये और उसकी प्रशंसा करते हुए बोले—'तुम धन्य हो, धन्य हो । मैं तुमपर प्रसन्न हैं । तुम इन्छानुसार वर माँगो । तुम्हारे लिये मुझे कुछ भी अदेव नहीं है ।'

भगवान् शंकरका यह परमानन्ददायक वसन सुनकर भीलनीको बड़ा सुख मिला। वह ऐसी विभोर हो गयी कि उसे किसी भी वातकी सुध नहीं रही। उसकी उस अखरबाको लक्ष्य करके भगवान् शंकर और भी प्रसन्न हुए और उसके न पाँगनेपर भी उसे वर देते हुए बोले-भेरा जो यतिरूप है, यह भावी जन्ममें इसरूपसे

परस्पर संयोग करायेगा। यह भील निषधदेशकी उत्तम राजधानीमें राजा वारसेनका श्रेष्ठ पुत्र होगा । उस समय नलके नामसे इसकी ख्याति होगी और तुम विदर्भ नगरमें भोमठजकी पुत्री दमवली होओगी। तुम दोनों मिलका राजधीग भोगनेके पश्चात वह मोध प्राप्त करोगे, जो बहे-बड़े योगीचरोंके किये भी दर्लम है।' नदीक्षर कहते हैं-पूने ! ऐसा कहकर

भगवान् शिव उस समय रिज्यूसपमें रिधत हो गये। वह भील अपने धर्ममे विवलित नहीं हुआ था, अतः उसीके नायपर उस

लिह्नको 'अचलेका' संज्ञा दी गयी। दूसरे जन्ममें वह आहक नामक भील नेषध नगरमें बीरसेनका पुत्र हो पहाराज नलके नामसे विख्यात हुआ और आहुका नामकी भीलनी विदर्भ नगरमें राजा भीमकी पुत्री रमयसी हुई और वे पतिनाध शिव वहाँ हंसरूपमें प्रकट हुए। उन्होंने दमयनीका नलके साथ विवाह कराया। पूर्वजन्मके सरकारजनित पुणवर्षे प्रसन्न हो भगवान् शिवने इंसका रूप धारणकर उन दोनोंको सुख दिया। इंसावतारधारी दिख भाति-भातिकी बाते करने और संदेश पहुँचानेमें कुछल थे। ये और दमयनी दोनोंके रिज़्ये

धरमानन्द्राचक हुए।

(अध्याय २८)

#### भगवान् शिवके कृष्णदर्शन नामक अवतारकी कथा

भगवान् राष्पुके एक उत्तम अवतारका नाम सुनो । श्राद्धदेव नामक यनुके जो इक्ष्वाकु कृष्णदर्शन है, जिसने राजा नभगको ज्ञान आदि पुत्र थे, उनमें नवमका नाम नधग था,

नन्दीश्वर कहते हैं—सनन्कुमारजी ! प्रदान किया था। उसका वर्णन करता हूं,

जिनका पुत्र नाभाग नामसे प्रसिद्ध हुआ। बोले—'तात! में विद्याध्ययनके लिये नाभागके ही पुत्र अम्बरीय हुए, जो भगवान् गुरुकुलमें गया था और वहाँ अबतक विष्णुके भक्त थे तथा जिनकी ब्राह्मणभक्ति ब्रह्मचारी रहा हूँ । इसी बीचमे भाइयोंने मुझे देखका उनके कपा महर्षि दुर्वासा प्रसन्न हुए छोड़का आयसमे बनका बैटवास कर थे। मुने ! अम्बरीपके पितामह जो नवग सिया। वहींसे स्त्रीटकर जब मैंने अपने कहे गये हैं, उनके वरित्रका वर्णन सुनो। हिस्सेके वारेमें उनसे पूछा, तब उन्होंने उन्होंको भगवान ज्ञिबने ज्ञान प्रदान किया। आपको मेरा हिस्सा बता दिया। अतः उसके था। यनुपुत्र नभग बड़े युद्धिमान् हे । उन्होंने लिये में आपकी सेवाने आचा है ।' नभगकी विद्याध्ययनके लिये दीर्धकालतक इन्द्रिय- वह बात सुनकर पिताको बहा विस्मय

बैटवारा किया था। कुछ कालके पश्चात् दिया है तो मैं तुन्हारी जीविकाका एक उपाय व्रदावारी नवम पुरुकुलसे साङ्गोपाङ्ग बताता है, सुनो । इन दिनो उत्तम युद्धिवाले

बड़ा विस्मय हुआ । वे यिताके पास जाकर वज्ञसे बचा हुआ अपना-अपना धन नभगको

843

प्रजन्द्रसंदिता व 

संवपपूर्वक गुरुकुरूमे निवास किया । इसी हुआ । आद्वदेवने पुत्रको आधासन देते हुए बीचर्षे इक्ष्वाकु आदि भाइपॉर्ने नथगके कहा—'बेटा ! भाइपॉकी उस बातपर लिये कोई भाग न देकर दिनाकी सम्पत्ति विद्यास न करो। यह उन्होंने तुम्हें ठगनेके आपसमें बांट की और अधना-अपना भाग किये कही है। मैं तुम्हारे लिये भीगसाधक लेकर वे उत्तम रीतिसे राज्यका पालन करने उत्तम दाय नहीं बन सकता, तथापि उन लगे। उन सक्षने पिताकी आज्ञासे ही धनका बद्धकोंने चदि सुझे ही दायके रूपमें तुन्हें

देखा सब भाई सारी सम्पत्तिका बेटवारा करके अपना-अपना भाग ले खुके हैं। तब उन्होंने भी बड़े खेहसे दायभाग पानेकी उच्छा रलकर अपने इक्ष्वाकु आदि बन्धओंसे कहा-'भाइयो ! मेरे लिये भाग दिये जिना ही आपलोगीने आपसर्थे सारी सध्यतिका बैटबारा कर लिया। अतः अब प्रसन्नता-

वेदोंका अध्ययन करके वहाँ आये। उन्होंने

पूर्वक मुझे भी हिस्सा दीजिये। मैं अपना रायभाग लेनेके लिये ही यहाँ आया है।' भाई बोले-जब सन्यत्तिका बैटवारा

उनसे भूल हो जाती है। तुप वहाँ जाओ और उन ब्राह्मणांको विश्वेदेवसम्बन्धी हो सक्त बनला दिया करो । इससे यह यज्ञ श्रुद्धस्पसे सम्पादित होगा । वह यज समाप्र होनेपर वे ब्राह्मण जब स्वर्गको जाने लगेंगे, इस समय संत्र्य होकर अपने यज्ञसे यचा हुआ सारा

आङ्किरसगोत्रीय ब्राह्मण एक बहुत बड़ा यज्ञ

कर रहे हैं, उस कर्ममें प्रत्येक छंडे दिनका

कार्य वे ठीक-ठीक नहीं समझ पाते —उसमें

धन तुम्हें दे देंगे।' चिताकी यह बात सुनकर सत्यवादी हो रहा था, उस समय हम तुम्हारे लिये भाग नभग बढ़ी प्रसन्नताक साथ उस उत्तम यज्ञमें देना भूल गये थे। अब इस समय गये। मुने! वहाँ छठे दिनके कर्ममें

पिताजीको ही तुम्हारे हिस्सेमें देते हैं। तुम बुद्धिमान् मनुपुत्रने वैश्वदेवसम्बन्धी दोनों उन्होंको ले लो, इसमें संदाय नहीं है। सुन्होंका स्पष्टकपसे उन्चारण किया। भाइयोका यह वचन सुनकर नभगको वज्ञकर्प समाप्त होनेपर वे आङ्गिरस नाह्मण संक्षित त्रिवपुराण >

टेकर खर्गलोकको चले गये। उस यज्ञशिष्ट और उन्हें प्रसन्न करो। अपने अपराधके

XUX

धनको जब ये बहुण करने लगे, उस समय 'लिये क्षमा माँगो और प्रणामपूर्वक उनकी सुन्दर लीला करनेवाले मगवान् ज्ञिव स्तृति करो।' नघग पिताकी आज्ञासे वहाँ

नधगसे पूळा—'तुम कौन हो ? जो इस

धनको ले रहे हो। यह तो मेरी सम्पत्ति है। तुमी किसने यहाँ भेता है। सब बाते

ठीक-ठीक बताओ ।' नगगने कडा-यह तो यज्ञसे बजा हुआ धन है, जिसे ऋषियोंने मुझे दिया है। अब

यह मेरी ही सम्पत्ति है। इसको लेनेसे तम मुझे कैसे रोक रहे हो ?

क्रणादर्शननं कहा-'तात ! हम दोनोंके इस झगड़ेमें तुन्हारे पिता ही पंच रहेंगे । जाकर उनसे पुछो और वे जो निर्णय

दें, उसे ठीक-ठीक यहाँ आकर बताओ ।' उनकी बात सुनकर नमगने पिठाके पास जाकर उक्त प्रश्नको उनके सामने एका। आजुदेवको कोई पुरानी बात याद आ गयी

और उन्होंने भगवान ज्ञिवकं चरण-क्रमलोंका जिन्तन करते हुए कहा ।

वह धन लेनेसे रोक रहे हैं, साक्षात भगवान, ठीक ही है। तुमने भी प्राधु-खभावके शिव हैं। यो तो संसारकी सारी वस्तु ही कारण सत्य ही कहा है। इसलिये मैं तुमपर

उन्होंकी है। परंतु यज्ञसे प्राप्त हुए धनपर बहुत प्रसन्न है और कृपापूर्वक तुन्हें सनातन उनका विशेष अधिकार है। यज्ञ करनेसे जो ब्रह्मतत्त्वका ज्ञान प्रदान करता है। इस समय धन बच जाता है, उसे घगवान् रहका भाग यह सारा धन मैंने तुम्हे दे दिया। अब तुम

निश्चित किया गया है। अत: यज्ञावशिष्ट इसे ब्रह्मा करो। इस लोकमें निर्विकार सारी वस्तु ग्रहण करनेके अधिकारी सर्वेश्वर खुकर सुख भोगो । अन्तमें मेरी कुपासे तुन्हें महादेवजी ही हैं। उनकी इच्छासे ही दूसरे सद्गति प्राप्त होगी।' ऐसा कहकर भगवान् लोग उस वस्तुको ले सकते हैं। भगवान् स्ट सबके देखते-देखते वहीं अन्तर्धान हो

तत्काल वहाँ प्रकट हो गये। उनके सारे अङ्ग गये और भगवानुको प्रणाम करके हाथ वडे सन्दर थे, परंतु नेत्र काले थे। उन्होंने जोडकर बोले-'महेश्वर! यह सारी जिल्होंकी ही आपकी है। फिर यज्ञसे बच्चे हुए

धनके लिये तो कहना ही क्या है। निश्चय ही

इसपर आपका अधिकार है, यही मेरे पिताने निर्णंच दिया है। नाथ ! मैंने यवार्थ बात न जाननेके कारण अमवदा जो कुछ कहा है मेरे इस अपराचको क्षमा कीजिये। मैं आपके चरणोंमें मस्तक रणकर यह प्रार्थना करता है कि आप मुझपर प्रसन्न हों।'

ऐसा कहकर नधगने अत्यन्त दीनतापूर्ण हृदयसे दोनो हाथ जोड महेश्वर कृष्णदर्शनका स्तवन किया। उधर आद्धदेवने भी अपने अपराधके लिये क्षमा याँगते हुए भगवान् दिवकी सुति की। तदनन्तर धगवान् रुद्धने मन-ही-मन प्रसन्न हो नधगको कपादष्टिसे देखा और मुस्कराने हुए

कृष्णदर्शन बोले-'नभग ! तुम्हारे मनु बोले-'तात ! वे पुरुष जो तुम्हें पिताने जो धर्मानुकुल बात कही है, वह

शिव तुमपर कृपा करनेके लिये ही वहाँ वैसा गये । साथ ही श्राद्धदेव भी अपने पुत्र

रूप बारण करके आये हैं। तुम वहीं जाओं नचगके साथ अपने स्थानको लाँट आये।

इस लोकमें विपल भोगोंका उपभोग करके किया। जो इस आख्यानको पहता और

अन्तमें से भगवान् शिवके धाममें बले गये । सुनता है, उसे सम्पूर्ण मनोवाञ्चित फल प्राप्त

ब्रह्मन् ! इस प्रकार तुमसे मैंने भगवान् हो जाते हैं। दिवके कृष्णदर्शन नामक अवतारका वर्णन

(अध्याय २९)

भगवान् शिवके अवधूतेश्वरावतारकी कथा और उसकी महिमाका वर्णन नन्दीश्वर करते हैं-सनन्क्रमार ! अब इन्द्रके बारंबार पूछनेपर भी महान्

अवतारका वर्णन सुनो, जिसने इन्ह्रके किलोकीनाथ शिव कुछ न बोले। जुए ही धर्मंडको चूर-चूर कर दिया था। पहलेकी स्त्रे। तत्र अपने ऐसर्थका धर्मड रखनेवाले

बात है, इन्द्र सम्पूर्ण देवताओं तथा देवराज इन्द्रने रोपमे आकर इस जटाधारी बुहस्पतिजीको साथ लेकर मगजान् जिचका पुरुषको फटकारा और इस प्रकार कहा। दर्शन करनेके लिये कैलाल पर्यतपर गये। इन्द्र बोले — और मुद्र ! दुर्मते ! तू

शुभागमनकी बात जानकर बगवान् शंकर तुझे वज्ञसे मारता है। देखे कौन तेरी रक्षा उन दोनोंकी परीक्षा लेनेके लिये अवध्न बन करता है।

गये । उनके प्रशिष्य कोई बख नहीं था । वे ऐसा कह उस दिगम्बर पुरुषकी ओर प्रजास्ति अधिके समान केनली होनेके क्रोपपूर्वक देखते हुए इन्हर्न उसे मार कारण महाभयंकर जान पहते हो। उनकी डालनेके लिये वज्र उठाया। यह देख आकृति बढ़ी सुन्दर दिखावी देती थी। वे अपनान् इंकरने शीप्र ही उस वज्रका सम्भन

राष्ट्र रोककर खडे थे। बृहस्पति और इन्ह्रने कर दिया। उनकी बाँह अकह गयी। क्षिक्रके समीप जाते समय देखा, एक अद्भुत इसलिये ये वतका प्रहार न कर सके। शरीरधारी पुरुष रास्तेके बीचमें खड़ा है। तदनचर वह पुरुष सत्काल ही क्रोधके इन्द्रको अपने अधिकारपर बड़ा गर्व वा। कारण तेजसे प्रत्यस्त्रित हो उठा, मानो इसलिये ये यह न जान सके कि ये साक्षात् इन्डको जलाये देना हो । भुजाओंके स्तम्भित

पुरुषसे पूछा—'तुम काँन हो ? इस नत्र उस सर्पकी भाँति जलने लगे, जिसका अवधूतवेशमें कहाँसे आये हो ? तुम्हारा पराक्रम मज़के बलसे अवरुद्ध हो गया हो ।

दर्शनके लिये जा रहा है।'

तम परमेश्वर शिवके अवध्तेश्वर नामक कौतुक करनेवाले अह्यूगरहारी महायोगी

उस समय बृहस्पति और इन्द्रके बार-बार पूछनेपर भी उत्तर नहीं देता ? अतः

भगवान् शंकर हैं। उन्होंने मार्गणे खड़े हुए हो जानेके कारण शबीकल्लभ इन्द्र कोधसे

नाम क्या है ? सब बाते ठीक-ठीक बृहस्पतिने उस पुरुषको अपने तेजसे बताओं । देर न करो । भगवान् शिव अपने प्रन्यस्तित होता देख तत्काल ही यह समझ स्थानपर है या इस समय कहीं अन्यत्र गये लिया कि ये साक्षात् भगवान् हर है। फिर है ? में देवताओं तथा गुरुजीके साथ उन्होंके तो वे हाथ जोड़ प्रणाम करके उनकी सुति

करने लगे। स्तुतिक पश्चात् उन्होंने इन्द्रको

उनके चरणोमें गिरा दिया और हैं। इसलिये उत्तम वर देता हैं। इन्द्रको कीजिये । आपके लरगटमे प्रकट हुई यह छोड़ेगा, जिससे यह इन्द्रको पीड़ा न दे सके । आग इन्हें जलानेके लिये आ रही है।'

यहस्पतिकी यह कात सुनकर अवधूत-वेषधारी कहणासिन्धु जिलने हैसते हुए कहा—'अपने नेत्रसे रोषवश बाहर निकली हुई अग्निको मैं पुनः कैसे बारण कर सकता है। क्या सर्व अपनी छोड़ी हुई केलुल्को फिर प्रहण करता है ?"

वहस्ती बोले-देव ! भगवन् ! पत सदा ही कुपाके पात्र होते हैं। आप अपने धक्तवस्थल नामको ऋरितार्थ कीजिये और इस भयंकर राजको कहीं अन्यत्र हाल दीजिये।

रुद्धने कहा-देवगुरो ! मैं नुषया प्रसन्न



कहा—'दीनानाथ महादेख! यह इन्द्र जीवनदान देनेके कारण आजसे तुन्हारा एक आपके चरणोंमें पढ़ा है। आप इसका और नाम जीव भी होगा। मेरे ललादवर्ती नेत्रसे भेरा उद्धार करें । हम खेनोपर क्रोध नहीं, प्रेम जो यह आग प्रकट हुई है, इसे देवता नहीं करें। महादेव ! शरणापत इन्द्रकी गक्षा सह सकते। अतः इसको मैं बहुत दूर ऐसा कहकर अपने तेज:स्वरूप उस

अद्भुत अधिको हाध्ये लेकर भगवान् जित्वने क्षार समुद्रमें फेंक दिया। वहाँ फेंके जाते ही भगवान् शिवका यह तेज तत्काल एक बालकके लयमें परिणत हो गया, जो भिष्यपत्र जारुवार मामसे विख्यात हुआ। चित्र देवकाओंची प्रार्थनासं चगवान् शिवने ही असुरोके स्वामी जलस्थरका वस किया था। अध्ययनस्थाने ऐसी सुन्दर लीला करके लोककल्याणकारी शंकर वर्तासं अनाधांन हो गये । फिर सब देवता अत्यन्त निर्भय एवं सुर्खी हुए। इन्द्र और बृहत्पति भी उस भयसे मुक्त हो जान सुराके भागी हुए। जिसके ल्बिये उनका आना हुआ था, यह भगवान् विध्यका दर्शन पाकर कुतार्थ हुए। इन्द्र और बृहस्पति प्रसन्नतापूर्वक अपने स्थानको बले गये। सबन्कुमार ! इस प्रकार पैने तुमसं परमेश्वर शिवके अध्यक्षेश्वर नामक अवतारका वर्णन किया है, जो दशको दण्ड एवं भक्तोंको परम आनन्द प्रदान करनेवाला है। यह दिव्य आख्यान पापका निवारण करके थहा, खर्ग, भोग, मोक्ष तथा सम्पूर्ण मनोवाञ्चित फलकी प्राप्ति करानेवाला है। जो प्रतिदिन एकापवित हो इसे सुनता या सुनाता है, वह इह स्रोकमें सम्पूर्ण सुलोका उपभोग करके अन्तमें शिवकी गति प्राप्त कर लेता है। (अध्याय ३०)

भगवान् शिवके भिक्षुवर्यावतारकी कथा, राजकुमार और द्विजकुमारपर कृपा नदीश्वर कहते हैं- मुनिश्रेष्ट ! अब तुम भगवान् सम्भुके नारी-संदेहभक्क भिक्ष-अवतारका वर्णन सुनो, जिसे उन्होंने अपने भक्तपर द्वा करके प्रहण किया था। विदर्भ देशमें सत्यरथ नामसे प्रसिद्ध एक राजा है, जो धर्ममें तत्वर, सत्वज्ञील और बड़े-बड़े शिवभक्तोंसे प्रेम करनेवाले थे। धर्मपूर्वक पृथ्वीका पालन करते हुए उनका बहुत-सा समय सुखपूर्वक बीत गया । तदनन्तर किसी समय शाल्यदेशके राजाओंने उस राजाकी राजधानीयर आक्रमण करके उसे चारो ओरसे घेर किया। बलोन्सन ज्ञाल्बदेशीय क्षत्रियोंके साध, जिनके पास बहुत बढ़ी सेना थी, राजा सत्यरवका बढ़ा भयंकर युद्ध हुआ । शत्रओंके साथ दारुण युद्ध करके उनकी बड़ी भारी सेना नष्ट हो गयी। फिर देवयोगसे राजा भी शाल्वोंके हाजसे मारे गुधे। उन नरेदाके मारे जानेपर मरनेसे बचे हुए सैनिक मन्त्रियोसहित भयसे विद्वल हो भाग खडे हए। मूने ! उस समय विदर्भराज सत्यरथकी महारानी शत्रुओंसे थिरी होनेपर भी कोई प्रयत्न करके रातके समय अपने नगरमे बाहर निकल गर्सी । वे गर्भवती थीं; अतः शोकसे संतप्त हो धगवान् शंकरके ब्ररणारविन्दोंका बिन्तन करती हुई वे धीरे-धीरे पूर्वदिशाकी ओर बहुत दूर चली गर्यी । सबेरा होनेपर रानीने भगवान शंकरकी द्यासे एक निर्मल सरोवर देखा। उस समयतक वे बहुत दूरका रास्ता तय कर

बड़े भारी बाहने आकर रानीको अपना प्रास बना लिया । वह बालक पैदा होते ही माता-पितासे हीन हो गवा और भूख-प्याससे चीडित हो उस तालाबके किनारे जोर-जोरसे गेने लगा। इतनेमें ही उसपर कपा करके भगवान् पहेश्वर वहाँ आ गये और उस चित्रुकी रक्षा करने लगे । उन्हींकी प्रेरणासे एक ब्राह्मणी अकस्मान् वहाँ आ गयी । यह विभवा थी, घर-घर भील माँगकर जीवन-निवांत करती थी और अपने एक वर्षके बारूकको गोदमें रूपे हुए उस तालावके तदपर पहुँची थी । उसने एक अनाव जिल्लाको वहाँ फ्रन्दन करते देखा। निर्जन वनमें उस बाहकको देशकर ब्राह्मणीको बहा विस्पय हुआ और वह मन-ही-मन विचार करने लगी— 'अहा ! यह मुझे इस समय बहे आशर्यकी बात दिखायी देती है कि यह नवजात त्रिशु, जिसकी नाल भी अभीतक नहीं कटी है, पृथ्वीपर पड़ा हुआ है। इसकी माँ भी नहीं है। पिता आदि दूसरे कोई सहायक भी यहाँ नहीं दिखायी देते । क्या कारण हो गया ? न जाने यह किसका पुत्र है ? इसे जाननेवाला यहाँ कोई भी नहीं है, जिससे इसके जन्मके विषयमें पूछें। इसे चुकी थीं। सरोवरके तटपर आकर वे देखकर मेरे हृदयमें करुणा उत्पन्न हो गयी है। सुकुमारी रानी एक क्रायादार वृक्षके नीचे मैं इस बालकका अपने औरस पुत्रकी भाँति बैठ गर्यी । भाग्यवश उसी निजैन स्वानमें पालन-पोषण करना चाहती है । परंतु इसके वृक्षके नीचे ही रानीने उत्तम गुणोंसे युक्त कुल और जन्म आदिका ज्ञान न होनेके

श्चम मुहतमे एक दिव्य बालकको जन्म

दिया, जो सभी शुध लक्षणोंसे सम्पन्न था।

दैवयश उस बालककी जननी महारानीको

बड़े जोरकी प्यास लगी। तब वे पानी पीनेके

लिये उस सरोबरमें उतरीं। इतनेमें ही एक

संक्षिप्त दिखपुराण श

846 

कारण इसे छूनेका साहस नहीं होता ।' अत्रियोंने युद्धमें मार डाला है। उनकी पती ब्राह्मणी जब इस ब्रकार विचार कर अत्यन्त व्यव हो रातमें शीघ्रतापूर्वक अपने रही थी, उस समय भक्तकत्सल भगवान् महरूसे बाहर भाग आयीं। उन्होंने यहाँ

इंकरने बड़ी कृपा की। बड़ी-बड़ी लीलाएँ आकर इस बालकको जन्म दिया। सबेरा करनेवाले महेश्वर एक संन्यासीका रूप होनेपर वे व्याससे पीड़ित हो सरोवरमें उतरीं। श्चारण करके सहसा वहाँ आ पहुँचे, जहाँ वह उसी समय देववन्न एक त्राष्ट्रने आकर उन्हें

ब्राह्मणी संदेहमें पड़ी हुई थी और यथार्थ बातको जानना चाहती थी। श्रेष्ट मिक्षका

स्रय धारण करके आये हुए करुणानिधान शिवने उससे हैंसकर कहा—'ब्राह्मणी ! अपने चित्तमें संदेह और खेदको स्वान न दो । यह बालक परम पवित्र है । तम इसे अपना ही पुत्र समझो और प्रेमपूर्वक इसका

पालन करो।'

बाह्यणी बोली—प्रची ! आप मेरे कारण है ? मेरा अपना मुत्र भी अत्यन्त दरिह भाग्यसे ही यहाँ प्रधारे हैं। इसमें संदेह नहीं एवं भिक्षक क्यों हुआ तथा मेरे इन दोनों कि मैं आपकी आज़ासे इस बालकका पुत्रोंको भविष्यमें कैसे सुरू प्राप्त होगा ? अपने पुत्रकी ही मॉति पालव-पोषण चिशुवर्व दिशाने कहा—इस करूँगी; तथापि में विशेषरूपसे यह जानना राजकुमारके पिता विदर्भराज पूर्वजन्ममें बाहती है कि वास्तवमें यह कौन है, किसका पाण्ड्यदेशके क्षेष्ठ राजा थे। ये सब धर्माके पुत्र है, और आप कौन है, जो इस समय ज्ञाता वे और सम्पूर्ण पृथ्लीका धर्मपूर्वक यहाँ पधारे हैं। धिक्षुबर ! मेरे मनमें बार- पालन करते थे। एक दिन प्रदोषकालमें राजा बार यह बात आती है कि आप करणासिन्ध ज़िय ही है और यह बालक पूर्वजन्ममें आपका पक्त रहा है। किसी कर्मदोषसे यह इस दुरवस्थामें पड़ गवा है। इसे भोगकर यह

आपने ही इसके पालनके लिये पुड़ो यहाँ भेजा है।

पुनः आपकी कृपासे परम कल्याणका

भागी होगा। मैं भी आपकी मायासे ही

मोहित हो मार्ग भूलकर यहाँ आ गयी है।

अपना आहार बना लिया।

ब्राह्मणीने पूछा-भिक्षदेव ! क्या कारण है कि इसके पिता राजा सत्यरथ श्रेष्ट घोगोंके उपभोगके समय बीचमें ही शास्त्रदेशीय शतुओंहारा मार हाले गये। किस कारणसे इस शिशुकी माताको प्राहते

स्ता किया ? और यह शिशु जो जन्मसे ही अनाथ और बन्धदीन हो गया, इसका क्या

भगवान् शंकरका पूजन कर रहे थे और बड़ी त्रिलोकीनाथ महादेवजीकी विकस आराधनामें संलग्न थे। उसी समय नगरमें सब ओर वहा भारी कोलाहरू मचा। उस

भगवान् इांकरकी पूजा छोड़ दी और नगरमें क्षोच फेलनेकी आश्रक्तासे राजभवनसे बाहर निकल गये। इसी समय राजाका महावली मन्त्री शत्रुको पकड़कर उनके समीप ले

उन्कट शब्दको सुनकर राजाने बीचमें ही

भिक्षुप्रवर शिवने कहा-ब्राह्मणी ! आया। वह शबु पाण्ड्यसजका ही सामन्त सनी, यह बालक ज़िवधक विदर्भराज था। उसे देखकर राजाने क्रोधपूर्वक उसका सत्यरथका पुत्र है। सत्यरथको शाल्वदेशीय मस्तक कटवा दिया। शिवपूजा छोड़कर

नियमको सपाप्त किये बिना ही राजाने रातमे अपने बेटे तथा राजकुमारका भी पालन-भोजन भी कर लिया। इसी प्रकार राजकमार भी प्रदेशकालमें शिवजीकी पूजा किये बिना ही भोजन करके सो गवा । वही राजा दूसरे जन्ममें किद्भंतज हुआ था। शिषजीकी पुत्रामें विश्व होनेके कारण प्रतुओने उसको सुल-घोगके बीवपे ही गार हाला । पूर्वजन्ममें जो उसका पुत्र हा, नहीं इस जन्ममें भी हुआ है। शिक्तजीवरी पूजाका व्यक्तपुन करनेके कारण यह दरिहताको प्राप्त हुआ है। इसकी पाताने पूर्वजन्ममें **छलसे अपनी मीतको मार झला था। उस** महान् पापके कारण ही वह इस जनावे ब्राहके द्वारा मारी गर्वा । ऋष्यणी ! यह योषण करने लगी । प्रकासमय ऋष्यणीने उन इनका कल्याण करेंगे।



तुम्हारा पुत्र पूर्वजन्ममें उत्तम जाहाण वा । दोनोका पत्नोपकीत संस्कार कर दिया । वे इसने सारी आयु केवल दान लेनेये किताची दोनों जिनकी पुजायें तत्पर रहते हुए प्रत्पर है, यज्ञ आदि सत्कर्ष नहीं किये हैं। इसीलिये ही बहे हुए। प्राण्डल्य पुनिके उपदेशसे यह दरिहताको प्राप्त हुआ है। उस खेचका नियमपरायण हो वे दोनों शुप ज़त रखकर निवारण करनेके लिये अब तुम भगवान प्रदोचकालमें शंकरजीको पूजा करते थे। इंकरकी प्रस्पाये जाओ। ये होनी बालक एक दिन द्वितकुमार राजकुमारको साध यहोपबीत-संस्कारके पक्षात् भगवान् क्रिये जिला ही नदीये खान करनेके लिये शिवकी आराधना करें। घगवान् शिव गया। वहाँ उसे निविसे घरा हुआ एक सुन्दर कलका मिल गया। इस प्रकार भगवान इस प्रकार ब्राह्मणीको अपदेश देकर अंकरकी पूजा करते हुए उन होनों कुमारोका भिक्ष (श्रेष्ट संन्यासी) का दारीर धारण उसी धरमें एक वर्ष व्यतीत हो गया। करनेवाले भक्तपत्ताल शिवने उसे अपने तदनन्तर एक दिन राजकुमार उस ब्राह्मण-उत्तय स्वरूपका दर्शन कराया । उन्हें साक्षात् कुमारके साथ वनमें गया । यहाँ अकस्पात् शिय जानकर ब्राह्मणपत्नीने प्रणाच किया एक गन्धर्यकरण आ गयी। उसके पिताने और प्रेमसे गद्रखाणीद्वारा उनको स्तुनि यह कन्या राजकुमारको दे दी। गन्धर्य-की। तत्प्रधात् भगवान् दिव वहीं अन्तर्धान कन्यामे विकार करके राजकमार हो गये। उनके बले जानेपर ब्राह्मणी उस निष्कण्टक राज्य भोगने रूगे। जिस बालकको लेकर अपने पुत्रके साथ घरको जाह्मगपत्रीन पहले अपने पुत्रकी भाति बली गर्बी। एकचका नामके सुन्दा प्राथमें उसका पालन-पोषण किया था, वहीं उस उसने घर बना रखा था। वह उत्तम अन्नसे समय जन्नगता हुई और वह ब्राह्मणकुमार

880 » संक्षित्र किलपुराण » 

था। इस प्रकार देवेश्वर शिवकी आराधना परमपावन, चारो पुरुवार्थोका साधक तथा करके राजा धर्मगुत्र अपनी उस रानीके साच सम्पूर्ण अभीष्टको देनेवास्त्र है। जो विदर्भदेशमें राजोचित सुसका उपभोग प्रतिदिन एकाप्रचित होकर इसे सुनता या

उसका भाई हुआ। राजाका नाम धर्मगुप्त था। यह पवित्र आख्यान पापहारी,

करने लगा । यह मैंने तुमसे शिवके भिक्षवर्ष सुनाता है, वह इस लोकमें सम्पूर्ण भोगीका अवतारका वर्णन किया है, जिन्होंने राजा उपयोग करके अन्तर्पे भगवान् शिवके धर्मगुप्रको बाल्यकालमे सुख प्रदान किया धाममे जाता है। (अध्याय ६१)

> द्दिावके सुरेश्वरावतारकी कथा, उपमन्युकी तपस्पा और उन्हें उत्तम वरकी प्राप्ति

नन्दीधर कहते हैं—सनकुमारजी ! करते हैं। हमें वहीं दूध कहांसे मिल सकता अब मैं परमात्मा शिवके सुरेश्वरावतारका है। भगवान् शिवकी कृपाके बिना किसीको वर्णन करीना, जिन्होंने धीप्यके बड़े भाई दूध नहीं मिलता। वसा। पूर्वजन्ममें उपमन्यका हितसाधन किया था। उपमन्य चगवान शिवके रिच्ये जो कुछ किया गया

ख्याप्रसाद मुनिके पुत्र थे। उन्होंने पूर्वजन्मधें है, वर्तवाज जन्ममें वही मिलता है।' ही सिद्धि प्राप्त कर ली थी और वर्तभान माताको यह बात सुनकर उपमन्युने जन्ममें मुनिकुमारके ऋषमें प्रकट हुए थे। वे भगवान् शिवकी आराधना करनेका निश्चय शैशवायस्थासे ही माताके साथ पामाके किया। वे तपस्थाके लिये हिमालय पर्वतपर

धरमे रहते थे और देवबदा दरिंद्र है। एक गये और वहाँ वायु पीकर रहने लगे। उन्होंने दिन उन्हें बहुत कम दूध पीनेको मिला। आठ ईटोका एक मन्दिर बनाया और उसके इसलिये अपनी मातासे ये बारंबार दूध भीतर मिन्नीके जियलिक्क्नकी स्थापना करके माँगने रहने । उनकी तर्पाखनी माताने घरके उसमें माता पार्वतीसहित शिषका आचाहन

भीतर जाकर एक उपाय किया । उच्छवृत्तिसे किया । तत्यहात् जंगलके पत्र-पुष्प आदि ले लाये हुए कुछ बीजोंको सिलपर पीसा और आकर भक्तिभावसे पहाक्षर मन्त्रके उन्हें पानीमें घोलकर कृत्रिय दूध तैयार उच्चारणपूर्वक साध्व दिश्वकी पूजा करने किया। फिर बेटेको पुचकारकर वह उसे हुने। माता पार्वती और शिवका ध्यान पीनेको दिया। माँके दिये हुए उस नकारी करके उनकी पूजा करनेके पशात से दूधको पीकर वालक उपमन्यु बोले—'यह पद्माक्षर मन्त्रका जप किया करते थे। तो दूध नहीं है।' इतना कहकर वे फिर रोने इस तरह दीर्घकालनक उन्होंने बढ़ी भारी

लगे । बेटेका रोना-मोना सुनकर माँको बद्दा । तपस्या को । दुःख हुआ । अपने हाथसे उपमन्युकी दोनों भुने ! वालक उपमन्युकी तपस्यासे आँखें पोडकर उनकी लक्ष्मी-जैसी माताने चराचर प्राणियोसहित त्रिभुवन संतप्त हो कहा- 'बेटा ! हमलोग सदा धनमें निवास उठा । तब देवताओंकी प्रार्थनासे उपमन्युके

चलाया, उसे नन्दीने पकड लिया और उन्होंने अपनेको जलानेके लिये जो अग्रिकी धारणा की, उसे धगवान जिवने ज्ञान कर दिया। किर वे सब-के-सब अपने प्रवार्थ व्यव्यपे प्रकट हो गये । जित्वने उपमन्यको अपना पुत्र माना और उनका मसक सूधकर कहा-'बला ! मैं तुम्हारा पिता और ये पार्वतीदेवी तुम्हारी माता है। तुम्हें आजसे सनातन-कुमारत्व प्राप्त होगा। मैं तुन्हारे लिये दूध, वही और मधके सहस्रो समुद्र देता है। से दिव्य वर दिये । पाश्चपत-व्रत, पाश्चपत- प्राप्त होता है । ज्ञान तथा व्रतयोगका उपवेश किया।

भक्तिभावकी परीक्षा लेनेके लिये भगवान् प्रवतनकी शक्ति दी और अपना परम शंकर उनके समीप पधारे। उस समय पद अर्पित किया। फिर दोनों हाधोंसे शिवने देवराज इन्द्रका, पार्वतीने शखीका, उपपन्यको इदयसे लगाकर उनका मसक नन्दीश्वर वृषभने ऐरावत हाथीका तथा सुँवा और देवी पार्वतीको सीपते हुए शिवके गणोंने सम्पूर्ण देवताओंका रूप कहा—'यह तुम्हारा बेटा है।' पार्वतीने भी धारण कर लिया। निकट आनेपर सरेश्वर- बडे प्यारमे उनके मस्तकपर अपना रूपधारी शिवने बालक उपपन्युको वर करकामल रखा और उन्हें अक्षय कुमार-पद माँगनेके लिये कहा । उपमन्यूने पहले हो प्रदान किया । शिवने संतुष्ट होका उनके शिवभक्ति माँगी, फिर अपनेको इन्द्र लिये पिण्डीचून एवं अविनासी साकार बताकर जब उन्होंने ज्ञिबकी निन्हा की, तब और-सागर प्रमुख कर दिया। साथ ही उस बालकने भगवान् शिवके अतिरिक्त योगसम्बन्धी ऐश्वर्थं, नित्य संतोष, अक्षय दूसरे किसीसे कुछ भी लेना अच्चीकार कर ब्रह्मकिया तथा उत्तम समृद्धि प्रदान की। दिया। से इन्द्रको सारकर स्वयं भी घर उनके कुल और गोत्रके अक्षय होनेका जानेको उछत हो गये। उन्होंने जो अधीराख बरदान दिया और यह भी कहा कि मैं तुम्हारे इस आध्यपर नित्व निवास करूंगा।

इतना कहकर भगवान् शिव अन्तर्धान हो गर्वे । उपमन्यु वर पाकर प्रसन्नतापूर्वक पर आये । उन्होंने मातासे सब बाते बतायी । सनकर पाताको बडा हर्ष हुआ। उपयन्य सबके पूजनीय और अधिक सुर्खी हो गये। तात ! इस प्रकार मैंने तुपसे परमेश्वर द्विवके सरेबराबतारका वर्णन किया है। यह अवतार मत्युष्योंको सदा श्री सुख देनेवाला है। सरेपराफ्तारकी यह कथा भक्ष्य-भोज्य आदि पदार्घोके भी समुद्र पापको दूर करनेवाली तथा सम्पूर्ण तुम्हारे लिये सुलभ होंगे। मैं तुम्हें अमरत्व मनोवाञ्चित फलोंको देनेवाली है। जो इसे तथा अपने गणोंका आधिपत्य प्रदान करता भक्तिपूर्वक सुनता या सुनाता है, वह सम्पूर्ण है।' ऐसा कहकर शम्युने उपमन्युको बहुत- सुखोंको भोगकर अन्तमें भगवान् शिवको

(अध्याय ३२)

a संस्थित जिल्लासम्ब

शिवजीके किरातावतारके प्रसंगमें श्रीकृष्णद्वारा द्वैतवनमें दुर्वासाके शापसे पाण्डवोंकी रक्षा, व्यासजीका अर्जुनको शक्रविद्या और पार्थिवपूजनकी विधि बताकर तपके लिये सम्पति देना, अर्जुनका इन्द्रकील पर्वतपर तप, इन्द्रका आगमन और अर्जुनको वरदान, अर्जुनका शिवजीके

उद्देश्यसे पुनः तपमें प्रवृत्त होना

जटिल, नर्तक तथा डिज अवतारोको, फिर अश्रह्यामा-अवतारकी बात कडकर नन्दीश्वरजी आगे कहते हैं-बद्धिमान सनत्क्रमाहती ! अब तम पिनाकधारी भगवान दिवक किरात नामक अवतारका वर्णन सुनो । उस अवतारमें उन्होंने मुक नामक देखका वध और प्रसन्न होकर अर्जनको वर प्रदान किया था। जब सुबोधनने पहाबली पाण्डवीको (जुएमें) जीत लिया, तब वे सती-साध्वी त्रीपटीके साथ देतवनमें चले आये। वहीं वे पाण्डव सूर्यद्वारा दी हुई कटलोईका आश्रय लेकर संखपूर्वक अपना समय विताने लगे । प्रियवर ! उसी समय सुयोधनने आदरपूर्वक मुनिवर दुर्वासाको छल करनेके प्रयोजनसे पाण्डवोंके निकट जानेके लिये प्रेरित किया। तब महर्षि दर्बासा अपने दस हजार शिष्योंके साथ आनन्दपूर्वक वहाँ गये और पापडवॉसे मनोऽन्कल भोजनकी याचना की। तब उन सभी पाष्ट्रवीने उनकी प्रार्थना खीकार करके दर्वांसा आदि तपश्ची मनियोंको स्नान करनेके लिये भेजा। मुनीश्वर ! इधर अज्ञाभावके कारण वे सभी पाण्डल वहे संकटमें यह गये और मन-ही-

तदनन्तर पार्वतीके विवाहप्रसङ्गमें हुए

कपासे उस समय पाण्डव संकटसे मुक्त हुए। तदननर भगवान पाण्डवोको दिवजीकी आराधना करनेकी सम्पति दी । फिर व्यासजीने भी आकर उन्हें शेकरके समाराधनका आवेश देते हुए कहा—'शिवजी सम्पूर्ण द:सोंका विनाध करनेवाले हैं। ये भक्ति करनेसे बोडे ही समयमें प्रसन्न हो जाते हैं। इसलिये सभी खोगोंको इंकरजीकी संघा करनी बाहिये। वे महेश्वर प्रसन्न होनेपर भक्तोंकी सारी अधिलापाएँ पूर्ण कर देने हैं, यहाँतक कि वे इस लोकमें सारा भोग और परलोकमें मोशतक दे डालने हैं—यह विलक्त निश्चित बात है। इसरितये भूकि-मुक्तिरूपी फलकी कामनावाले पनुष्योंको लम्पकी सेवा करनी चाहिये; क्योंकि भगवान् शंकर साक्षात् परम पुरुष, दृष्टोंके संद्वारक और सत्प्रकांके आश्रयखरूप हैं। अब अर्जुन पहले दुढतापूर्वक शक्रविद्याका जप करें । तब इन्द्र पहले परीक्षा लेंगे, पीछे मन प्राण त्याग देनेका विचार करने लगे। संतुष्ट हो जायँगे। प्रसन्न होनेपर ये सर्वदा तब द्रीपदीने श्रीकृष्णका स्मरण किया। वे विद्योका नाज करते रहेंगे और फिर तत्काल ही वहाँ आ पहुँचे और शाक शिवजीका श्रेष्ट मन्त्र प्रदान करेंगे।

(के पत्ते) का भीग लगाकर उन सभी

तपस्वियोको तम कर दिया। फिर तो महर्षि

दुर्वासा अपने ज़िष्योंको तुप्त हुआ जानकर

वहाँसे चलते बने । इस प्रकार श्रीकृष्णकी

नन्दीश्वरजी कहते हैं-मुने ! इतना तथा शिवजीके धरणकपलीका स्मरण कहकर व्यासजी अर्जुनको बुलाकर उन्हें शकविद्याका उपदेश देनेको उद्यन हुए, तय तीक्ष्णबुद्धि अर्जुनने स्नान करके पूर्वपूल

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



बैठकर उस बिद्धाको प्रहण कर लिया । फिर उदारबुद्धि मृनिवर व्यासनीने अर्जुनको पार्चिवलिञ्चके पुजनका विधान बतलाकर उनसे कहा।

आवश्यकता नहीं है।'

करके तुरंत ही अन्तर्धान हो गये। उधर शिव-मन्त्रके धारण करनेसे अर्जनमें भी अनुषम तेज व्याप्त हो गया। वे उस समय उद्दीप्त हो उठे। अर्जुनको देखका सभी पाण्डवीको निश्चय हो गया कि अवश्य ही हमारी विजय होगी; क्योंकि अर्जुनमें विपुल तेज उत्पन्न हो गया है। (तब उन्होंने अर्जुनसे कहा-) 'व्यासजीके कचनसे ऐसा प्रतीत होता है कि इस कार्यको केवल तुम्हीं कर सकते हो, यह दूसरेके द्वारा कंपी भी स्टिड नहीं हो सकता; आतः जाओ और हमलोगोंका जीवन सफल बनाओ।' तथ अर्जुनने बारों भाइयो तथा होपदीसे अनुमति योगी। उन स्होगोंको अर्जनके विछोहका दु:ख तो हुआ पर कार्यको महत्ता देखकर सभीने अनुपति दे ही । फिर तो अर्जून मन-ही-यन प्रसन्न होते हुए उस उत्तम पर्वत (इन्द्रकील) को चले गये। वहाँ पहुँचकर बे गद्धाजीके समीच एक मनोरम स्वानपर, जो स्वर्गमे भी उत्तम और अझोकवनसे व्यासनी बोले- 'पार्थ ! अब तुम सुजोभित था, उहर गये। यहाँ उन्होंने स्नान यहाँसे परम रमणीय इन्द्रकील पर्यतपर करके गुरुवरको नमस्कार किया और जैसा जाओं और वहाँ बाद्धबीके सटपर बैटकर उपदेश मिला था, उसीके अनुसार स्वयं ही सम्बक्तरूपसे तपस्वा करो। यह जिल्ला अपना वेष बनाया। फिर पहले मन-ही-मन अदृश्यसम्पर्भे सदा गुम्हारा हित करती इन्द्रियोका अपकर्ष करके वे आसन रहेगी।' अर्जुनको ऐसा आशीर्वाद देकर लगाकर बैठ गये। तत्यश्चात् समसूत्रवाले व्यासजी पाण्डबोंसे कहने लगे— सुन्दर पाविंव (ज्ञिवलिङ्ग)का निर्माण 'नुपक्षेष्ठो ! तुम सब लोग धर्मपर दुइ बने करके उनके आगे अनुपन्न तेजोराशि रहो, इससे तुन्हें सर्वथा श्रेष्ट सिद्धि प्राप्त इंग्करका ध्यान करने रूने । वे तीनों समय होगी: इसमें अन्यथा विचार करनेकी स्नान करके अनेक प्रकारसे बारंबार शिवाजीकी पूजा करते हुए उपासनामें तत्पर नन्दीश्वरजी कहते हैं - मुने ! इस प्रकार हो गये। तब अर्जुनके शिरोधागसे तेजकी मुनिवर ज्यास उन पाण्डवोंको आझीर्बाद दे ज्याला निकलने लगी । उसे देखकर इन्ह्रके

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

तत्काल ही इन्द्रके समीप गये।

उचित समझें, वैसा करें।



ननीधरवी कहते है-मूने! उन गुप्रचरोंके यों कहनेपर इन्द्रको अपने पुत्र जानेका विचार करने रूपे । विप्रवर ! इन्द्र करने हुये । अर्जुनकी परीक्षा करनेके लिये वट

गुप्रचर भवभीत हो गर्य। वे सोचने ब्रह्मचारी ब्राह्मणका वेच बनाकर वहाँ लगे—यह यहाँ कब आ गया ? पुनः उन्होंने पहुँचे । उस समय उन्हें आया हुआ देखकर ऐसा विचार किया कि यह घटना इन्द्रको पाच्डुपुत्र अर्जुनने उनकी पूजा की और फिर बतला देनी चाहिये। ऐसा सोजकर वे उनकी लुनि करके आगे सड़े हो पूछने लगे-'ब्रह्मन् । बताइये, इस समय कहाँसे गुप्तचरोने कहा-देवेस ! वनमें एक आपका समागमन हुआ है ?" इसपर पुरुष तप कर रहा है; परंतु हमें पना नहीं कि जाहाणवेषभारी इन्ह्रने अर्जुनको ऐसे यचन वह देवता है, ऋषि है, सूर्य है अधवा अग्नि कहे, जिससे वह तपसे डिंग जाय; पर जब है। उसीके लेजसे संतप्त होकर इम आपके अर्जुनको दुवनिश्चय देखा, तब अपने संनिकट आवे हैं। हमने उसका चरित्र भी स्वरूपमें प्रकट होकर इन्हरे अर्जुनको आपसे निवेदित कर दिया । अब आप जैसा भगवान् इंकरका मन्त्र बताया और उसका जप कानेकी आजा दी। तदनन्तर अपने अनुवरोको सावधानीके साथ अर्थनकी रक्षा करनेका आदेश देकर वे अर्जुनसे बोले-'भद्र ! तुन्हें कथी भी प्रपादपूर्वक राज्य नहीं करना चाहिये। परंतप ! यह विद्या तुन्हारे हिच्चे क्षेत्रस्करी होगी। साधकको सर्ववा धेर्व भारण किये रहना वाहिये, रक्षक तो भगवान् क्षित्र है ही। वे सम्बन्धि और फल (भाक्ष) होनी समानकपसे देंगे। इसमें तनिक भी संशय नहीं है।"

ननीक्षरजो कहते हैं - पूने ! इस प्रकार अर्जुनको वरदान देकर देवराज इन्द्र शिवजीके बरणकमलोका स्परण करते हुए अपने भवनको स्त्रैट गये। तत्र महायीर अर्जुनने भी सुरेहरको प्रणाय किया और अर्जुनका सारा मनोरध जात हो गया। तब वे फिर वे मनको बहामे करके इन्द्रके पर्वतरक्षकोंको विदा करके स्वयं वहाँ उपदेशानुसार शिवजीके उद्देश्यसे तपस्पा

(अध्याय ३३—३८)

किरातावतारके प्रसङ्गमें मूक नामक दैत्यका शुकर-रूप धारण करके अर्जुनके पास आना, शिवजीका किरातवेषमें प्रकट होना और अर्जुन तथा किरातवेषधारी शिवद्वारा उस दैत्यका वध

नन्दीक्षरजी कहते हैं - मुने ! तदननार अर्जुन व्यासजीके उपदेशानुसार विधिपूर्वक उस वचनको सुनकर देवताओंको पूर्णतया स्त्रान तथा न्यास आदि करके परम भक्तिके निश्चय हो गया। तब वे सब अपने स्थानको साथ शिवजीका ध्यान करने लगे। उस समय वे एक श्रेष्ठ मुनिकी भाँति एक ही

पैरके बलपर खड़े हो सूर्यकी ओर एकाव दृष्टि करके लड़े-लड़े मन जप कर रहे थे। इस प्रकार ते परम प्रेमपूर्वक मन-ही-मन

शिवजीका स्मरण करके राष्मुक सर्वोत्कृष्ट पद्धाक्षर मन्त्रका जप करते हुए धीर तप करने लगे । उस तपस्याका ऐसा उल्कृष्ट तेज प्रकट हुआ, जिससे देवगण विस्तित हो

समाहित चित्तसे बोले । देवताओंने कहा-सर्वेदा ! एक मनुष्य आपके लिये तपस्थाने निरत है। प्रभो ! वह कौन है और कहाँसे आ रहा है ? यह तो

नवीं तेते ? नन्दीक्षरजी कहते हैं — मुने ! यो तनिक भी संशय नहीं है; क्योंकि जिसका कहकर देवताओंने अनेक प्रकारमै उनकी दर्शन होनेपर अपना मन प्रमन्न हो जाय, वह स्तुति की। फिर उनके चरणोंकी और दृष्टि निश्चय ही अपना हितेषी है और जिसके लगाकर से विनम्रभावसे खड़े हो गये। तब दीखनेपर मन व्याकुल हो जाय, यह शत् ही

देवताओंसे इस प्रकार बोले। तुमलोग अपने स्थानको लौट जाओ। मैं विकारसे मनके भोतरका भाव जाना जाता

संदेहकी गुंजाडका नहीं है।

नन्दीश्वरजी कन्नते हैं-मूने ! शाभुके

स्तेट गये। इसी समय मुक नामक देख ञुकरका रूप धारण करके वहाँ आया। विप्रेन्द्र ! उसे उस समय मायावी दुरात्मा दुर्वोधनने अर्जुनके पास फेजा था । यह जहाँ

अर्जून स्थित थे, उसी मार्गसे अत्यन्त वेगपूर्वक पर्वतशिखरोको उखाइता, पृक्षोंको छिन्न-भिन्न करता तथा अनेक प्रकारके शब्द करता हुआ आया। तक अर्जुनकी भी दृष्टि उस मूक नामक असुरपर गये। पुनः ये शिवजीके पास गये और पड़ी, वे शिवजीके पादपश्चोंका एएएण करके

यो विचार करने लगे। अर्जनने (मन-ही-मन) कहा-'यह व्यक्ति जो कुछ चाहता है, उसे आप दे क्यों कुरकर्मा दिखायी पड़ रहा है। तिश्चप ही यह मेरा अनिष्ट करनेके लिये आ रहा है। इसमें

उदारबुद्धि एवं प्रसन्नात्मा महाप्रमु शिक्जी है। आचारसे कुलका, शरीरसे भोजनका, उस वचनको सुनकर ठठाकर हैंस पड़े और वार्तालापसे शास्त्रज्ञानका और नेत्रसे खेहका परिचय मिलता है। आकारसे, चालडालसे, शिवजीने कहा—देवताओं ! अब चेष्टासे, बोलनेसे तथा नेत्र और मुखके

सब तरहसे तुमलोगोका कार्य सम्पन्न है। नेत्र चार प्रकारके कहे गये हैं—उरन्यल,

करूँगा। यह बिलकुल सत्य है, इसमें सरस, तिरखे और लाल। विद्वानीने इनका भाव भी पृथक-पृथक बतलाया है। नेत्र

e मंद्रिय दिखपुराण 4 

पित्रका संयोग होनेपर उन्न्याल, पुत्रदर्शनके पहलेसे ही ऐसा सुन रक्षा है। पुनः श्रीकृष्ण समय सरस, कामिनीके प्राप्त होनेपर बक्क और व्यासओंने भी ऐसा ही कहा है तथा और शतुके दीख जानेपर लाल हो जाते हैं। देवताओंने भी बारवार स्परण करके ऐसी ही (इस नियमके अनुसार) इसे देखते ही मेरी चोषणा की है कि शिवजी करण्याणकर्ता सारी इन्द्रियों कलुचित हो उठी हैं, अतः यह और सुखदाता है। वे मुक्ति प्रदान करनेके निस्संदेत शत्रु ही है और मार बालने योग्य है। कारण मुक्तिदाता कहे जाते हैं। उनका इधर मेरे लिये गुरुत्रीकी आजा भी ऐसी है जागम्बरण करनेसे मनुष्योंका निश्चय ही कल्याण होता है। जो स्त्रेग सर्वधावसे कि राजन् ! जो तुन्हें कष्ट देनेके स्टिये उद्यत हो, उसे तुम बिना किसी प्रकारका विचार किये अवस्य मार हालमा तथा मैन इसीलिये आयुध भी तो धारण कर रहा है।' यो विचारकर अर्जुन बाणका संधान समझना चाहिये। सो भी बहुतकी आसङ्का काके वहीं इटका खड़े हो गये।

इसी बीच मक्तवताल भगवान् शंकर विशेषरूपसे प्रारव्यका ही दोष मानना अर्जुनकी रक्षा, उनकी मक्तिकी परीक्षा और वाहिये। अववा कथी-कभी धराबान् शंकर उस दैत्यका नाश करनेके लिये शांत्र ही वहाँ अपनी इन्डासे ओड़ा या अधिक दुःस आ पहुँचे। उस समय उनके साथ गणीका भुगताकर किर विसर्वेह उसे दूर कर देते हैं। युथ भी था और ये पहान् अन्द्रन सुशिक्षित ने विषको अमृत और अमृतको विष छना भीलका रूप भारण किये हुए थे। उनकी देते हैं। यो जैसी उनकी इच्छा होती है, वैसा काछ बेधी थी और उन्होंने बखायाण्डोंसे ये करते हैं। भारत, उन समर्थको कौन मना

ईग्रानध्का बाँध रणा था। उनके क्रीरपर कर सकता है। अन्यान्य प्राचीन भक्तोंकी क्षेत धारियाँ चयक रही भी, पाठपर वाणीसे भी ऐसी ही धारणा थी, अतः मायी भरा हुआ तरकस बैधा वा और वे खर्च भक्तोंको सदा इसी विचारपर अपने मनकी धनुष-वाण धारण किये हुए थे। उनका स्थिर रखना चाहिये। लक्ष्मी रहे अथवा गण-यूथ भी वैसी ही सात्र-सजासे युक्त बली जाय, मृत्यु आँलोंके सामने ही क्यों न था। इस प्रकार दिव भिल्ल्यान यने हुए उपस्थित हो जाय, स्थेग निन्दा करें अशवा वे । वे सेनाध्यक्ष होकर तरह-तरहके इन्द्र प्रशंसा; पांतु शिवभक्तिसे दुःखाँका विनाश करते हुए आगे बढ़े। इतनेमें मुअरकी होता ही है। इंकर अपने मक्तोंको, लाहे वे पापी हो या पुण्यात्मा, सदा सुरू देते हैं। यदि गुर्राहरका शब्द दसो दिशाओंमे गूँज उठा। उस शब्दसे पर्वत आदि सभी जड पदार्थ कभी वे परीक्षाके लिये भक्तको कष्ट्रमें डाल अभा उठे। तब उस वनेक्सके शब्दसे देने हैं तो अन्तमें दयालुखभाव होनेके कारण प्रवराकर अर्जुन सोचने लगे—'अहं ! वे ही उसके मुलदाता भी होते हैं। फिर तो

क्या ये भगवान् शिव तो नहीं हैं. जो यहाँ यह भक्त उसी प्रकार निर्मल हो जाता है, जैसे शुभ करनेके रित्ये प्रधारे हैं: क्योंकि मैंने आगमें नजया हुआ सोना शुद्ध हो जाता है।

उनका भजन करते हैं, उन्हें स्वप्नपें भी

दःसका दर्शन नहीं होता। यदि कदाचित्

कुछ दुःख आ ही जाता है तो उसे कर्मजनित

होनेपर भी बोड़ा होता है। अथवा उसे

इसी तरहकी बातें मैंने पहले भी मुनियोंके मुखसे सुन रखी हैं; अतः मैं शिवजीका भजन करके उसीसे जाम सुख प्राप्त कराँगा।' अर्जुन यो विचार कर ही रहे थे, तवतक बाणका लक्ष्यपुत वह सुअर वहाँ आ पहुँचा। उधर शिकजी भी उस सुअरके पीछे लगे हुए दीख वहे। उस समय उन दोनोंके मध्यमें वह शुक्रर अद्भुत शिलार-सा दीख रहा या। उसकी बड़ी महिमा भी कही गयी है। तब भक्तवत्सल भगवान शंकर अर्जुनकी रक्षाके लिये बड़े वेगसे आगे बहे। इसी समय उन दोनोंने उस शुकरपर बाण चलाया । शिकतीके वाणका लक्ष्य उसका पुरुष्याग या और अर्जुनने उसके मुखको अपना निज्ञाना बनावा था। शिवजीका बाण उसके पुख्यागमे प्रवेश करके मुलके रास्ते निकल गया और शीव ही भूमिमें विलीन हो गया। तथा अर्जुनका बाण उसके पिछले पागसे निकारकर बगलमें ही गिर पड़ा। तब वह प्रका-रूपधारी देख उसी क्षण मरकर भूतलपर गिर पद्म । उस समय देवताओको महान् हर्ष प्राप्त हुआ। उन्होंने पहले तो जय-जयकार करते हुए पुष्पोंकी बृष्टि की, फिर वे बारंबार नमस्कार करके स्तृति करने लगे । उस समय उन दोनोंने दैत्यके उस कर कपकी ओर



दृष्टिपात किया। उसे देशकर शिवणीका मन संपुष्ट हो गया और अर्जुनको प्रशान सुरा प्राप्त हुआ। तत्पश्चात् अर्जुन मन-ही-मन विदोषण्यसे सुराका अनुभव करते हुए कहने लगे—'अहो! यह श्रेष्ट दैस्य परम अद्भुत रूप धारण करके मुझे मारनेके लिये ही आया था, परंतु शिवजीने ही मेरी रहा की है। निस्संदेह उन परमेश्वरने ही आज (इसे मारनेके लिये) मेरी बुद्धिको प्रेरित किया है।' ऐसा विचारकर अर्जुनने शिव-नामसंकीर्तन किया और फिर वार्रवार उनके बरणोमें प्रणाम करके उनकी सुत्ति की। (अध्याय ३९)

अर्जुन और ज्ञिवदूतका वार्तालाप, किरातवेषधारी ज्ञिवजीके साथ अर्जुनका युद्ध, पहचाननेपर अर्जुनद्वारा ज्ञिव-स्तुति, ज्ञिवजीका अर्जुनको वरदान देकर अन्तर्धान होना, अर्जुनका आश्रमपर लौटकर भाइयोंसे मिलना,

#### श्रीकृष्णका अर्जुनको जाञ्चमपर लाटकर माइयार श्रीकृष्णका अर्जुनसे मिलनेके लिये वहाँ प्रधारना

नन्दीश्वरजी कहते हैं—महाझानी लीत्सको श्रवण करो, जो भक्तवसालतासे सनत्कुमारजी ! अब परमात्मा जिवको उस युक्त तथा उनकी दुइतासे भरी हुई है। तदनन्तर शिवजीने उस बाणको लानेके लिये तुरंत ही वनचारी भीखोंके साथ यहाँ बैठे हैं। वे अपने अनुचरको भेजा। उधर अर्जुन भी विवह तथा अनुबह करनेमें सर्वथा समर्ध हैं। उसी निमित्त वहाँ आये। इस प्रकार एक ही यह बाण, जिसे तूने अभी उठा लिया है, समयमें रुद्रानुचर तथा अर्जुन दोनों बाण उन्हींका है। यह बाण कभी तेरे पास टिक उठानेके लिये वहाँ पहुँचे। तब अर्जुनने उसे नहीं सकेया। तापस ! तू क्यों अपनी इरा-धमकाकर अपना बाण उठा लिया। तपस्याका फल नष्ट करना चाहता है ? मैंने यह देखकर उस अनुचरने कहा— तो ऐसा सुन रखा है कि चोरी करनेसे, 'ऋषिसत्तम । आप क्यों इस बाणको ले रहे छलपूर्वक किसीको कष्ट पहुँचानेसे, विस्पय है ? यह हमारा सायक है, इसे छोड़ करनेसे तथा सत्यका त्याग करनेसे प्राणीका दीजिये।' फिल्लराजके उस अनुबरद्वारा यो तप क्षीण हो जाता है—यह बिलकुल सत्य कहे जानेपर मुनिश्रेष्ठ अर्जुनने इंकिरबीका है।" ऐसी दशाये तुझे अब तपका फल स्मरण किया और इस प्रकार कहा।

है। तु बिना समझे-बड़ो क्या वक रहा है ? निश्चय ही यह मेरे स्वामीका बाण है और तेरी इस वाणको तो मैंने अभी-अभी छोड़ा है, फिर यह तेत कैसे ? इसकी धारियों तबा पिछोंपर पेरा ही नाम अङ्क्रित है, फिर यह तेरा कैसे हो गया ? ठीक है, तेरा कृटिल-स्वभाव द्वटना कठिन है।

नन्दीधरजी कहते हैं-पूर्व ! अर्जुनका वह कवन सुनकर भिल्लक्ष्यी गणेश्वरको हैसी आ गयी। तब वह ऋषिरूपमें वर्तमान अर्जुनको यो उत्तर देते हुए बोला—ी तापस ! सन । जान पड़ता है, तु तपस्या नहीं कर रहा है, केवल तेरा येच ही तपस्वीका है; क्योंकि सद्या तपानी छल-कपट नहीं करता। भला, जो मनुष्य तपस्यामें निगत होगा, वह कैसे मिथ्या भाषण करेगा एवं उचित नहीं है। तु चपलता छोड़ दे।' कैसे छल करेगा। अरे तु मुझे अकेला मत समझ । तुझे ज्ञात होना चाहिये कि मैं एक कई बातें कहीं । दोनोंमें बड़ा विवाद हुआ । सेनाका अधिपति हैं। हमारे खामी बहुत-से अन्तमे अर्जुनने कहा—'वनचारी भील ! तू

कैसे प्राप्त होगा ? उस बाणको ले लेनेसे तू अर्जन थोले—चनेचर ! तु बड़ा पूर्ल तपसे ब्युत तथा कुलग्न हो जायगा; क्योंकि रक्षाके लिये ही उन्होंने इसे छोड़ा था। इस बाणसे तो उन्होंने सन्नुको मार ही डाला और फिर वाणको भी सुरक्षित रहा। तू तो महान कृतप्र तथा तपस्थामे अमङ्गल करनेवाला है। जब तु सत्य नहीं बोल रहा है, तब फिर इस तपसे सिद्धिकी अधिलापा कैसे करता है ? अथवा यदि तुझे बाणसे ही प्रयोजन है तो घेरे स्वामीसे पाँग रहे। ये स्वयं इस प्रकारके बहुत-से बाण तुझे दे सकते हैं। मेरे स्वामी आज यहाँ वर्तमान है। तु उनसे क्यों नहीं याचना करता ? त जो उपकारका परित्याग करके अपकार करना चाहता है तथा अभी-अभी कर रहा है, यह तेरे लिये इसपर कपित होकर अर्जुनने उससे

(फि॰ प॰ शतरहसंदिता ४० : १३-१४)

नौर्याच्छलप्रदीमानाच विस्मयक्रमस्यमञ्जलत् । तप्रसा श्रीयते सत्यमेतदेव मया अतम् ॥

खामी आयेगा, उस समय में उसे उसका फल बसाऊँगा। तेरे साथ युद्ध करना तो मुझे शोधा नहीं देता, अतः में तेरे खामीके साथ ही लोहा लुँगा; क्योंकि सिंह और गीदड्का युद्ध उपहासास्पद ही माना जाता है। भील ! तुने मेरी बात तो सून ही ली. अब तु मेरे महान् बलको भी देखेगा। जा, अपने खामीके पास लीट जा अबवा जैसी तेरी इच्छा हो, बैसा कर ।'

नन्दीश्वरजी कहते हैं—यूने ! अर्जुनके यों कहनेपर वह भील जहाँ शिवावतार सेनापति किरात विराजमान थे, बहाँ गया और उन भिल्लराजसे अर्जनका सारा क्वन विस्तारपूर्वक कह सुनाया। उसकी बात सुनकर उन किरातेश्वरको पहान् हर्ष हुआ। तब भीलरूपधारी भगवान जंकर अपनी सेनाके साथ वहाँ गये। उधर पाण्डुपुत्र अर्जुनने भी जब किरातकी उस सेनाको देखा, तब वे भी धनुषद्याण ले सामने आकर **डट गये । तदनन्तर किरातने पुन: उस दुतको** भेजा और उसके द्वारा भरतवंशी महात्मा अर्जुनसे यो कहलवाया ।

किरातने कहा-तपस्त्रिन् ! तनिक इस सेनाकी ओर तो दृष्टिपात करो । अरे ! अब तुम बाण छोडुकर जल्दी भाग जाओ । क्यों तुम इस समय एक सामान्य कामके लिये प्राण गैंबाना चाहते हो ? तुम्हारे भाई दुःखसे पीड़ित हैं, स्त्री तो उनसे भी बढ़कर द:स्वी है। मेरा तो ऐसा विचार है कि ऐसा करनेसे पृथ्वी भी तुम्हारे हाथसे चली जावगी।

नन्दीक्षरजी कहते है—मुने ! जब अर्जुनकी सब तरहसे रक्षा करनेके लिये किरातरूपधारी परमेश्वर शृष्युने उनकी

मेरी सार बात सुन ले। जिस समय तेरा भक्तिकी दुइनाकी परीक्षाके निमित्त ऐसी बात कही, तब वह शिय-दृत उसी समय अर्जुनके पास पहुँचा और उसने वह सारा वृत्तान्त उनसे विस्तारपूर्वक कह सुनाया। उसकी बात सुनकर अर्जुनने उस समागत दूतसे पुनः कहा—'दूत ! 'तुम जाकर अपने सेनापतिसे कहो कि तुम्हारे कथनानुसार करनेसे सारी बातें जिपरीत हो जायेंगी। यदि मैं तुम्हें अपना बाण दे देता है तो निसंदेह मैं अपने कुलको दृषित करनेवाला सिद्ध होऊँगा । इसलिये भले ही मेरे भाई दु:खार्त हो जायें तथा मेरी सारी विद्याएँ निष्फल हो जार्च, परंतु तुम आओ तो सही। मैंने ऐसा कभी नहीं सना है कि कहीं सिंह गीदहसे हर

> ची क्**नेचारो घयधीत नहीं हो सकता**। नन्दीधरजी कहते हैं - मूने ! अर्जुनके बों कहनेपर वह दूत पुनः अपने खामीके पास स्पेट गया और उसने अर्जुनकी कही हुई सारी बाते उसके सामने विशेषरूपसे विवेदन कर दीं । उन्हें सुनकर किरातवेषधारी सेनानायक महादेवजी अपनी सेनाके साथ

गया हो। इसी प्रकार राजा (क्षत्रिय) कभी



800 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* अर्जुनके सप्पुख आये। उन्हें आया हुआ उनके द्वारा छला गया।' इस प्रकार अपनी देखकर अर्जुनने शिवजीका प्यान किया। बुद्धिसे मालीमांति विचार करके अर्जुनने फिर निकट जाकर उनके साथ अत्यना प्रेमपूर्वक हाथ जोड़ एवं मस्तक शुकाफर भीवण संत्राम छेड़ दिया। इस प्रकार चगवान् ज्ञिवको प्रणाम किया, फिर गणोंसहित महादेवजीके साथ अर्जुनका घोर खिन्नमनसे यो कहा। युद्ध हुआ। अन्तमे अर्जुनने शिक्कांकि अर्जुन बोले—देवाश्विदेव महादेव ! धरणकपलका ध्यान किया। उनका ध्यान आप तो खड़े कृपाल तथा भक्तीके करनेसे अर्जुनका बल वह गया। तब वे कल्याणकर्ता है। सर्वेश ! आपको मेरा शंकरजीके दोनों पर वकड़कर उन्हें पुमाने अपराध क्षमा कर देना चाहिये। इस समय लगे । उस समय भक्तवताल महादेवजी हैस. आपने अपने रूपको छिपाकर यह कौन-सा रहे थे। मुने ! भक्तपराधीन होनेके कारण वे ज़ेल किया है ? आपने तो मुझे छल लिया। अर्जुनको अपनी दासता प्रदान करना बाहते. प्रभो ! आप खाबीके साथ युद्ध करनेवाले थे, इसीलिये उन्होंने ऐसी लीला रची थी; युइरको विकार है ! अन्यथा ऐसा होना सर्वथा असम्बन था। नन्देश्यनी कहते हैं - मुने ! इस प्रकार तत्पश्चात् शंकरजीने भक्तपरवशताके कारण याण्डपुत्र अर्जुरको महान् पश्चाताप हुआ। मुसकराकर वहीं अपना सोन्य एवं अञ्चन तत्पहात् वे शीप्र ही महाप्रभु शंकरजीके रूप सहसा प्रकट कर दिया। पुरुषोत्तम ! चरणोचे लोट गर्चे। यह देखकर भक्तवसाल महेश्वरका किस प्रसन्न हो गया। तय ये

संवित्र जिवपुराग ।

शिवजीका जो सक्छप बेदी, शास्त्री तथा पुराणोमें वर्षित है तबा व्यासजीने अर्जुनको प्राप्त करनेके लिये जिस सर्वसिद्धिदाना रूपका उपदेश दिया था, शिवजीने वही रूप क्षेत्रहरीने कहा—पार्थ ! तुम तो मेरे दिखाया। तब ध्यानद्वारा प्राप्त होनेवाले शिक्जीके उस सुन्दर रूपको देखकर आज तुन्हारी परीक्षा लेनेके लिये ऐसी लीला अर्गुनको महान् विसाय हुआ। फिर वे रखी थी, इसलिये तुम शोक त्याग दो। लिंजत होकर स्वयं प्रशासाय करने लगे— क्दोशहर्जी कहते हैं—भूने ! यी

परम असा हो, अतः खेद न करो । यह तो मैंने 'अहो ! जिनको मैंने प्रमुखकपसे बरण कहका भगवान् शिवने अपने दोनों हाथोंसे किया है, वे जिलोकीके अधीक्षर पकड़कर अर्जुनको उठा लिया और अपने

ही क्या है) । उन्हीं प्रभुने अपने रूपको अर्जुन ! ये तुमपर परम प्रसन्न हूँ, अतः अस छिपाकर यह कौन-सी लीला रची है ? मैं तो जुम वर भाँगो । इस समय तुमने जो मुझपर

यों बोले ।

कल्याणकर्ता साक्षात् खर्य दिव तो ये ही तथा गणींके समक्ष उनकी लाजका निवारण है। हाय ! इस समय मैंने यह क्या कर किया। फिर भक्तवलाल भगवान् शंकर हाला ? अहो ! भगवान् जियको माया चीरोमें मान्य पाण्डुपुत्र अर्जुनको सब तरहसे बड़ी बलवती है। वह बड़े-बड़े मायावियोंको हर्ष प्रदान करते हुए प्रेमपूर्वक बोले। भी पोहमें डाल देती है (फिर मेरी तो जिसात दिल्वजीने कहा—पाण्डवॉमें श्रेष्ट

अर्जुनको अनेको प्रकारमे आचासन देकर

प्रहार एवं आधात किया है, उसे मैंने अपनी अभिवादन है। आपके हाथोंमें डमरू और पूजा मान लिया है। साथ ही यह सब तो मैंने कपाल शोभा पाते हैं तथा आप मुण्डोंकी

लालसा हो, वह माँग लो; क्योंकि मेरे पास कर्युरके समान गाँर वर्णका है, हाश्रमें कोई भी ऐसी वस्तु नहीं है, जो तुम्हारे लिये पिनाक सुशोधित है, तथा आप उत्तम

अदेय हो। यह जो कुछ हुआ है, वह ब्रिशुल धारण किये हुए हैं; आपको प्रणाम शत्रुओंमें तुम्हारे यश और राज्यकी है। गङ्गाधर ! आप व्याप्रवर्षका उत्तरीय स्थापनाके लिये अच्छा ही हुआ है। तुन्हें तथा गजनमंत्रा वस्त लपेटनेवाले हैं, आपके

अपनी सारी घन्नराहट छोड़ हो । शंकरके याँ कहनेपर अर्जुन मित्तपूर्वक

सावधानीसे खड़े होकर शंकरजीसे बोले। अर्जुनने कहा—'शम्बो ! आप तो बहे उत्तम स्वामी हैं, आपको भक्त बहुत प्रिय हैं। देव ! भला, में आपकी करुणाका क्या

वर्णन कर सकता है। सदाशिव ! आप तो बहे कुपाल है।' यो कहकर अर्जुनने महाप्रभू शंकरकी सद्धक्तियुक्त एवं येदसमान लाति आरम्प की।

अर्जन बोले—आप देवाधिदेवको नमस्कार है। कैलासवासिन् ! आपको लीलाएँ करनेवाले हैं, उन महेश्वरको प्रणाम प्रणाम है। सदाशिव ! आपको अभिवादन है। जगत्में जो कुछ भी रूप दृष्टिगोचर ही

झुकाता हूँ। आप जटाधारी तथा तीन नेत्रोसे हैं। आप चिद्रूप हैं और अन्वयभेदसे विभूषित हैं, आपको बारंबार नमस्कार है। जिलोकीमें रमण कर रहे हैं। जैसे आप प्रसन्नरूपवाले तथा सहस्रो मुखोंसे धूलिकणोंकी, आकाशमें उदय हुई

अपनी इच्छासे किया है। इसमें तुम्हारा माला धारण करते हैं, आपको नमस्कार है। अपराध हो क्या है। अतः तुन्हारी जो आपका श्रीविग्रह शुद्ध स्फटिक तथा निर्मल

**XUX** 

इसका दृःख नहीं मानना चाहिये। अब तुम अङ्गोपे नाग लिपटे रहते हैं; आपको बारंबार अधिवादन है। सन्दर लाल-लाल नन्दीशरवी कहते हैं—मुने ! भगवान् चरणोवाले आपको नमस्कार है। नन्दी आदि गणोद्धरा सेवित आप गणनावकको प्रणाप है। जो गणेदास्वरूप हैं, कार्तिकेय जिनके

> अनुगामी हैं, जो भक्तोंको भक्ति और मुक्ति प्रवान करनेवाले हैं, उन आपको पुन:-पुन: नमस्कार है। आप निर्मुण, समुण, रूपाहित, रूपयान्, कलायुक्त सथा निष्कल हैं: आवको मैं वारंबार सिर झुकाता है। जिन्होंने मुझपर अनुप्रह करनेके लिये किरातवेष धारण किया है, जो वीरोंके साथ

युद्ध करनेके प्रेमी तथा नाना प्रकारकी है। पञ्चमुख परमेश्वर ! आपको मैं सिर रहा है, वह सब आपका ही तेज कहा जाता

युक्त हैं, आपको प्रणाम है। नीलकण्ड ! तारकाओंको तथा बरसते हुए जलकी आपको मेरा नमस्कार प्राप्त हो। मैं बूँदोकी गणना नहीं की जा सकती, उसी सद्योजातको अभिवादन करता हूँ। प्रकार आपके गुणोंकी भी संख्या नहीं है। वामाङ्कमें गिरिजाको घारण करनेवाले नाथ ! आपके गुणीकी गणना करनेमें तो

वृषध्यज ! आपको प्रणाम है। इस बेद भी समर्थ नहीं है, मै तो एक मन्दबुद्धि भुजाबारी आप परमात्माको पुन:-पुन: व्यक्ति हैं; फिर मैं उनका वर्णन कैसे कर

 संक्रित हिम्बपुरस्य क 

508

सकता है। महेशान ! आप जो कोई भी हो, महेश्वरने अपने पाशुपत नामक अस्त्रको , जो स्वामी हैं और मैं आपका दास हैं अतः अर्जुनको दे दिया और इस प्रकार कहा। आपको मुझपर कृपा करनी ही चाहिये। दिवाबी बोले-बला ! मैंने ! तुम्हें

नन्दीधरजी कहते हैं-सूने ! अर्जुनद्वारा अयना महान् अस्त दे दिया। इसे धारण किये गर्य इस साथनको सुनका भगवान् करनेसे अब तुम समस्त शत्रुओंके लिये शंकरका मन परम प्रसाप हो गया। तब ये अजेप हो जाओगे। जाओ, विजय-लाम हैसते हुए पुनः अर्जुनसे बोले।

र्शकरजीने कहा-बत्स ! अब अधिक कहनेसे क्या लाभ, तुम भेरी बात सुनो और अपना अभीष्ट वर माँग लो । इस समय तुम जो कुछ कहोंगे, वह सब मैं तुन्हें प्रदान कक्षमा ।

नन्दीशरजी करते हैं-महर्षे ! इंकरजीके यो कहनेपर अर्जुनने हाच जोहकर नतपस्तक हो सदादिक्को प्रणाम किया और फिर प्रेमपूर्वक गदगद वाणीये कहना आरम्भ किया।

अर्जनने वहा-विची ! आप तो खर्च ही अन्तर्यामीरूपसे सबके अंदर विराजधान

है (अत: घट-घटकी जाननेवाले हैं), ऐसी दशामें भैं क्या कहैं; तथापि मैं जो कुछ कहता हैं, उसे आप सुनिये। भगवन् ! मुझयर तुम्हारी सहायता करेंगे; क्योंकि श्रीकृष्ण मेरे शहुओंद्वारा जो संकट प्राप्त हुआ चा. यह तो आत्मस्थमप, धक्त और मेरा कार्य करनेवाले आपके दर्शनसे ही जिनष्ट हो गया। अब हैं। भारत ! मेरे प्रभावसे तुम निष्कण्टक जिस प्रकार मुझे इस लोककी पर्गासिद्धि राज्य भोगो और अपने भाई युधिष्ठिरसे प्राप्त हो सके, वैसी कथा कीजिये।

कहकर अर्जुनने मत्तवलाल चगवान कहकर इंकरजीने अर्जुनके मलकपर शंकरको नमस्कार किया और फिर वे हाथ अपना कर-कमल रख दिया और अर्जुनहारा जोड़कर पस्तक झुकाये हुए उनके निकट पूजित हो वे शीघ्र हो अन्तर्धान हो गये। इस खड़े हो गये। जब स्वामी शिवजीको यह ज्ञात प्रकार भगवान् शंकरसे वरदान और अस्त हो गया कि यह पाण्डुपुत्र अर्जुन पेरा अनन्य | याकर अर्जुनका मन प्रसन्न हो गया। तब वे

आपको मेरा नमस्कार है। महेश्वर ! आप मेरे सर्वश्रा समस्त प्राणियोंके रिठये दुर्जय है,

करो । साध ही में श्रीकृष्णसे भी कहेंगा, वे



सर्वदा नाना प्रकारके धर्मकार्य कराते रहो ।

नन्दीक्षरजी कहते हैं पूने ! इतना नन्दीक्षरजी कहते हैं पूने ! यों भक्त है, तब वे भी परम प्रसन्न हुए। फिर इन अपने मुख्य गुरु शिवका भक्तिपूर्वक स्मरण

करते हुए अपने आश्रमको लौट गये। वहाँ जानकर यह निश्चय किया कि अवस्य ही अर्जुनसे मिलकर सभी भाइयोंको ऐसा हमारी विजय होगी। इसी अवसरपर जब प्राणका संचार हो गया हो। उत्तम व्रतका आ गये हैं, तब यह समाचार सुनकर उने मिला। जब उन पाण्डवोंको यह ज्ञात हुआ लिये वहाँ पधारे तथा कहने लगे कि युत्तान्तके सुननेसे तृप्ति ही नहीं होती थी । उस उनकी सेवा करता हूँ , अतः आपलोग भी होने लगी । तब उन्होंने हर्पपूर्वक सम्पत्तिदाता किया । जो इसे सुनता अथवा दूसरेको तथा कल्याणकर्ता शिवको नमस्कार किया सुनाता है, उसकी सारी कामनाएँ पूर्ण हो और (तेरह वर्षकी) अवधिको समाप्र हुई जाती है।

आनन्द प्राप्त हुआ मानो मृतक शरीरमें श्रीकृष्णको पता चला कि अर्जुन लौटकर पालन करनेवाली द्रौपदीको अत्यन्त सुख बड़ा सुख मिला और वे अर्जुनसे मिलनेके कि शिक्जी परम संतुष्ट हो गये हैं, तब उनके 'इसीलिये मैंने कहा था कि शंकरजी सम्पूर्ण हर्षका पार नहीं रहा। उन्हें उस सम्पूर्ण कष्टोंका विनाश करनेवाले हैं। मैं नित्य समय उस आश्रममें महापनस्वी पाण्डवोंका उनकी सेवा करें।' पूर्व ! इस प्रकार मैंने भला करनेके लिये चन्द्रनयुक्त पुष्पोंकी वृष्टि अकरत्रीके किरात नामक अवतारका वर्णन (अस्याय ४०-४१)

# शिवजीके द्वादश ज्योतिर्लिङ्गावतारोंका सविस्तर वर्णन

नन्दीबरजी कहते हैं-मूने ! अब तुम करनेसे क्षव और कुष्ठ आदि रोगोंका नाश सर्वव्यापी भगवान् शंकरके बारह अन्य हो जाता है। यह सोमेश्वर नामक शिवावतार करो, जो अनेक प्रकारके मङ्गल करनेवाले हैं। (उनके नाम ये हैं—) सीराष्ट्रमें सोमनाथ, श्रीदीलपर पहिलकार्जन, उज्जियनीमें महाकाल, ओंकारमें अमरेग्रर, हिमालयपर केदार, डाकिनीमें भीमशंकर, काशीपे विश्वनाथ, गौतपीके तटपर प्राप्तकेश्वर, चिताभूमिमें वैद्यनाथ, दारुकवनमें नागेश्वर, सेत्वन्यपर रामेश्वर और शिवारुयमें घुड़मेश्वर । मुने ! परमात्वा

ज्योतिर्लिङ्कसरूपी अवनारोंका वर्णन श्रवण सौराष्ट्र नामक पावन प्रदेशमें लिङ्करूपसे स्थित है। पूर्वकालमें चन्द्रमाने इनकी पूजा की भी। वहीं सम्पूर्ण पापीका विनाश करनेवाला एक चन्त्रकण्ड है, जिसमें स्नान करनेसे बद्धिमान मनुष्य सम्पूर्ण रोगॉसे मक्त हो जाता है। परमात्मा शिवके सोमेश्वर नामक महालिङ्का दर्शन करनेसे मन्ध्य पापसे छुट जाता है और उसे भोग और मोक्ष सरूभ हो जाते हैं। तात ! शंकरजीका मल्लिकार्जन नामक दसरा अवतार शम्भुके ये ही वे बारह अवतार हैं। ये दर्शन अोझैलपर हुआ। वह भक्तोंको अभीष्ठ फल और स्पर्श करनेसे मनुष्योंको सब प्रकारका प्रदान करनेवाला है। मुने ! भगवान् शिव आनन्द प्रदान करते है। मुने ! उनमें पहला परम प्रसन्नतापूर्वक अपने निवासभूत अवतार सोमनाथका है। यह चन्द्रमाके कैलासगिरिसे लिङ्गरूपमें श्रीडौलपर प्रधारे द:खका विनाश करनेवाला है। इनका पूजन हैं। पूत्र-प्राप्तिके लिये इनकी स्तृति की जाती

s संक्षिप्त शिवपुराण s

है। मुने ! यह जो दूसरा ज्योतिर्लिङ्ग है, यह मुने ! इन दोनोंमें जिस किसीका भी दर्शन और पूजन करनेसे महा सुखकारक दर्शन-पूजन किया जाय, उसे भक्तोंकी होता है और अन्तमें मुक्ति भी प्रदान कर अभिलाया पूर्ण करनेवाला समझना वेसा है—इसमें तनिक भी संशय नहीं है। चाहिये। महामुने ! इस प्रकार मैंने तुम्हें इन तात ! इंकरजीका महाकाल नामक तीसरा खेनों महादिष्य ज्योतिर्लिङ्गोका वर्णन सुना अवतार ङज्ञियनी नगरीमें हुआ । यह अपने दिया । परमात्मा शिवके पाँचवे अवतारका भक्तोंकी रक्षा करनेवाला है। एक बार नाम है केंद्रारेश। वह केंद्रारमें ज्योतिर्लिङ्ग-रत्नमाल-निवासी दूषण नामक असुर, जो रूपसे स्थित है। मुने ! वहाँ श्रीहरिके जो वैदिक धर्मका विनाजक, विप्रद्रोही तथा नर-नारायण नामक अवतार हैं, उनके सब कुछ नष्ट करनेवाला था, उजयिनीमें जा प्रार्थना करनेपर शिवजी हिमगिरिके पहुँचा। तब बेद नामक ब्राह्मणके पुत्रने केदारज्ञितरपर स्थित हो गये। ये दोनी उस शिषशीका ध्यान किया । फिर तो शंकरशीने केदारेश्वर लिड्डकी नित्य पूजा करते हैं । वहाँ तुरंत ही प्रकट होकर हंकारद्वारा उस राष्ट्र दर्जन और पूजन करनेवाले भक्तोंको असुरको भएन कर दिया। तत्पहात् अपने अभीष्ट प्रदान करते हैं। तात ! सर्वेश्वर होते भक्तोंका सर्वधा पालन करनेवाले ज्ञिय हुए भी ज्ञिय इस खण्डके विशेषरूपसे देवताओंके प्रार्थना करनेपर महाकाल खामी है। शिवजीका यह अवतार सम्पूर्ण नामक ज्योतिर्लिङ्क्सक्यसे वहीं प्रतिष्ठित हो। अभीष्टोंको प्रदान करनेवाला है। महाप्रभु गये । इन महाकाल नामक लिङ्का प्रयत्न- शम्भुके छठे अवतारका नाम भीमशेकर है ।

Xex.

पूर्वक दर्जन और पूजन करनेसे पनुष्यकी इस अवतारमें उन्होंने बड़ी-बड़ी लीलाएँ की सारी कामनाएँ पूर्ण हो जाती है और अन्तमें हैं और भीमासुरका विनाश किया है। उसे परम गति प्राप्त होती है। परम कामरूप देशके अधिपति राजा सुदक्षिण आत्मबलसे सम्पन्न परमेश्वर शस्तुने भक्तोंको जिवजीके भक्त थे। भीमासूर उन्हें पीड़ित अभीष्ट फल प्रदान करनेवाला ओंकार कर रहा था। तब इंकरजीने अपने भक्तको नामक बौथा अवतार धारण किया। मुने । दुःला देनेवाले उस अद्भुत असुरका विन्ध्यगिरिने भक्तिपूर्वक विधि-विधानसे वध करके उनकी रक्षा की। फिर राजा दिवजीका पार्थिवलिङ्ग स्थापित किया। सुरक्षिणके प्रार्थना करनेपर स्वयं डोकरबी उसी लिङ्गसे विरुवका पनोरथ पूर्ण द्वाकिनीमें भीमशंकर नामक ज्योतिर्लिङ्ग-करनेवाले महादेव प्रकट हुए। तब स्वस्तपसे स्थित हो गये। मुने ! जो समस्त देवताओंके प्रार्थना करनेपर भुक्ति-मुक्तिके ब्रह्माण्डस्वरूप तथा भोग-मोक्षका प्रदाता है, प्रदाता भक्तवसल लिड्डरूपी ग्रंकर वहाँ दो वह विशेश नामक सातवाँ अवतार काशीमें रूपोंमें विभक्त हो गये। मुनीश्वर ! उनमें एक हुआ। मुक्तिदाता सिद्धस्वरूप स्वयं भगवान् भाग ओंकारमें ओंकारेश्वर नामक उत्तम शंकर अपनी पुरी काशीमें ज्योतिर्लिङ्गरूपमें लिङ्गके रूपमें प्रतिष्ठित हुआ और दूसरा स्थित है। विष्णु आदि सभी देवता, पार्थिवलिङ्ग परमेश्वर नामसे प्रसिद्ध हुआ। कैलासपति ज्ञिव और भैरव नित्य उनकी

पूजा करते हैं। जो काशी-विश्वनाथके भक्त हैं मारकर बैड़बोंके खामी अपने सुप्रिय नामक और नित्य उनके नामोंका जप करते रहते हैं, भत्तकी रक्षा की थी। तत्पश्चात् बहत-सी ये कमोंसे निर्लिप्न होका केंकन्य-पदके खीलाएँ कानेवाले वे परात्पर प्रभु शस्तु भागी होते हैं। चनुझेखर ज़िवका जो खोकोंका उपकार करनेके लिये अध्विका-त्राप्यक नामक आठवाँ अवतार है, वह सहित ज्योतिर्लिङ्गस्त्रमसे स्थित हो गये। गौतभ ऋषिके प्रार्थना करनेपर गीतमी मुने ! नागेश्वर नामक उस शिवस्तिहका नदीके तटपर प्रकट हुआ था। गीतमकी दर्जन तथा अर्चन करनेसे राशि-के-राशि प्रार्थनासे उन मुनिको प्रसन्न करनेके लिये पहान् पातक तुरंत विनष्ट हो जाते हैं। सुने ! शंकरजी प्रेमपूर्वक ज्योतिर्शिङ्कस्वरूपमे वहाँ दिवजीका ग्यारहवाँ अवतार रामेश्वरावतार

864

अबल होकर स्थित हो गये। अहो ! उन कहलाता है। वह श्रीरामबन्दका प्रिय महेश्वरका दर्शन और स्वर्ध करनेसे सारी करनेवाला है। उसे श्रीरामने ही स्थापित कामनाएँ सिद्ध हो जाती है। तत्पश्चात् मुक्ति किया था। जिन भक्तवत्सरः इंकरने परम भी मिल जाती है। जिनकीके अनुभ्यक्षे बसब डोकर श्रीरामको प्रेमपूर्वक विजयका शंकरिया परम पायनी गङ्का गौतमके करदान दिया, वे ही लिक्कूसयमें आविर्भूत स्रोहक्क वहाँ गीतमी नायसे प्रवाहित हुई। हुए। मुने ! तब श्रीरामके अत्यन्त प्रार्थना उनमें नवाँ अवतार वैद्यनाथ नाममें प्रसिद्ध करनेपर थे सेतुबन्धपर ज्योतिर्लिङ्गसपसे है। इस अवतारमें बहुत-सी विकित्र लीलाएँ, शिवत हो गये ! उस समय श्रीरामने उनकी करनेवाले भगवान् डॉकर रावणके लिये भलीभारि सेवा-पूजा की। रामेश्वरकी आविर्भूत हुए थे। उस समय रावणद्वारा अद्भुत महिनाकी भूतलपर किसीसे तुरुना अपने लाये जानेको ही कारण मानकर नहीं की जा सकती। यह सर्वदा चृत्ति-महेश्वर ज्योतिर्लिङ्कररूपसे चिता-पूपिमें मुक्तिकी प्रदायिनी तथा भक्तोंकी कामना

प्रतिष्ठित हो गये । उस समयसे वे त्रिलोकीमें पूर्ण करनेवाली है । जो मनुष्य सद्धक्तिपूर्यक वैद्यनावेश्वर नामसे विख्यात हुए। वे रामेश्वर लिङ्गको गङ्काजलसे स्नान करायेगा, भक्तिपूर्वक दर्शन और पूजन करनेवालेको यह जीवन्युक्त ही है। यह इस लोकमें जो भोग-पोक्षके प्रदाता है। मुने ! जो खोग इन देवताओंके रूपे भी दर्रूप है, ऐसे सम्पूर्ण वैद्यनाथेश्वर शिवके माहारुथको पहते भोगोको भोगनेक पशात परम ज्ञानको प्राप्त अथवा सुनते हैं, उन्हें यह भुक्ति-मुक्तिका होगा। फिर उसे कैवल्य मोक्ष पिल जायगा। भागी बना देता है। दसवाँ नागेश्वरावतार घुट्टपेडरावतार शेकरजीका बारहवाँ अयतार कहलाता है। यह अपने धक्तोंकी रक्षाके है। वह नाना प्रकारकी लीलाओंका कर्ता, लिये प्रादुर्भुत हुआ था। यह सदा दुष्टीको भक्तवत्सल तथा पुरुमाको आनन्द देनेवाला वण्ड देता रहता है। इस अयतारमें शिक्कीने हैं। मने ! घ्रमाका प्रिय करनेके दारुक नामक राक्षसको, जो धर्मधानी था, लिये भगवान प्रांकर दक्षिण दिशामे स्थित

देवशैलके निकटवर्ती एक सरोवरमें प्रकट ज्योतिर्लिङ्गोंका वर्णन किया। ये सभी धोग हुए। मुने ! पुरुमाके पुत्रको सुदेशने यार और मोक्षके प्रदाता है। जो पनुष्य डाला था। (उसे जीवित करनेके लिये ज्योतिलिङ्गोकी इस कथाको पदता अथवा युरमाने शिवजीकी आराधना की।) तब सुनता है, वह सम्पूर्ण पापीसे मुक्त हो उनकी भक्तिसे संतुष्ट होकर भक्तवत्सल जाता है तथा घोग-घोशको प्राप्त करता शस्पुने उनके पुत्रको बचा लिया। तदनन्तर है। इस प्रकार मैंने इस शतस्त्रनामकी कामनाओंके पूरक शम्भु पुरमाकी प्रार्थनासे संहिताका वर्णन कर दिया। यह शिवके सी उस तद्भागमें ज्योतिलिंद्ररूपमे स्वित हो अवतारोकी उत्तम कीर्तिसे सम्पन्न तथा गये ! उस समय उनका नाम पुरमेश्वर सम्पूर्ण अभीष्ट फलोंको देनेवाली है। जो हुआ। जो मनुष्य इस जिल्हिन्द्रा भक्ति- भनुष्य इसे नित्य समाहितचित्रसे पहता पूर्वक दर्शन तथा पूजन करता है. वह इस अथवा सुनता है, उसकी सारी लालसाएँ लोकमें सम्पूर्ण सुस्रोको भोगकर अन्तमें पूर्ण हो जाती है और अनमें उसे निश्चय ही मुक्ति-लाभ करता है। सनकुमारजी ! इस मुक्ति मिल जाती है। प्रकार मैंने तुमसे इस बारह दिख (अध्याव ४२)

介

॥ शतरद्वसंहिता सम्पूर्ण ॥

### कोटिरुद्रसंहिता

#### द्वादश ज्योतिर्लिङ्गों तथा उनके उपलिङ्गोंका वर्णन एवं उनके दर्शन-पूजनकी महिमा

यो घरो निजयानगैव भुतनाकार विकारोश्यानी यस्याहः करणकटाश्रविभयौ स्वर्गाणवर्गाभयौ। प्रतास्थोधसुखाद्वय ददि रादा पश्यन्ति ये योगिन-लस्मै दीलपुताकितादीवपुत्रे अस्ववगलेश्वते ॥ १॥

जो निर्विकार होते हुए भी अपनी मायासे ही विराद विश्वका आकार धारण कर लेते हैं. खर्ग और अपवर्ग (मोक्ष) जिनके कुपा-कटाक्षके ही वैभव बताये जाने हैं तथा योगीजन जिन्हें सदा अपने हृदयके भीतर अद्वितीय आत्मज्ञानानन्दावरूपमें ही देखते हैं, उन तेजोमय भगवान् इंकरको, जिनका आधा अरीर शैलराजकुमारी पार्वतीसे सुद्राोभित है, निरन्तर मेरा नमस्कार है ॥ १ ॥ स्थितपनोक्र**ा**क्तक क्रपार्काटावर्षाक्षण भागाद्वकर्त्वोस्त्रार्थः प्राणितयोगञ्जयास्यः। किस्पि एक्सप्रधानीकामिक्द-

जिसकी कृषापूर्ण चितवन वक्षी ही सुन्दर है, जिसका प्रवारविन्द मन्द पुरकानको छटासे अत्यन्त मनोहर दिखायी देता है, जो बन्द्रमाकी कलासे परम उच्चल है, जो आध्यात्मिक आदि तीनों सापोंको ज्ञान्त कर देनेमें समर्थ है, जिसका स्वरूप सविचय एवं परमान-दरूपसे प्रकाशित होता है तथा जो गिरिराजनन्दिनी त्येकोंको तिवृत्रसपसे व्याप्त कर रखा है। सबका मङ्गल करे ॥ २ ॥

धंग्रधरकुरा भूगोद्धलायत

46000 0.00

बताया है, वह बहुत ही उत्तम है। तात ! आप गये; लोकोका उपकार करनेके लिये उन्होंने

युनः शिवके परम उत्तम माहात्म्यका तथा दिविष्ठिङ्गकी पहिमाका प्रसन्नतापूर्वक वर्णन कीजिये। आप दिायभक्तोमें श्रेष्ठ हैं, अतः धन्य है। प्रभो ! आपके मुखारविन्दसे निकले हुए भगवान् ज्ञिवके सुरम्य यञ्जरूपी अपनका अपने कर्णपुटोद्वारा पान करके हम तुप्त नहीं हो रहे हैं, अतः फिर उसीका वर्णन कीजिये। व्यासिशियः ! चूमण्डलमें, तीर्थ-तीर्वमें जो-जो सुध लिल्ल हैं अथवा अन्य स्वलोमें भी जो-जो प्रसिद्ध शिवलिङ्ग विराजमान है. परमेश्वर शिवके उन सभी दिज्य लिङ्गोका समस्त लोकोंके हितकी उच्छासे आप वर्णन कीजिये।

स्वजीने कहा-महर्षियो ! सम्पूर्ण तीर्थ रिट्डमय है। सब कुछ लिड्समें ही प्रतिप्रित है। उन शिवलिङ्गोको कोई गणना नहीं है, तथापि मैं उनका किचित् वर्णन करता है। जो कोई भी दूरप देखा जाता है तथा जिसका वर्णन एवं सारण किया जाता है, वह सब भगवान शिवका ही रूप है; कोई भी वस्तु शिवके म्बरूपसे भिन्न नहीं है। साधुद्दिरोमणियो । चगवान् शम्भने सब लोगोपर अनुप्रह करनेके लिये ही देवता, असुर और मनुष्योसहित तीनों पार्वतीके भुजपाशसे आयेष्टित है, वह सपस्त त्येकोपर कृपा करनेके उद्देश्यसे ही शिवनामक कोई अनिर्वचनीय तेज:पुष्ट घगवान् महेश्वर तीर्थ-तीर्थमें और अन्य स्वलीमें भी नाना प्रकारके लिख्न धारण करते ऋषि बोले—सूतजी ! आपने सम्पूर्ण हैं। जहाँ-जहाँ जब-जब भक्तोंने भक्तिपूर्वक लोकोंके हितकी कामनासे नाना प्रकारके भगवान् शम्भुका स्परण किया, तहाँ-तहाँ आख्यानोंसे युक्त जो शिवाचतारका माहात्व्य तच-तव अवतार ले कार्य करके ये स्थित हो

मात्रसे पाप दूर हो जाता है। सौराष्ट्रपें खयं अपने खरूपभूत लिङ्गकी कल्पना की। उस लिजुकी पूजा करके शिवधक पुरुष सोमनाख", श्रीशैलपर मल्लिकार्जुन", उर्जनीमें अवस्य सिद्धि प्राप्त कर लेता है। ब्राह्मणी ! ओकारतीर्थपे महाकाल', भूमण्डलमें जो लिङ्क हैं, उनकी गणना नहीं हो जिखरपर केतार डाकिनीमें हिमालयके सकती; तथापि में प्रधान-प्रधान शियक्षिक्षोका वाराणसाम परिचय देता हैं। मुनिश्रेष्ठ-शौनक । इस गोदावरीके तटपर प्रमवक विताभूपिमे भूतलपर जो मुख्य-मुख्य ज्योतिर्दिङ है. उनका विद्यनाव", दास्कावनमें नागेश", सेतुबन्धमें आज में वर्णन करता है। उनका नाम सनने-गामेश्वर<sup>११</sup> तथा शिवालयमें पश्मेश्वर<sup>११</sup> का

६ क्षेत्रेमसम्बद्धाः तर्शन मारोके रिज्ये मार्टेडककट् प्रदेशमें अन्तर्गतः प्रभासकेरमें रहना भारिये।

२. ऑमॉलफार्यन नावन ज्योतिशिक्ष विम पर्यक्षर विश्वज्ञान है, उसका नाम सीटील ना ऑपर्यंत है । यह स्थान नाप्रश आरावे. पारता जिलेले कामान्यके नामर है । इसे दक्षिणका फैलास करते हैं । ३. महाकार या महाकारिका मासवा प्रदेशारी किया नदीने कराम उन्हेंन नामक नामांचे किराकाल है। उद्योगको आर्थानामपूर्व की बढाते हैं। ४, इस दिख-लिख़को ऑक्सरेक्स भी कराने है । औनसंस्थलको महान माताचा प्रान्तमे नर्वदा गर्दके उदलत है । उन्नेक्से संसाध कानेवाली रेखनेकी प्रोर्ट अञ्चलप मीरदान् नामक स्टेप्टर हैं । वहाँसे पह प्रधान क मोल दूर है । वहाँ ओमारिक्स और अमलिक्स भगक हो पुरुष पुष्पक शिक्ष है। परत होने एक हो ज्योगिरियुके हो सक्ता माने गो है। ६, ब्रोकेट्स सब के दोखर हिमालको फेट्स बामक विमालत मिनत हैं । शिकारने पूर्वको और आल्यान्यके तराल सीमदर्शका उत्तामित हैं और जोतमाने कन्द्रियांके किया ओक्कारका विकासमान हैं। यह उत्तर द्वतिकारी १५०० मील और व्यक्तियारी १६३ मील ्र है । इ. सीकें। टीकाका मान बन्दर्श पूर्व और १-४वे उत्तर पीयपटिने विक्रो उत्तरे, स्ट्रायलका साथ परित्य है । यह स्थान समीके शहरेंके जानेपर नाशिकके लगभग १२० मील दूर है। श्रम मास्कि वस दिशालक नाम, यहाँ इस ज्योतिर्तिहरूक अचीन मन्दिर है, कवियों है। इससे अकुनन रोता है कि कभी वहाँ दक्षिणी और प्रतिका निवास था। विकास माने एक करवाने उद्यासक कीमाहार ज्योतीत्व आचा के कार्यन्य किलेमें पोस्टरिक पास बारास पहार्त्तार रिधा बाराय जात है। कुछ होने कुछने हैं कि बैनीताल जिलेके उज्जनक आपना राजामें एक विद्याल शिवभनिय है, सही भीमश्रकुरका स्थान है । अ. कार्राने ऑफेडनावार्य तो प्रसिद्ध हो है । ८. यह जोतिर्गयु जानन या प्राप्यकेन्द्रश्के नामसे प्रसिद्ध है। बच्चई प्रान्तेर निश्च विशेषे गारिक प्रान्त्योंने १८ मेरा दूर गोरामीके उर्यागकान ब्रह्मविकि विश्वर गोरावरीके तटपर हो इसको रिक्षी है। ९. यह न्यान मन्याल यह के के आई रेटवेके अलीकीर स्टेशकी पास विजनाधकामके जामते प्रसिद्ध है। पुराशीके अनुसार कर्त जिल्लाका है। कर्त-कर्ती 'क्ल-ब वैद्यवार्थ क' ऐसा पाउ मिलाह है। इसके अनुगार परारोचे वैद्यानकार किला है। दर्जन हैदराबद राजने इधर पाचने नामक एक सकरत है। क्होंसे परानीतक एक साम लड़न गया है। इस पान्ने स्टेडाको ओडो दूरमा प्राप्ती गाँवके निकट और्यवानाय अध्यक्त न्वेशिक्षित्र है। ५० नर्गता उसके न्वेशिक्षिका एकन बाहिट गुरुको आसर्गत गोमतीहरूकामे ईमानसेपाने बारह-तेरह भोजकी दुरोदर है। यसकारन हार्बाक्ष नाम है। बोर्ड-कोई दलकाकरके स्थानमें 'प्राप्तक्षन' कर मानते हैं। इस पाउके अभसार भी पत्नी एकन सिद्ध होता है। क्योंकि वह द्वारकारे नियार और उस खेको अन्तर्गत है। कोई-कोई दक्षिण हैदराबार के अन्तरीत औरत पाको दिल (देलांकपुक) हो नानेका न्योतिहिंद मानते हैं । उन्ह लॉगोंक पतारे आसी हासे १५ मील प्रसर पूर्वी किरत गरेना ( जानेकर) जिललेन्द्र ही कोल ज्योलिनेंक्र है ) ११, श्रीप्रमध्य तीर्वको ही संस्कृतम रीर्थ भी कहते हैं। यह स्थान महास प्रान्तके रामनाथन् या स्थान्द जिलेमें है। यहाँ समृद्रके स्टब्स समेश्वक विद्याल पन्ति हो १८ पता है। १२, ओपुरमेधाको धूलीका च पुर्वापुर को बहते हैं। इनका स्थान हैदराबाद राज्यके अन्तर्गत ीलताबाद संदर्भने १५ मील दूर बेसल सीमीह अब है। इस स्थानको की फासलय करते हैं।

सरण करे । जो प्रतिदिन प्राप्त:काल उठकर नामसे प्रसिद्ध है । वह भुगुकक्षमें स्थित प्राप्त कर लेता है।

उसी क्षण जलकर भस्म हो जाते हैं।

पुजनका फल बताया । अब ज्योतिरिक्वीके परिस्तकार्जुनसे प्रकट उपस्तिङ्ग स्टेश्वरके ज्योतिस्तिङ्गोके उपसिद्धाका परिवय दिया।

इन बारह नामोंका पाठ करता है, यह सब है और उपासकोंको सुख देनेवाला है। पापोंसे मुक्त हो सम्पूर्ण सिद्धियोका फल महाकारूसध्वन्त्री उपलिङ्ग दुव्धेश्वर या दुधनावके नामसे प्रसिद्ध है। यह नर्मदाके मुनीधरो ! जिस-जिस मनोरयको तटपर है तथा समस्त पाणेका निचारण पानेकी इच्छा रखकर श्रेष्ठ मनुष्य इन बारह करनेवाला कहा गया है। ओंकारेश्वर-नामोंका पाठ करेंगे, वे इस लोक और सच्चन्धी उपलिङ्ग कर्रमेश्वरके नामसे प्रसिद्ध परखोकमें उस मनोरक्षको अवस्य प्राप्त है। वह बिन्दू सरोबरके तटपर है और करेंगे। जो शुद्ध अन्तःकरणवाले पुरुष उपासकको सम्पूर्ण बनोवाञ्चित फल प्रदान निष्काम मावसे इन नामोका पाठ करेंगे, करना है। केदारेश्वरसम्बन्धी उपलिङ्ग उन्हें कभी पाताके गर्थमें निवास नहीं करना भूतेप्रतके नामसे प्रसिद्ध है और चयुना-पहेगा । इन सबके पूजनपाजसे ही ब्राह्मोकमें तटका कियत है । जो लोग उसका दर्शन और समल वर्णीक लोगोक द:लोका नाम हो पूजन करते हैं, उनके बद्दे-से-बहे पापीका जाता है और परलोक्तमें उन्हें अवदय मोख वह निवारण करनेवाला बताया गया है। प्राप्त होता है। इन बारह ज्योतिर्हिद्धोंका भीमशंकरसम्बन्धी उपरिवह भीमेश्वरके नैयेश यलपूर्वक प्रहण करना (जाना) नागसे प्रसिद्ध है। वह भी सहा पर्यतपर ही चाहिये। ऐसा करनेवाले पुरुषके सारे पाप स्थित है और महान् बलको वृद्धि करनेवाला है। नानेश्वरसावन्त्री उपलिङ्गका नाम भी यह मैंने ज्योतिर्शिद्धोंके दर्जन और भूतेका ही है, यह मल्लिका सरस्वतीके तटपर स्थित है और दर्शन करनेमायसे सब उपलिङ्ग बताये जाते हैं। मुनीक्षरों ! ब्यान पायोंको हर लेता है। रामेक्षरसे प्रकट हुए देकर सुनो । सोमनाधका जो उपलिङ्ग है, उपलिङ्गको गुप्तेश्वर और भूश्मेश्वरसे प्रकट उसका नाम अन्तकेखर है। वह उपलिङ्ग मही हुए उपलिङ्गको न्याप्रेश्वर कहा गया है। नदी और समुद्रके संगमपर स्थित है। ब्राह्मणो ! इस प्रकार यहाँ मैंने

सीराष्ट्रे संभावयं च ब्रीडीलं नॉल्लका ईनए । इजापना कामालमीवारे वर्गास्त्रम् ॥ केदारं हिमकामुद्दे जाकामा भीगानेकाम्। बारामामा च विश्वेत ज्ञानक भीतानितरे ॥ वैदानार्थं चितापूनी भागेको दाम्लक्ष्यो । सेतुक्षस्य च रामेका मुक्तिका नु विश्वसार्थ्य ॥ हादरीकरि नामानि करराज्याय मः पडेत् । । अंचारीवीनर्युक्तः । १०विसदिकलं रूपेत् ॥ (जिन् क कोरक सं १ २१-१४)

<sup>ा</sup> प्राप्तारेणं च नेपेय मीजनोयं प्रयत्नाः । । नामतेः सर्वपापनि प्रत्यसायानि वं भणात् ॥

<sup>(</sup>物学者で中の17172)

 संश्रिप्त शिवपुराण • 

038

ये दर्शनपात्रसे पापहारी तथा सम्पूर्ण ज्ञिवरिष्ट्र बताये गये। अब अन्य प्रमुख अधीष्टके दाता होते हैं। मुनिवरो ! ये शिवतिङ्कोंका वर्णन सुनो !

मुख्यताको प्राप्त हुए प्रधान-प्रधान

(अध्याय १)

काशी आदिके विभिन्न लिङ्गोंका वर्णन तथा अत्रीश्वरकी उत्पत्तिके प्रसङ्गमें गङ्गा और शिवके अत्रिके तपोवनमें नित्य निवास करनेकी कथा

उपायोंसे नहीं होती। सती अनसूचे ! यह मैंने हो गये और पार्थिवलिङ्गसे तत्काल प्रकट

तुमसे सखी बात कही है। पतिवता खोका हो उन्होंने साक्षात् दर्शन दिया।

सूतजी कहते हैं—मूजीश्रये ! दर्जन करनेसे मेरे पापोंका नाश हो जाता है गङ्गाजीके तटपर मुक्तिदायिनी काशीपुरी और मैं विशेष शुद्ध हो जाती हैं। क्योंकि सप्रसिद्ध है। वह धगवान जिक्की निवासावली मानी गयी है। उसे शिवलिङ्ग-मयी ही समझना बाहिये। इतना कहकर मुतजीने काशीके अविपुक्त कृतिवासेश्वर, तिलभाष्येश्वर, दशाश्चमेश्र आदि और गङ्गासागर आदिके संगमेश्वर, भूतेश्वर, नारीश्वर, वटुकेश्वर, पूरेश्वर, सिद्धनाधेश्वर, दोश्वर, शृद्धेश्वर, वैद्यनाच, जय्येद्वर, गोपेसर, रंगेश्वर, यामेश्वर, नागेश, कामेश, विमारेश्वर: प्रयागकं ब्रह्मेश्वर, सोबेश्वर, भारहानेश्वर, शुलदक्षेश्वर, भायवेश तथा अयोध्याके नागेश आदि अनेक प्रसिद्ध द्वायरिक्टोंका वर्णन करके अत्रीधरकी कथाके प्रसङ्ग्में यह बतलाया कि अत्रिपत्री अनस्यापर कृपा करके गङ्गाजी वहाँ

निधास करनेके लिये प्रार्थना की । तय गङ्गाजीने कहा-अनसूर्य ! यदि स्विरख्यसे निवास करूँगी। तम एक वर्षतक की हुई अंकरजीकी पूजा और पतिसेवाका फल मुझे दे दो तो मैं यह बात सुनकर पतिव्रता अनस्याने देवताओंका उपकार करनेके लिये यहाँ सदा वर्षमरका वह सारा पुण्य उन्हें दे दिया।

पतिव्रता नारी पार्वतीके समार पवित्र होती

है। अतः चदि तुम जगत्का कल्याण करना प्रधारीं। अनस्वाने गड़ाजीसे सदा वहाँ चाहती हो और त्येकहितके रिच्ये मेरी माँगी हुई बस्तु मुझे देती हो तो में अवस्य यहाँ

सत्तवी कहते हैं--- मुनियो ! गङ्गाजीकी ही स्थित रहूँगी। पतिव्रताका दर्शन करके अनसूयाके पतिव्रतसम्बन्धी उस महान् भेरे मनको जैसी प्रसन्नता होती है, वैसी दूसरे कर्मको देखकर भगवान् महादेवजी प्रसन्न यह कर्म देखकर में बहुत प्रसप्न हैं। प्रिय बब्दलदम्पति बोले—देवेश्वर ! यदि पतिव्रते ! यर माँगो । क्योकि तुम मुझे बहुत आव प्रसन्न है और जगद्न्या गङ्गा भी प्रसन्न

ही जिया हो। उस समय वे दोनों पति-पत्नी अञ्चत और समझ लोकोंके लिये सुसदायक सुन्दर आकृति एवं पञ्चमुख आदिसे हो जाइये।

युक्त भगवान् ज्ञिलको वहाँ प्रकट हुआ तब राहुत और शिव दोनों ही प्रसन्न हो देख बड़े विस्मित हुए। उन्होंने हाथ जोड़ उस स्थानपर, जहाँ ये ऋधिक्षिरीमणि रहते

नमस्कार और स्तृति करके बढ़े भक्तिभावसे थे, प्रतिष्ठित हो गये। इन्हीं शिवका नाम भगवान् शंकरका पुत्रन किया। किन उन यहाँ अशोधर हुआ। (अध्याय २—४)

ऋषिकापर भगवान् शिवकी कृपा, एक असुरसे उसके धर्मकी रक्षा

तिपालिकृतिक कथाप्रसङ्घ सुना दिये, तब नामधे प्रसिद्ध एक दूष्ट और वास्तान् असुर, वर्तपंचीने पूछा—'महायते सूनजी ! वैज्ञास जो बड़ा मध्याची या, कामवाणसे पीड़ित शुक्रा सप्तमीके दिन गङ्गाजी नर्मदाचे कैसे होकर वहाँ गया। उस अत्यन्त सुन्दरी आयीं ? इसका विशेषश्यमें वर्णन काबिनीको तपश्य करती देख वह असुर कोजिये। यहाँ महादेवजीका नाम नन्दिकेसर उसे जाना प्रकारके रहेभ दिशाला हुआ केसे हुआ ? इस वातको भी प्रसन्नतापूर्वक उसके साथ सम्योगकी याचना करने लगा।

वानाच्ये ।'

विप्रवरो ! यद्यपि वह द्विणयंत्री उत्तम व्रतका अत्यन तपोनिष्ठ और शिवश्यानपरायणा

शम्भ बोले—साध्य अनस्ये ! तुन्हारा लोककल्याणकारी शिवसे कहा ।

हैं तो आप इस तपोवनमें निवास कीविये

करके उसके आश्रममें 'नन्दिकेश' नामसे निवास करना और वर्षमें एक दिन गङ्गाका भी वहाँ आना सदनन्तर श्रीसूत्रजीने जब बहुत-से करने लगी। उस समय अवसा पाकर भूड

पुनीश्वरो । परंतु उलम जनका पालन करने स्तर्जने कहा-महर्षियो ! एक तथा शिवके ध्यानमें तत्पर रहनेवाली वह ब्राह्मणी ची, जिसका नाम ऋषिका या। यह साध्वी नारी कामभावसे उसपर दृष्टि न ठाल किसी ब्राह्मणको पुत्री थी और एक सकी। तपमाचे लगी हुई उस ब्राह्मणीने उस ब्राह्मणको ही विधिपूर्वक व्याही गर्या जी। असुरका सम्मान नहीं किया: क्योंकि वह

पालन करनेवाली थी, तथापि अपने थी। उस कुशाङ्गी युवतीसे तिरस्कृत हो उस पूर्वजन्मके किसी अञ्चाम कर्मके प्रभावारे देव्यगज मृतने उसके ऊपर क्रोध प्रकट किया 'बालबंधव्य' को प्राप्त हो गयी। तब वह और फिर अपना विकट सप उसे दिसाया।

ब्राह्मणपत्नी ब्रह्मतर्यंत्रतके पालनमें तत्पर हो। इसके बाद उस दुलतमाने भयदायक दुर्वचन पार्थिवपूजनपूर्वक अत्यन कठोर तपस्या कहा और उस ब्राह्मणपत्रीको बारेबार प्रास a संक्षिप्र शिक्युराण क

भयसे थर्रा उठी और अनेक बार खेहपूर्वक आश्रय ले रला था। शिवका नाम जपने-वाली बह नारी अत्यन्त विद्वल हो अपने धर्मकी रक्षाके लिये भगवान शम्पकी ही शरणमें गवी।

तथ दारणागतको रक्षा, सदाचारकी



प्रतिष्ठा तथा उस ब्राह्मणीको आनन्द प्रदान करनेके लिये भगवान् क्षिय वहाँ प्रकट हो गथे। भक्तवत्सल परपेश्वर इकिएने उस कामविक्रल दैत्यराज मुदको तत्काल भस कर दिया और ब्राह्मणीकी ओर कृपादृष्टिसे देलकर भक्तकी रक्षाके लिये दर्शायत हो कहा-'वर माँगो ।' पडेश्वरका यह वचन सनकर उस साब्बी ब्राह्मणपत्रीने उनके उस आनन्दजनक मङ्गलमय खक्षपका दर्शन वचन देना चाहिये। उस दिन मैं भी इस किया । फिर सबको सुख देनेवाले परमेश्वर 'तीर्थमें निवास करना चाहती हैं। प्रणाय करके शब

देना आरम्भ किया। उस समय वह उसके मस्तक झुकाकर उनकी सुति की।

ऋषिका बोली—देवदेव महादेव ! शिव-शिवकी पुकार करने लगी। उस प्रारणागतवसाल ! आप दीनवन्यु हैं। तन्त्रही द्विष्पक्षीने भगवान् शिवका पूर्णतया भक्तोकी सदा रक्षा करनेवाले ईश्वर हैं। आपने मूड नामक असुरसे मेरे धर्मकी रक्षा की है: क्योंकि आपके द्वारा यह तुष्ट असूर मारा गया। ऐसा करके आपने सम्पूर्ण जगतकी रक्षा की है। अब आप मुझे अपने बरणोकी परम उत्तम एवं अनन्य अक्ति प्रदान कीजिये। नाच । यही मेरे लिये वर है। इससे अधिक और क्या हो सकता है ? प्रभो ! महेखर ! मेरी दूसरी प्रार्थन। भी सुनियं । आप कोगोंके उपकारके लिये यहाँ महा स्थित रहिये।

> महादेवजीने कहा-अविके ! तुम सदाबारिणी और विशेषतः मुझमें भक्ति रखनेवाली हो। तुमने मुझसे जो-जो तर पांगे हैं, वे सब मैंने तुन्हें दे दिये।

> ब्राह्मणो । इसी बीसपे श्रीविष्णु और बद्धा आदि देवता वहाँ भगवान् शिवका आविर्घाव हुआ जान हर्पसे भरे हुए आवे और अत्यन्त प्रेमपूर्वक शिवको प्रणाम करके इन सबने उनका धलीपाति पूजन किया। फिर शुद्ध इदयसे हाव जोड पस्तक ञ्चकाकर उनकी लुति भी की। इसी समय साध्यी देवनदी गङ्गा उस ऋषिकासे उसके भाग्यकी सराहना करती हुई प्रसन्नचित्त हो बोली।

गङ्गाने कहा - ऋषिके ! वैशाखमासमें एक दिन यहाँ रहनेके लिये मुझे भी तुम्हें

सुतनी कहते हैं—महर्षियो ! अन्त:करणवाली उस साध्वीने हाथ बोड़ पङ्गाजीकी यह बात सुनकर उत्तम प्रतका

पालन करनेवाली सती साख्वी ऋषिकाने चले गये। उस दिनसे नर्मदाका वह तीर्थ लोकहितके किये असन्नतापूर्वक कहा— ऐसा उत्तम और पावन हो गया तथा सम्पूर्ण

'बहुत अच्छा; ऐसा हो।' भगवान् दिाव पापीका नाश करनेवाले शिव वहाँ ऋषिकाको आनन्द प्रदान करनेके लिये नन्दिकेशके नामसे किखात हुए। गृहा भी अत्यन्त प्रसन्न हो उस पार्थिशलङ्गमे अपने प्रतिवर्ष वैज्ञासमासकी सप्तमीके दिन पूर्ण अंदासे चिलीन हो गये। यह देख सब शुचकी इच्चासे अपने उस पापको घोनेके देवता आनन्दित हो शिष तथा ऋषिकाकी लिये वहाँ जाती हैं, जो मनुष्योंसे से प्रहण प्रशंसा करने लगे और अपने-अपने बामको किया करती है। (अध्याय ५-७)

प्रथम ज्योतिर्लिङ्ग सोमनाथके प्रादुर्भावकी कथा और उसकी महिमा

बदनत्तर कपिला नगरीके कालेबर, उन सब पिळवोगें भी जो रोहिणी नामकी रामेश्वर आदिको महिमा बताते हुए सुतजीने पत्नी थी. एकमात्र वही चन्द्रमाको जितनी समुद्रके तटपर स्थित गोकर्जक्षेत्रके प्रिय थी, उननी दूसरी कोई यक्षी कटापि प्रिय

सदगुरुसे जो कुछ सूना है, जा कुछमें उत्पन्न हुए हो। तुमारे आसपाने ज्योतिर्सिट्टॉका माहात्म्य तथा उनके रहनेवासी जितनी स्वियाँ है, उन सबके प्रति प्राकटाका प्रसङ्घ अपनी बुद्धिके अनुसार तुन्हारे धनपे न्यूनाधिकभाव वयो है ? नुम संक्षेपसे ही सुनार्कगा । तुम सब लोग सुनी । किसीको अधिक और किसीको कम प्यार मुने ! ज्योतिर्लिङ्कोमें सबसे पहले क्यों करते हो ? अबतक जो किया, सो सोमनाथका नाम आता है: अत: पहले किया, अब आगे फिर कभी ऐसा विधमता-उन्होंके माह्यत्व्यको सावधान होकर सुनो । पूर्ण बर्ताव तुन्हें नहीं करना घाहिये; क्योंकि मुनीश्वरो ! महामना प्रजापति दक्षने अपनी असे नरक देनेवात्व बताया गया है। अश्विनी आदि सत्ताईस कन्याओका विवाह स्तानी कहते हैं - महर्षियों ! अपने चन्द्रभाके साथ किया था। चन्द्रमाको दाषाद चन्द्रमासे खयं ऐसी प्रार्थना करके

जिसलिक्कोंकी महिमाका वर्णन किया। फिर नहीं हुई। इससे दूसरी क्रियोंको चड़ा दु:स महाबल नायक डिव्चिड्डका अञ्चल हुआ। वे सब अपने पिताकी शरणमें गर्थी। माहाक्य सुनाकर अन्य बहुत-१३ वहाँ जाकर उन्होंने जो भी दुःख था, उसे शिवशिक्षांको विवित्र माहालय-कथाका पिनाको निवेदन किया। द्विजो रे वह सब वर्णन करनेके प्रश्नात् ऋषियोंके पृष्ठनेपर ये सुनकर दक्ष भी दःशी हो गये और बन्द्रमाके ज्योतिर्लिङ्गोका वर्णन करने लगे । पास आकर शान्तिपूर्वक बोले । सुतजी बोले बाह्मणो ! मैंने टक्षने कहा कलानिये ! मुख निर्धल

स्वामीके रूपमें पाकर वे दक्षकत्याएँ विशेष प्रजापति दक्ष घरको चले गये। उन्हें पूर्ण हों भा पाने लगी तथा बन्द्रभा भी उन्हें पहींके निश्चय हो गया था कि अब फिर आगे ऐसा रूपमें पाकर निरन्तर स्शोधित होने लगे। नहीं होगा। यर चन्द्रपाने प्रवल भावीसे संक्षिप्र दिखप्राण \*

838

रोहिणीमें इतने आसक्त हो गये थे कि दूसरी कर देंगे। किसी पत्नीका कभी आदर नहीं करते थे। करने लगे।

दक्ष बोले-चन्द्रमा ! सुनो, में पहले अनेक बार तुमसे प्रार्थना कर चुका हैं। फिर भी तुमने मेरी बात नहीं मानी। इसलिये आज ज्ञाप देता है कि तुन्हें क्षपका रोग हो जाय।

सत्तजी कहते हैं-दक्षके इतना कहते ही क्षणचरमें चन्द्रमा क्षयरोगसे मन्त हो गये। उनके भीण होते ही उस समय सब ओर महान् हाहाकार मच गया। सब देवता और ऋषि कहने लगे कि 'हाय ! हाय ! अब क्या करना चाहिये, चन्द्रमा कैसे ठीक होंगे ?' मुने ! इस प्रकार दु:सम्में पड़कर वे सब लोग विद्वल हो गये। चन्द्रमाने इन्द्र आदि सब देवताओं तथा ऋषियोंको अपनी अवस्था सुचित की। तब इन्द्र आदि देवता तथा वसिष्ठ आदि ऋषि ब्रह्मजीकी वारणये गये।

उनकी बात सुनकर बहुगजीने कहा-देवताओ ! जो हुआ, सो हुआ। अब वह निश्चय ही पलट नहीं सकता। अतः उसके निवारणके लिये में तुन्हें एक उत्तम उपाय बताता है। आदरपूर्वक सुनो। बन्द्रमा देवताओंके साथ प्रभास नामक शुभ क्षेत्रमें जायँ और वहाँ मृत्युञ्जयमन्त्रका विधिपूर्वक अनुष्ठान करते हुए चगवान् शिवकी आराधना करें। अपने सामने शिवलिङ्गकी

स्थापना करके वहाँ चन्द्रदेव नित्य तपस्या

विवश होकर उनकी बात नहीं मानी। वे करें। इससे प्रसन्न होकर ज़िव उन्हें क्षयरहित

तब देवताओं तथा ऋषियोंके कहनेसे इस बातको सुनकर दक्ष दु:स्वी हो फिर स्वयं ब्रह्माजीकी आज्ञाके अनुसार चन्द्रमाने वहाँ आकर चन्द्रभाको उत्तम नीतिसे समझाने छ: महीनेतक निरन्तर तपखा की, मृत्युक्षय-तथा न्यायोखित बर्तावके लिये प्रार्थना मन्त्रसे भगवान् वृषधम्बजका पूजन किया। इस करोड पन्तका जप और मृत्युज्ञयका ध्यान करते हुए चन्द्रमा वहाँ स्थिरवित्त होकर कगातार खड़े रहे। उन्हें तपस्था करते देख मन्त्रतस्तर भगवान् शंकर प्रसन्न हो उनके सामने प्रकट हो गये और अपने भक्त चन्द्रपासं बोले।

डोकरनीने कहा—चन्द्रदेव ! तुष्टारा कल्याण हो: तुन्हारे यनमें जो अभीष्ट हो, वह वर मौगो ! मैं प्रसन्न हैं। तुन्हें सम्पूर्ण जनम चर प्रदान करूँगा।



चन्द्रमा बोले-देवेश्वर ! यदि आप प्रसन्न हैं तो मेरे लिये क्या असाध्य हो सकता है; तथापि प्रभो ! शंकर ! आप मेरे इारीरके इस क्षबरोगका निवारण कीजिये। मुझसे जो अपराध बन गया हो, उसे क्षमा कीजिये।

शिवजीने कहा— चन्द्रदेव ! एक पक्षमें

कारिक्संग्रेटक 

प्रतिदिन तुम्हारी कला क्षीण हो और दूसरे अदा निवास माना जाता है। चन्द्रकुण्ड इस पक्षमें फिर वह निरन्तर बढती रहे। तदनन्तर बन्द्रधाने भक्तिभावसे है। जो प्रनुष्य उसमें स्नान करता है, वह सब

धगधान डांकरकी म्तृति की। इससे पहले पापोंसे मुक्त हो जाता है। क्षय आदि जो निराकार होते हुए भी वे भगवान् दिख फिर असाध्य रोग होते हैं, ये सब उस कुण्डमें छः साकार हो गये। देवताओपर प्रसन्न हो उस मासतक स्वान करनेमात्रसे नष्ट हो जाते हैं। क्षेत्रके माहात्म्यको बढ़ाने तथा चन्द्रमाके पनुष्य जिस फलके खेरुयसे इस उत्तम यशका विस्तार करनेके लिये भगवान शंकर - तीर्वका सेवन करता है, उस फलको सर्वधा उन्होंके नामपर वर्ता सोमेखर काइलाये और प्राप्त कर लेता है—इसमें संज्ञय नहीं है।

सोमनाथके नामसे तीनों लोकोमें विख्यात हए। ब्राह्मणो ! सोमनाचका पूजन करनेसे वे उपासकके क्षय तथा कोड आहि रोगीका

नाड़ा कर देते हैं। ये चन्द्रमा धन्य है,

कुतकृत्य हैं, जिनके नामसे तीनी लोकोंके

म्बामी साद्वात भगवान् संकर भुतलको

पवित्र करते हुए प्रभासक्षेत्रमें विश्वमान है।

वहीं सम्पूर्ण देवताओंने सोमकुण्डकी भी स्थापना की है, जिसमें जिल और ब्राह्मका मल्लिकार्जुन और महाकालनामक ज्योतिर्लिङ्गोंके आविर्भावकी कथा तथा उनकी महिमा

मल्लिकार्जुनके प्रादुर्भावका प्रसङ्ग सुनाता पुत्र कुमारको देखनेके लिये उनके पास दिवापुत्र कुमार कार्तिकेय सारी पृथ्वीकी दिन पावंतीजी निश्चय ही यहाँ पदार्पण करती

परिक्रमा करके फिर कैलास पर्वतपर आये हैं। उसी दिनसे लेकर भगवान शिवका और गणेशके विचाह आदिकी चात सुनकर मल्लिकार्जुन नामक एक लिह्न तीनों क्रीञ्च पर्वतपर बार्ड गये, पार्वती और खोकोचे प्रसिद्ध हुआ। (उसमे पार्वती और

भूतलपर पापनाञन तीर्थके रूपमें प्रसिद्ध

चन्द्रमा नीरोग होकर अपना गुराना कार्य संचालने लगे। इस प्रकार मैंने सोधनावकी उत्पतिका सारा प्रसङ्ग सुना दिया । न्नीवरो ! इस तरह सोगेवरलिङ्गका प्रादुर्घाव हुआ है। जो मनुष्य सीमनावके

प्रादर्भावकी इस कथाको सुनता अथवा दूसरोको सुनाता है, वह सम्पूर्ण अभीष्टको पाता और सच पापीसे मुक्त हो जाता है।

(अध्याप ८-१४)

सत्वी कहते हैं—महर्षियो ! अब मैं से होनों पुत्रसंहसे आतुर हो पर्वके दिन अपने

हैं, जिसे सुनकर बुद्धिमान् पुरुष सब पापीसे जाया करते हैं। अमावस्थाके दिन भगवान् मुक्त हो जाता है। जब महाबली मास्करात्रु शंकर स्वयं यहाँ जाते हैं और पीर्णमासीके

शिवजीके वहाँ जाकर अनुरोध करनेपर भी शिव दोनोंकी ज्योतियाँ प्रतिष्ठित हैं। नहीं लौटे तथा बहाँसे भी बागा कोस दूर 'मह्न्लिका'का अर्थ पार्वती है और 'अर्जुन'

बले गये, तब ज़िय और पार्वती ज्योतिर्मय अन्द ज़िवका वाचक है।) उस लिक्नुका जो खरूप धारण करके वहाँ प्रतिष्ठित हो गये । दहाँन करता है, यह समस्त पापोसे मुक्त हो संक्षिप्त जिवसम्बद्धाः

जाता है और सम्पूर्ण अभीष्टको प्राप्त कर उनके सुखदायक गुण वहाँ सदा बढ़ने लगे ।

358

लेता है। इसमें संशय नहीं है। इस प्रकार उनके कारण अवस्ति नगरी ब्रहातेजसे मिल्लकार्जुन नामक द्वितीय ज्योतिर्लिङ्गका परिपूर्ण हो गयी थी। वर्णन किया गया, जो दर्शनमात्रसे लोगोंके

गया है। ऋषियोने कहा—प्रभो । अब आप विशेष कृपा करके तीसरे ज्योतिर्लिङ्गका वर्णन कीजिये।

सुतजोने कहा-ऋाह्मणो ! मै धन्य है, कृतकृत्य हैं, जो आप श्रीमानोका सङ्घ मुझे प्राप्त हुआ। साधु पुरुषोका सङ्ग निश्चय ही धन्य है। अतः में अपना सीभाग्य समझकर पापनाद्वानी परम पावनी दिव्य कथाका वर्णन करता है। तुमलोग आदरपूर्वक सुनो। अवन्ति नामसे प्रसिद्ध एक रमणीय नगरी है, जो समस्त देहधारियोको मोश्र प्रदान

करनेवाली है। वह भगवान् शिवको बहुत ही प्रिय, परम पुण्यमयी और लोकपावनी उन ब्राह्मणोंको देखा और कहा—'इन्हें मार है। उस पुरीमें एक श्रेष्ठ ब्राह्मण रहते थे, जो शुभकर्मपरायण, वेदोंके स्वाध्यायमें संलग्न तथा वेदिक कमेंकि अनुद्वानमें सदा तत्पर रहनेवाले थे। वे घरमें अग्रिकी स्वापना करके प्रतिदिन अग्रिहोत्र करते और शिवकी पूजामें सदा तत्पर रहते थे । वे ब्राह्मण देवता प्रतिदिन पार्थिय शिवलिङ्ग बनाकर उसकी

पूजा किया करते थे। वेदप्रिय नामक वे ब्राह्मण देवता सम्यक् ज्ञानार्जनमें लगे रहते थे; इसलिये उन्होंने सम्पूर्ण कर्मीका फल पाकर वह सदगति प्राप्त कर ली, जो संतोंको ही सुलभ होती है। उनके शिवपुत्रापरायण

देवप्रिय, प्रियमेशा, सकत और सुब्रत । ब्राह्मणोंके निकटसे दूर भाग जाओ ।'

उसी समय रव्यमाल पर्यतपर दूषण लिये सब प्रकारका सख देनेवाला बताया नामक एक धर्मद्वेशी असूरने ब्रह्माजीसे वर पाकर बेद, धर्म तथा धर्मात्माओंपर आक्रमण किया। अन्तमें उसने सेना लेकर

अवन्ति (उजैन) के ब्राह्मणॉपर भी चढ़ाई कर दी। उसकी आज़ासे चार भयानक वैत्य चारो दिशाओंमें प्रख्याप्रिके समान प्रकट हो गये, परंतु वे शिवविश्वासी ब्राह्मण-बन्ध् इनसे हरे नहीं। जब नगरके ब्राह्मण बहुत प्रवस गये, तब उन्होंने उनको आश्रामन देते

हुए कहा — 'आपलोग अक्तवलल बगवान् शंकरपर भरोसा रखें।' यो कह शिव-लिङ्का पूजन करके वे भगवान् ज़िवका ध्यान करने लगे। इतनेमें ही सेनासहित दूषणने आकर हालो, बाँच लो ।' चेदप्रियके पुत्र उन ब्राह्मणोंने उस समय उस दैत्यकी कही हुई

श्रम्बके ध्यान-मार्गमें स्थित थे । उस द्रष्टात्मा दैत्यने न्यों ही उन ब्राह्मणोंको मारनेकी प्रच्छा की, त्यों ही इनके द्वारा पुजित पार्शिव शिवलिङ्के स्थानमें बड़ी भारी आवाजके साथ एक गड़ा प्रकट हो गया । उस गड्रेसे तत्काल विकटरूपधारी भगवान शिव प्रकट

वह बात नहीं सुनी; क्योंकि वे भगवान

हो गये, जो महाकाल नामसे विख्यात हुए। वे दुर्शके विनाशक सथा सत्प्रध्येक आश्रयदाता है। उन्होंने उन दैत्योंसे सार तेजस्वी पुत्र थे, जो पिता-मातासे कहा—'अरे खल ! मैं तुझ-जैसे दुष्टोंके सहणोंमें कम नहीं थे। उनके नाम थे- लिये महाकाल प्रकट हुआ है। तुम इन ऐसा कहकर महाकाल शंकरने 'तुमलोग वर माँगो।' उनकी वह बात

सेनासहित दूषणको अपने हुंकारमात्रसे सुनकर वे सब ब्राह्मण हाथ जोड़ भक्ति-तत्काल भस्म कर दिया। कुछ सेना उनके भावसे भलीभाँति प्रणाम करके नतमस्तक

द्वारा मारी गयी और कुछ भाग खड़ी हुई। परमात्मा शिवने तृषणका वथ कर डाला।

परमात्मा शिवन दूपणका वयं कर डाला । जैसे सूर्यको देखका सम्पूर्ण अन्धकार नष्ट हो जाता है, उसी प्रकार भगवान् शिवको

हो जाता है, उसी प्रकार भगवान् शिवको देलकर उसकी सारी सेना अदृश्य हो गयी। देवताओंकी दुन्दुधियाँ बन उठीं और

आकाशसे फुलोकी वर्षा होने लगी। उन ब्राह्मणोको आश्वासन दे सुत्रसत्र हुए स्वयं महाकाल महेश्वर शिवने उनसे कहा—

हा बाल । द्विजेंने कहा—महाकाल ! महादेव ! दुष्टोंकी दण्ड देनेवाले प्रभो ! शामो ! आप

हमें संसारसागरसे मोक्ष प्रदान करें। शिव ! आप जनसाचारणकी रक्षाके लिये सदा यहीं रहें। प्रची ! शब्दों ! अपना दर्शन करनेवाले

मनुष्योका आप सदा ही उद्धार करें। सूतजी करते हैं—महर्षियों! उनके ऐसा कहनेपर उन्हें सहति दे भगवान् शिष अपने भक्तोंकी रक्षाके लिये उस परम सुन्दर

गहुमें स्थित हो गये। ये ब्राह्मण मोख पा गये और वहाँ चारों ओरकी एक-एक कोल भूमि लिहु हाणी भगवान शिवका स्थल बन गयी। ये शिव भूतलपर महाकालेश्वरके नामसे विस्थात हुए। ब्राह्मणी! उनका दर्शन करनेसे स्वप्रमें भी कोई दुःस नहीं होता। जिस-जिस कामनाको लेकर कोई उस लिहुकी उपासना करता है, उसे वह अपना मनोरख प्राप्त हो जाता है तथा परलोकमें मोक्ष भी मिल जाता है।

(आध्याय १५-१६)

महाकालके माहात्म्यके प्रसङ्गमें शिवभक्त राजा चन्द्रसेन

तथा गोप-वालक श्रीकरकी कथा

सूतजी कहते हैं—ब्राह्मणों ! और जितेन्द्रिय थे । शिवके पार्थदोंमें प्रधान भक्तोंकी रक्षा करनेवाले महाकाल नामक तथा सर्वलोकवन्दित मणिभद्रजी राजा कोविकित्ता माहाका भक्तिभावको बन्दमेनके सखा हो गये थे । एक समय

ज्योतिर्तिद्गका माहात्व्य धक्तिभावको चन्द्रसेनके सखा हो गये थे। एक समय बढ़ानेवाला है। उसे आदरपूर्वक सुनो। उन्होंने राजापर प्रसन्न होकर उन्हें चिन्तापणि उन्नियनीमें चन्द्रसेन नामक एक महान् राजा नामक महामणि प्रदान की, जो कौस्नुध-

थे, जो सम्पूर्ण शास्त्रोंके तस्वज्ञ, शिवभक्त मणि तथा सूर्यके समान देदीध्यमान थी । यह

 मंदित जिक्एराण = 

देशने, सुनने अधवा ध्यान करनेपर भी कौतुहलवश शिवजीकी पूजा करनेका पनुष्यांको निश्चय ही महुन्त प्रदान करती विचार किया। एक सुन्दर प्रत्यर स्ताकर उसे थी। भगवान शिवके आश्रित रहनेवाले राजा अपने शिकिरमे बोडी ही दूरपर दूसरे जन्त्रसेन उस विन्तामणिको कण्ठमे धारण कारके जब सिंहासनपर बेटते, तब देवताओंमें सुवं नारायणकी चाँति उनकी शोधा होती थी। नुपसंष्ठ चन्द्रसेनके फण्डमें विनामणि शोभा देती है, यह सुरूकर समस राजाओंके गरमें उस मणिके प्रति खोचकी मात्रा बढ़ गर्मा और ये शुष्प रहने लगे। महतन्तर वे सद्य राजा चतुरद्विणी सेनाके साथ आकर युद्धपं चन्द्रसेनको जीतनेके महाकालकी आराधना करने लगे।

पुत्राका आदरपूर्वक दर्शन किया । राजाके ज्वालिन अपने बेटेको डॉट-फटकारकर पुनः तियपुत्रनका यह आश्चर्यमय उत्सव देशकर धरमे घली गयी। भगवान् शिवकी पुत्राको उसने भगवानको प्रणाम किया और किर मलाके द्वारा नष्ट की गयी देश वह बातक

वह अपने निवास-स्वानपर स्पेट आयी।

यालिनके उस बालकने भी वह सारी

पुजा देखां थी। अतः घर आवेपर उसने नेत्रोंसे आँसुओकी धारा प्रवाहित होने

उसीको जिलालिङ्क माना। फिर उसने धिकपूर्वक कृतिम गर्म, अलंकार, यस्त्र, ध्य, दीप और अक्षत आदि द्रव्य जुटाकर उनके द्वारा पूजन करके मन:कस्पित दिला बेवेच भी आर्थित किया । सुन्दर-सुन्दर यसी और पुरुषेसे बारेबार पूजन करके भाँति-घाँतिसे नृत्य किया और बारंबार भगवानुके चरणोमें मलक सुकाया। इसी समय रिव्ये उद्यत हो गये । ये सब परस्यर पिल गर्थ ग्वालिनने भगवान् दिक्वमें आसक्तिमन हुए थे और उसके साथ बहुत-से सैनिक थे। अपने पुत्रकों बढ़े प्यारसे भोजनके लिये अन्तीने आपरामें संकेत और सलाह करके बुलाया। परंतु उसका मन तो भगवान् आक्रमण किया और उज्जिकि बाते शिक्की पुत्राने क्ष्मा हुआ बा। अतः जय द्वारोको घेर हिन्या । अपनी पुरीको सन्पूर्ण कारकार बुखनेयर भी इस कारकको भोजन राजाओंद्वारा थिरी हुई देख राजा चन्नसेन करनेकी इच्छा नहीं हुई, तब उसकी माँ खये उन्हीं भगवान महाकालंग्राकी शरणमें गये उसके पास गर्पा और उसे शियके आगे और मनको संदेशहित करके दुव निश्चयके आँख बंद करके ध्यान लगाये बैठा देख साथ उपनासपूर्वक दिन-रात अनन्यचावसे उसका हाथ प्रकारकर सीचने लगी। इतनेपर भी जब बह न डठा, तब इसने उन्हीं दिनों उस ओष्ठ नगरमें कोई कोधमें आकर उसे खूब पीटा। सींबने और प्यास्त्रिय रहती थी, जिसके एकपात्र पुत्र वा । मारने-पोठनेपर भी जब उसका पुत्र नहीं वह विश्ववा भी और उज्जिनीमें बहुत दिनोसे आया, तब उसने वह शिवलिङ्ग उठाकर दूर रहती थी। यह अपने पाँच वर्षके बाएकको फेक दिया और उसपर चढ़ावी हुई सारी लिये हुए महाकालके मन्दिरमें गयी और पूजा-सामणी जह कर दी। यह देख बालक उसने राजा चन्द्रसेनद्वारा की हुई महाकालकी 'हाच-हाय' करके से उठा । रोषसे भरी हुई

> 'देव ! देव ! पहादेव !' की पुकार करते हुए सहसा मुखित होकर गिर पड़ा। उसके

शिविरके एकान खानमें रख दिया और

प्रवेश करके बालकने देखा, उसकी माँ बिकत हो गये और वहाँ आये हुए सब नरेश

लगी। दो पड़ी बाद जब उसे चेत हुआ, तब दिच्य लक्षणीसे लक्षित हो एक सुन्दर उसने आँखें खोलीं। आँख खुलनेपर उस जिञ्चने देखा, उसके सभी अंग उद्दीप हो रहे हैं और यह

एवं परम उन्त्यस्य श्रेभवसे प्रकाशित होने क्षणके समान व्यतीत हो गयी। लगा। फिर वह इस भवनके भीतर गया. जो सब प्रकारको शोभाओसे सन्यत्र था। घेरकर लड़े हुए राजाओने भी प्रातःकाल उस भवनमें सर्वंत्र मणि, रत्न और सुवर्ण हाँ अपने गुप्तवरोके मुखसे वह सारा अद्भुत जहे गये थे। प्रदोषकालमें सानन्त भीतर बरित्र सुना। उसे सुनकर सब आश्चर्यसे

उसका वही शिविर भगवान् शिवके साक्षात् देवाङ्गनाके समान दिखायी देती है। अनुप्रहसे तत्काल महाकालका सुन्दर मन्दिर मुखसे विहुल हुए उस बालकने अपनी बन गया, मणियोंके समकीले लेचे उसकी माताको बड़े बेगमे उठाया। यह भगवान् शोभा बढ़ा रहे थे। वर्ताकी भूमि शिवकी कृपापात्र हो सुकी थी। व्वालिनने स्फटिकमणिसे जड़ दी गयों थी। तयाये हुए उठकर देखा, सब कुछ अपूर्व-सा है गया सोनेके बहुत-से विचित्र कलका उस था। उसने पहान् आनन्दमें निमन्न हो अपने शिवालयको सुत्रोभित करते थे। उसके बेटेको छातीसे लगा लिया। पुत्रके मुखसे विशाल द्वार, कपाट और प्रधान द्वार गिरिजापतिके कृपाप्रसादका वह सारा सुवर्णमय दिखायो देते थे। वहाँ बहुमूल्य वृतान्त सुनकर ग्वालिनने राजाको सूचना नीलमणि तथा हीरेके बने हुए चच्चतरे शोधा ही, जो निरन्तर धरावान् शिचके धजनमें दे रहे थे। उस शिवालयके मध्यभागमें लगे रहते थे। राजा अपना नियम पूरा करके दयानियान शंकरका रलमय लिङ्क प्रतिष्ठित रातमें महसा वहाँ आये और म्वारिनके था। ग्वारिश्नके उस पुत्रने देखा, उस पुत्रका यह प्रभाव, जो प्रोक्तरजीको सेतुष्ट शिवलिक्सपर उसकी अपनी ही चकापी हुई करनेवाला था, देखा। मलियों और पूजन-सामग्री सुसज्जित है। यह सब देख यह पुरोहितांसहित राजा चन्द्रसेन वह सब कुछ बालक सहसा उठकर लड़ा हो गया। उसे देख परमानन्दके समुद्रमें दुव गये और मन-शी-मन बड़ा आशर्य हुआ और वह नेत्रोसे प्रेमके आँचु बहाते तथा परमान-दके समुद्रमें निमन्न-सा हो गया। प्रसन्नतापूर्वक ज्ञिनके नामका कीर्तन करते तदनन्तर भगवान् शिवकी स्तृति करके उसने हुए उन्होंने उस बालकको हृदयसे लगा बारंबार उनके चरणोमें मसक कुकाया और किया । ब्राह्मणो ! उस समय वहाँ बढा धारी सुर्यास्त होनेके पश्चात् वह गोप-बालक उत्सव होने लगा। सब लोग आवन्दविधीर शियालयसे बाहर निकला। बाहर आकर होकर महेश्वरके नाम और बहाका कीर्तन उसने अपने शिविस्को देखा। वह करने रूपे। इस प्रकार शिवका यह अद्धत इन्द्रभवनके समान शोधा पा रहा था। वहाँ माहात्व्य देखनेसे पुरवासियोंको बड़ा हर्ष सब कुछ तत्काल सुवर्णभय होकर विचित्र इक्षा और इसीकी चर्चामें वह सारी रात एक युद्धके लिये नगरको चारो ओरसे

परुंगपर सो रही है। रहमय अलंकारोसे

 संक्षिप्त क्षित्वपुरस्य » 

एकत्र हो आपसमें इस प्रकार बोले—'ये गोप रहते थे, उन सबका राजा उन्होंने उसी राजा चन्द्रसेन बहे भारी शिवभक्त हैं; बालकको बना दिया। करेंगे।'

प्रसन्न हो चन्हसेनकी अनुमति ले ज्ञितका पूजन करके उन्हें पा रिज्या। महाकालकी उस रमणीय नगरीके भीतर गीपवंशको कीर्ति बढानेवाला यह बाएक फिर वे सब-के-सब उस म्वाहिनके महान् सम्पूर्ण भोगीका उपधोग करके अन्तमें यह प्रशंसा करते हुए उनके परपर गये। वहाँ राजा चन्द्रसेनने आगे बढकर उनका सागत-सत्कार किया। ये बहमूल्य आसनीयर बैठे और आश्चर्यचकित एवं आनन्दित हुए। गोपबालकके उत्पर कुमा करनेके लिये स्वतः प्रकट हुए शिवालय और दिव्यत्तिङ्कका दर्शन करके उन सब राजाओंने अपनी उत्तम बृद्धि भगवान् शिवके चिन्तनमे लगायी । तदनचर उन सारे नरेशोंने भगवान् शिवकी कृपा प्राप्त करनेके लिये उस गोपिशको बहुत-सी वस्तुऐ प्रसन्नतापूर्वक भेट की। सम्पूर्ण जनपदोंमें जो बहसंस्थक

अतएव इनपर विजय पाना कठिन है। ये इसी समय समस्त देवताओंसे पूजित सर्वथा निर्भय होकर महाकालको नगरी परम तेजस्त्री वानरराज हनुमान्जी वहाँ प्रकट उज्जयिनीका पालन करते हैं। जिसकी पुरीके हुए। उनके आते ही सब राजा बड़े बेगसे बालक भी ऐसे दिावभक्त हैं, वे राजा उठकर खड़े हो गये। उन सबने भक्तिभावसे चन्द्रसेन तो पहान् शिवधक है हो। इनके विनम्न होकर उन्हें मस्तक झुकाया। साथ विरोध करनेसे निश्चय ही भगवान् राजाओंसे पुजित हो वानरराज हनुमान्जी त्रिय क्रोध करेंगे और उनके क्रोबर्स हम उन सबके बीबर्म बैठे और उस गीपवालक-सब लोग नष्ट हो जायेंगे। अतः इन नरेशके को हदयसे लगाकर उन नरेशोंकी ओर साथ हमें मेल-मिलाप ही कर लेना चाहिये । देखते हुए बोले — 'राजाओ ! तुम सब लोग ऐसा होनेपर पहेंचर हमपर खड़ी कृपा तथा दूसरे देहधारी भी मेरी बात सुने । इससे तुम लोगोंका भला होगा । भगवान् शिवके सूतजी कहते हैं -- ब्राह्मणों । ऐसा सिका देहधारियोंके लिये दूसरी कोई गति निश्चय करके शुद्ध हदयवाले उन सब नहीं है। यह बढ़े सीभाग्यकी बात है कि इस भूपालोने हविचार डाल दिये। उनके मनसे गोपवारण्याने शिवकी पुजाका दर्शन करके वैरधाय निकल गया । वे सभी राजा अत्यन्त उससे प्रेरणा ली और विना मनाके भी गये । यहाँ उन्होंने महाकालका पुरुन किया । भगवान् प्रांकरका क्षेष्ठ भक्त है । इस खोकमें अध्युद्वपूर्ण दिव्य सौधायकी धूरि-धूरि मोक्ष प्राप्त कर लेगा। इसकी वंजपरम्पराके



अन्तर्गत आठवीं पीढ़ीमें महापञ्चानी नन्द हर्षमें भरकर सम्मानित हो महाराज उत्पन्न होंगे, जिनके यहाँ साक्षात् भगवान् चन्द्रसेनकी आज्ञा ले जैसे आये थे, वैसे नारायण उनके पुत्ररूपसे प्रकट हो श्रीकृष्ण हो लौट गये। महातेजस्वी श्रीकर भी नापसे प्रसिद्ध होंगे । आजसे यह गोपकुमार हनुमान्जीका उपदेश पाकर इस जगतमें श्रीकरके नामसे विशेष ख्याति। ब्राह्मणोके साथ शंकरजीकी उपासना करने प्राप्त करेगा।'

कहकर अञ्चनीनन्दन शिवस्वरूप वानरराज महाकालकी सेवा करते थे। उन्हींकी हनुपान्जीने समस्त राजाओं तथा महाराज आराधना करके उन दोनोंने परय पद प्राप्त घन्द्रसेनको भी कृपादृष्टिसे देखा। तदनन्तर कर लिया। इस प्रकार महाकाल नामक उन्होंने उस बुद्धिमान् गोपवालक श्रीकरको शिवलिङ्ग सत्युख्योका आश्रय है। बड़ी प्रसन्नताके साथ शिबोपासनाके उस भक्तवत्सल शंकर दुष्ट पुरुषोका सर्वधा हनन आसार-व्यवहारका उपदेश दिया, जो करनेवाले हैं। यह परम पश्चित्र रहस्यमय भगवान शिवको बहुत प्रिय है। इसके बाद आस्थान कहा गया है, जो सब प्रकारका परम प्रसन्न हुए हर्नुमान्जी चन्द्रसेन और सुरत देनेवाला है। यह शिवधक्तिको बढाने श्रीकरसे बिदा ले उन सब राजाओंके देखते- तथा खर्गकी प्राप्ति करानेवाला है।

देखते वहीं अन्तर्भात हो गये। वे सब राजा

लगा। पहाराज चन्द्रसेन और गोपबालक सुतजी कहते हैं - ब्राह्मणो ! ऐसा अकिर दोनों ही बढ़ी प्रसन्नताके साथ

(अध्याम १७)

# विन्यकी तपस्या, ऑकारमें परमेश्वरलिङ्गके प्रादुर्भाव और उसकी महिमाका वर्णन

सुनो । एक समयको बात है, भगवान् नारद कोच-सी कमी देखी है ? आपके इस सरह मुनि गोकर्ण नामक शिवके समीप जा बड़ी लेबी साँस खींखनेका क्या कारण है ?'

कृष्यिनि कहा—महाभाग सूत्रजी ! भक्तिके साथ उनकी सेवा करने लगे। कुछ आपने अपने भक्तकी रक्षा करनेवाले कालके बाद वे मुनिश्रेष्ठ वहाँसे गिरिराज महाकाल नामक शिवलिङ्गको बही अद्भुत विश्वयपर आये और विश्यने वहाँ बहे कथा सुनायी है। अब कृषा करके सीवे आदरके साथ उनका पूजन किया। मेरे यहाँ ज्योतिर्लिङ्गका परिचय दीजिये—ओकार सब कुछ है, कभी किसी बातकी कभी नहीं तीर्थमें सर्वपातकहारी परमेश्वरका जो होती है, इस भावको पनमें लेकर ज्योतिर्हिङ्ग है, उसके आविर्भावको कथा विख्याबल नास्त्रजीके सामने सहा हो सनाहये।

सतनी बोले-पहर्षियो ! ओकार

गया। उसकी वह अभिमानभरी बात सनकर अहंकारनादाक नारद पुनि लंबी तीर्थमें परमेशसंज्ञक ज्योतिर्लिंडु जिस साँस खींचकर चुपचाप खड़े रह गये। यह प्रकार प्रकट हुआ, यह बताता है; प्रेमसे देख विकय पर्वतने पृष्ठा—'आपने भेरे यहाँ

a मंतिए जिल्प्स**न** a 

नारदवीने कहा-भेषा ! तुम्हारे यहाँ सब तथा निर्मल अन्त:करणवाले ऋषि यहाँ कुछ है। फिर भी मेह पर्वत तुमसे बहुत ऊँचा आये और शंकरजीकी पूजा करके है। उसके जिल्लांका विचाग देवताओंके कोले—'प्रघो ! आप यहाँ स्थिरस्थासे

क्षोकोंमें भी पहुंचा हुआ है। किंतु तुन्हारे निवास करें।'

भिरतरका भाग वहाँ कभी नहीं पहुँच सन्द्रा है। मतजी कहते हैं—ऐसा कहकर

नारदर्जी वहाँसे जिस गएह आये थे, उसी तरह चल दिये। परंतु चिन्य पर्वत 'मेरे जीवन आदिको चिकार है' ऐसा सोवता हुआ मन-ही-मन शंतप्त हो उठा। अच्छा,

'अब में विश्वनात चगवान हासुकी आराधनापूर्वक नयस्या करोगा' ऐसा हार्दिक निक्षय करके यह भगवान रोकरकी

**शरणमें गवा। तदनन्तर जहाँ साक्षात्** ऑकारकी स्थिति है. यहाँ प्रसप्तनापूर्वक जाकर उसने जिलकी पार्थियपूर्ति कनायी और छः मासतक दिरनार धामुकी आराधना करके शिवके ध्यानमें ततार हो

धर अपनी तपस्थाके स्थानसे हिलातक नहीं। विन्ध्याबराको ऐसी तपस्या देखका पार्वती-पति प्रसन्न हो गये। उन्होंने विश्याचलको अपना चह खरूप दिलापा, जो चोणयोक लिये भी दर्लभ है। ये प्रसन्न हो उस समय उससे बोले—'विष्य ! तुम मनोवाञ्चित घर मागो । मैं भक्तीको अभीष्ट वर देनेवाला

है और तुम्हारी तपस्तासे प्रसन्न है।' निस्य बोला-नेवंबर राज्ये ! आप सदा ही भक्तवस्थल है। यदि आप मुझपर प्रसन्न है तो मुझे यह अभीष्ट बृद्धि प्रदान कीजिये, जो अपने कार्यको सिद्ध

करनेवाली हो । भगवान् झम्पुने उसे वह उत्तम वर दे प्रसन्नका अनुभव करने रूगा। उसने

देवताओंकी यह बात सुनकर परमेश्वर ज़िय प्रमन्न हो गये और लोकोंको सुस देनेके लिये उन्होंने सहर्ष बेसा ही किया। वहाँ जो एक ही ओकारीलड्र था, बह थे

खतायोंने विचल हो नया। प्रणवमें जो सद्यक्तित थे, वे ऑकार नापसे विख्यात हुए और पार्थिवमृतिमें जो शिव-ज्योति प्रतिष्ठित हुई, उसकी परमेश्वर संज्ञा हुई (परभेश्वरको ही अयलेक्टर भी कहते हैं) । इस प्रकार

भक्तोंको अभीष्ट फल प्रदान करनेवाले हैं। उस समय देवताओं और ऋषियोंने उन दोनों किट्टोंकी पूजा की और भगवान नुषभक्तको संतुष्ट करके अनेक वर प्राप्त

ऑकार और परमेश्वर—ये दोनों शिवलिङ्ग

किये। तत्त्वश्चात् देवता अपने-अपने स्वानको गर्व और विश्वाचल भी अधिक

दिया और कहा—'पर्वतराज विश्य ! तुम अपने अभोष्ट कार्यको सिद्ध किया और जैसा चाहो, वैसा करो ।' इसी समय देवता आन्त्रीसक परिनापको त्याग दिया। जो पुरुष है, वह माताके गर्भमें फिर नहीं आता और आराधनासे जो फल मिलता है, यह सब अपने अभीष्ट फलको प्राप्त कर लेता है— यहाँ तुन्हें बता दिया। इसके बाद मैं उत्तम इसमें संशय नहीं।

सतजी कहते है—महर्षियो ! ऑकारमें

इस प्रकार भगवान् संकरका पुगन करता जो न्योतिर्लिङ्ग प्रकट हुआ और उसकी केदार नामक ज्योतिर्लिङ्का वर्णन करूँगा। (अध्याय १८)

#### केदारेश्वर तथा भीमशंकर नामक ज्योतिर्लिङ्गोंके आविर्भावकी कथा तथा उनके माहात्म्यका वर्णन

सुतजी वजते हैं —ब्राह्मणो ! धगवान् संतुष्ट है। तुम दोनों मुझसे वर माँगो ।' उस विष्णुके जो नर-नारायण नामक दो अवतार समय उनके ऐसा कहनेपर नर और है और भारतवर्षक बदरिकाश्रमतीयंथे नारायणने लोगोके हितकी कामनासे तपस्या करते हैं, इन दोनोने पार्थिय कहा—'देवेश्वर ! यदि आप प्रसन्न हैं और शिवलिङ्ग बनाकर उसमें रिवत हो पूजा पदि मुझे वर देना चाहते हैं तो अपने खरूपसे प्रहण करनेके लिये भगवान् कम्भुसे प्रार्थना पूजा घटना करनेके लिये पही स्थित हो की। शिवजी भक्तोंके अधीन होनेके कारण प्रतिदित उनके धनाये हुए पार्श्विवरिक्क्स्मे पुजित होनेके लिये आधा करते से । जब उन दोनोंके पार्थिव-पूजन करते बहुत दिन भीत गये, तब एक सबार परमेश्वर दिल्पने प्रसन होकर कहा—'मै तन्त्रारी आरापनासे बहुत





उन दोनों चन्धुओंके इस प्रकार अनुरोध करनेपर कल्याणकारी महेश्वर हिमालयके उस केदारतीर्धमें स्वयं ज्योतिर्लिङ्गके रूपमें श्चित हो गये। उन दोनोंसे पुजित होकर सम्पूर्ण दुःख और भयका नादा करनेवाले लोकहितको कामनासे साक्षात् भगवान् शुम्पु लोगोका उपकार करने और भक्तोंको अंकर ज्योतिलिङ्गके रूपमें अवतीर्ण हुए थे। दर्शन देनेके लिये खयं केदारेश्वरके नामसे उनका वह खरूप कल्याण और सुखका प्रसिद्ध हो वहाँ रहते हैं। वे दर्शन और पूजन आश्रय है। ब्राह्मणो ! पूर्वकालमें एक करनेवाले फ्लोंको सदा अधीष्ट वस्तु प्रदान महापराक्रमी राक्षस हुआ था, जिसका नाम करते हैं। उसी दिनसे लेकर जिसने भी भीम था। वह सदा धर्मका विध्यंस करता धिकभावसे केदारेश्वरका पूजन किया, उसके लिये लप्रमें भी द:स दर्लभ हो गया। जो भगवान शिवका प्रिय भक्त वहाँ जिवलिंडके निकट शिवके रूपसे अङ्कित वलय (कडूण या कडा) बढ़ाता है, यह उस वलगयक खरूपका दर्शन करके समस्त पापोसे पक हो जाता है, साथ ही जीवन्युक भी हो जाता है। जो बदरीवनकी यात्रा करता है, उसे भी जीवन्युक्ति प्राप्त होती है। नर और नारायणके तथा केदारेश्वर डिाक्के रूपका दर्शन करके मनुष्य मोक्षका चागी होता है, इसमें संशय नहीं है। केदारेश्वरमें भक्ति भाई कुष्मकर्ण तेरे पिता थे। भाईसहित उस रखनेवाले जो पुरुष वहाँकी यात्रा आरम्भ महावली वीरको बीरामने मार हाला। मेरे करके उनके पासतक पहुँचनेके पहले मार्गमें ही मर जाते हैं, वे भी मोक्ष पा जाते हैं—इसमें विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है। केदारतीर्थमें यहेंचकर वहाँ प्रेमपूर्वक केदारेश्वरकी पूजा करके वहाँका जल पी लेनेके पक्षात् पनुष्यका किर जन्म नहीं होता। ब्राह्मणो ! इस चारतवर्ण्ये सम्पूर्ण जीवोंको भक्तिभावसे भगवान नर-नारायणकी तथा केदारेशर शम्पकी पूजा

करनी चाहिये। अब में भीमजेकर नामक ज्योतिर्लिङ्का माहातय कहुँगा। कामरूप देशमें

और समस्त प्राणियोंको दुःख देता था। वह महाबारी राक्षस कुम्बकर्णक बीर्थ और कर्कटीके गर्पने उत्पन्न हुआ था तथा अपनी माताके साथ सहा पर्वतपर निवास करता वा। एक दिन समस्त लोकोंको दुःस देनेवाले भवानक पराक्रमी दृष्ट भीमने अपनी मातासे पूछा — 'माँ ! मेरे पिताजी कहाँ हैं ? तुम अफेली क्यों रहती हो ? मैं यह सक जानना चाहता है। अतः यथार्थ वात

बताओं ।' कर्नटी बोली—बेटा ! रावणके छोटे पिताका नाम कर्कट और माताका नाम पुष्कसी था। विराय मेरे पति थे, जिन्हें पर्वकालमें रामने मार काला। अपने प्रिय लामीके मारे जानेपर मैं अपने पाता-पिताके पास रहती थी। एक दिन मेरे माता-पिता अगस्य मुनिके शिष्य सुतीक्ष्णको अपना आहार बनानेके लिये गये। ये बड़े तपस्वी और महात्मा थे। उन्होंने कृपित होकर मेरे माता-पिताको भस्म कर हाला । वे दोनों पर गये। तबसे में अकेली होकर बहे दु:सके साध इस पर्यंतपर रहने लगी। मेरा कोई अवलम्ब नहीं रह गया। मै असहाय और

(जिल् प्रश्नोदिरुद्रसंहिता १९।२२)

फेट्रोरशस्य भवत्र ये मार्गस्थास्त्रस्य ये मृताः। देअीः गृताः भवन्येव नात्र कार्या विकारणा ॥

दु:खसे आतुर होकर यहाँ निवास करती. राक्षसने ब्रह्माजीको नमस्कार किया और थी। इसी समय महान् बल-यराक्रमसे ब्रह्माजी भी उसे अभीष्ट वर देकर अपने

सम्पन्न राक्षस कम्बकर्ण जो रावणके छोटे

भाई थे, यहाँ आये । उन्होंने बलात् मेरे साध

समागम किया । फिर वे मड़ो छोडकर लड़ा बले गये । तत्पश्चात् तुन्हारा जन्म हुआ । तुम भी पिताके समान ही महान् बलवान् और

पराक्रमी हो। अब मैं तुन्हारा ही सहारा लेकर यहाँ कालक्षेप करती हैं।

कर्कटीकी यह बात सुनकर भवानक और उन सबको अपने-अपने स्थानसे कर्सै ? इन्होंने मेरे पिताको मार डाला । मेरे

नाना-नानी भी उनके भक्तके द्वावसे मारे

गये। विराधको भी इन्होंने ही पार हाला

और इस प्रकार मुझे बहुत दुःख दिया। यदि में अपने पिताका पुत्र है तो ओहरिको अवदय पीड़ा दुंगा ।' ऐसा निश्चय करके भीम महान तप

करनेके लिये चला गया । उसने ब्रह्माजीकी प्रसन्नताके लिये एक हजार वर्षातक बहान् तप किया । तपस्याके साथ-साथ वह मन-ही-पन इप्रदेवका ध्यान किया करता हा। तब लोकपितामह ब्रह्मा उसे वर देनेके लिये

गये और इस प्रकार बोले। ब्रह्माजीने कहा-भीष ! मैं तपपर प्रसन्न हैं; तुम्हारी जो इच्छा हो, उसके

अनुसार वर मोगो। मीम बोटा-देवेश्वर ! कपलासन ! यदि आप प्रसन्न हैं और मुझे वर देना चाहते हैं तो आज मुझे ऐसा बल दीजिये, जिसकी

सतजी कहते हैं-ऐसा कड़कर उस

कहीं तुलना न हो।

धामको चले गये। ब्रह्माजीसे अत्यन्त बल पाकर राश्चस अपने घर आवा और माताको प्रणाम करके शीधनापूर्वक बढ़े गर्वसे

बोला-'माँ ! अब तुम मेरा बल देखो । मैं इन्द्र आदि देवताओं तथा इनकी सहायता करनेवाले श्रीहरिका महान् संहार कर डालुँगा ।' ऐसा कहकर भयानक पराक्रमी सुतजी कारते हैं--ब्राह्मणों ! घीघने पहले इन्द्र आदि देवताओंको जीता

पराक्रमी भीम कृपित हो यह विचार करने निकाल बाहर किया। सदनन्तर देवताओंकी लगा कि 'मैं विष्णुके साथ कैसा बर्ताब प्रार्थनासे उनका पक्ष लेनेवाले ओहरिको भी इसने युद्धमें हराया। फिर प्रसन्नतापूर्वक पुथ्बीको जीतना प्रारम्भ किया । सबसे पहले वह कामरूप देशके राजा सुदक्षिणको जीवनेके लिये गया। वहाँ राजाके साथ

उसका भयंकर युद्ध हुआ। द्वष्ट असुर भीमने

ब्रह्माजीके दिये हुए वरके प्रभावसे शिवके आश्रित रहनेवाले महावीर महाराज सुदक्षिणको परास्त कर दिया और सब सामग्रियोसहित उनका राज्य तथा सर्वस्य अपने अधिकारमें कर लिया। भगवान जिलके प्रिय भक्त धर्मप्रेमी परम धर्मात्मा राजाको भी उसने केंद्र कर लिया और उनके पैरोपें बेही हालकर उन्हें एकान्त स्थानमें बंद कर दिया । वहाँ उन्होंने भगवान्की प्रीतिके रूपे शिवकी उत्तम पार्थिवपूर्ति बनाकर

उन्होंने बारंबार गङ्गाजीकी स्तृति की और मानसिक स्नान आदि करके पार्थिव-पूजनकी विधिसे शंकरजीकी पूजा सम्पन्न की। विधिपूर्वक भगवान शिवका ध्यान करके हे प्रणवयुक्त पञ्चाक्षरमन्त्र (३% नमः

उन्होंका भजन-पूजन आरम्भ कर दिया।

 मंश्रित दिक्ष्रण ० 

शिवाय) का जय करने लगे। अस्त्र उन्हें शुन्भुने कहा—देवताओं! कामस्त्रप

K62

दूसरा कोई काम करनेके लिये अवकाश देशके राजा सुदक्षिण घेरे श्रेष्ट भक्त हैं। उनसे नहीं मिलता था। उन दिनों उनकी साध्वी चेरा एक संदेश कह दो। फिर नुम्हारा पत्नी राजवल्ल्यमा दक्षिणा प्रेमपूर्वक सारा कार्य शीध हो पूरा हो जायगा।

अनन्यभावसे भक्तांका कल्याण करनेवाले पहाराज सुदक्षिण ! प्रमो ! तुम मेरे विशेष भगवान् शंकरका भजन करते और प्रतिदिन उन्होंको आराधनामे तत्पर रहते थे । इधर यह दृष्ट राक्षस भीम ब्रह्माजीका वर पाकर प्रसर राक्षस वरके अभिमानसे मोहित हो एक्कर्प आदि सब धर्मोका लोप करने लगा और

सबसे कहने लगा—'तुष लोग सब कुछ डार्लुगा, इसमें संदेह नहीं है।' मुझे ही दो।' महर्षियो ! दुरात्मा राक्षासीकी बहुत बड़ी सेना साथ ले उसने सारी पृथ्वीको अब देवताओंने प्रसब्दतापूर्वक वहाँ जाकर अपने क्यमें कर लिया । वह वेदों, शाखों, उन महाराजसे शम्भुकी कही हुई सारी बात स्पृतियों और पुराणोंमें बनाये हुए धर्मका कह सुनायों। उनसे यह संदेश कहकर स्रोप करके शक्तिशाली होनेक कारण देवताओं और महर्षियोंको बहा आनन्द प्राप्त सम्रका स्वयं ही उपयोग करने रूगा । हुआ और ये स्वय-के-सब शीप्र ही अपने-

तय सब देवना तथा अपि अत्यन्त अपने आश्रमको चले गये। पीड़ित हो महाकोशीके तहचर गर्च और शिवका आराधन तथा सत्वन करने लगे। शिव अत्यन्त प्रसन्न हो देवताओंसे बोलं— 'तेबगण तथा महर्षियो । मैं प्रसन्न हैं। यर **पांगो । तप्हारा कोन-स्त कार्य श्रिद्ध करो ?**" देवता श्रोल-देवेचर ! आप

अन्तर्यामी हैं. अतः सबके मनकी सारी बाते जानते हैं। आपसे कुछ भी अज्ञात नहीं है। प्रभो । पहेश्वर । कृष्यकर्णसे उत्पन्न कर्कटीका बलवान् पुत्र गक्षस भीम कृपित हो उठा और उनको मार डालनेकी महाजिके दिये हुए वरसे शक्तिशाली हो इन्हांसे नंगी तलबार हाथमें लिये राजाके

कीजिये ।

पार्थिय-पूजन किया करती थीं। वे दम्पति उनसे कहना—'कामरूप देशके अधिपति

भक्त हो । अतः प्रेमपूर्वक मेरा भजन करो । हो गया है। इसीरियं उसने तुम्हारा तिरस्कार किया है। परंतु अब में इस दुएको मार मुतनी कहते हैं—ब्राह्मणों ! सम्र उन

इधर भगवान जिल भी अपने गणीके

साथ लोकहिनकी कामनासे अपने भक्तकी उनके इस प्रकार स्नृति करनेपर चगयान् रहा करनेके रित्ये साहर उसके निकट गये और गुप्तकपरं वहीं ठहर गये। इसी समय कामरूपनरेशने पार्वित शिवके सामने गाव ध्यान लगाना आराध्य किया। इतनेषें ही किसीने राक्षसमें जाकर कह दिया कि राजा तुष्टारे (नाशके) लिये कोई प्रश्लारण कर

यह समाजार सुनते ही वह राक्षस देवताओंको निरन्तर पीड़ा दे रहा है। अतः पास गया। वहाँ पार्थिव आदि जो सामग्री आप इस दु:लदायी राक्षसका नाश कर स्वित थी, उसे देखकर तथा उसके प्रयोजन दीजिये । हमपर कुमा कीजिये, विलम्ब न और खरूपको सपझकर राक्षसने यही माना कि राजा मेरे लिये कुछ कर रहा है।

राजाको बहुत डाँटा और पूछा 'क्या कर रहे शीध ही इसका संहार कर डालिये। हो ?' राजाने भगवान् इंकरपर रक्षाका नारदजीके इस प्रकार प्रार्थना करनेपर

तव राक्षस भीमने भगवान् शंकरके प्रति छव देवनाओंके देखते-देखते शिवजीने उन बहुत तिरस्कारपुतः दुर्वचन कहकर राजाको सारे राक्षसोको दग्ध कर दिया। तदनन्तर धमकाया और भगवान् शंकरके पार्धिव- भगवान् शंकरकी कृपासे इन्द्र आदि समात लिङ्गपर तलवार चलावी । वह तलवार उस देवताओं और मुनीश्चरोको शान्ति मिली पार्थिवलिहुका स्पर्श भी नहीं करने पायी तथा सम्पूर्ण जगन खस्थ हुआ। उस समय कि उससे साक्षात् भगवान् हर वहाँ प्रकट हो। देवताओं और विद्रोपतः मुनियोंने भगवान् गर्य और बोले-'देखों, में भीवेचर है और

अपने चक्तको रक्षाके लिये प्रकट हुआ है।

देनेबाले मेरे बलकी ओर दृष्ट्रिपात करो ।' ऐसा कहकर भगवान शिवने पिनाकसे उसकी तलवारके दो टुकड़े कर दिये। तब उस राक्षसने फिर अपना ब्रिज्ञ्ल ब्रह्मया. परंतु जन्भने उस दृष्टके जिञ्चलके भी संकर्त दुकड़े कर हाले। तदननर प्रकरनीके साथ उसका धोर युद्ध हुआ जिससे सात जन्त

भगवान् शंकरसे प्रार्थना की।

अतः 'सव सापप्रियोसहित इस डालनेवाले पहेचर ! भेरे नाव ! आप क्षण नरेशको में बलपूर्वक अभी नष्ट कर देता हूँ, करें, क्षमा करें। तिनकेको काटनेके लिये ऐसा विचारकर उस महाक्रोधी राक्षसने कुल्हाड़ा चलानेकी थया आवश्यकता है।

भार सींपकर कहा—'में चराचर जगन्के भगवान् शम्भुने हुंकारमात्रसे उस समय स्वामी भगवान् शिवका पूजन करता है।' सपात राश्वसीको भस्म कर डाला। मूने !

इंकरसे अर्थना की कि 'प्रधो ! आप यहाँ लोगोंको सुख देनेके लिये सदा निवास मेरा पहलेसे ही यह व्रत है कि मै सदा अपने करे। यह देश निन्दित माना गया है। यहाँ भक्तकी रक्षा करूँ। इसलिये प्रकोको स्थ आनेवाले ह्येगोको प्रायः दःख ही प्राप्त होता है। परंतु आपका दर्शन करनेसे यहाँ सबका कल्याण होता । आप भीमशंकरके नामसे विख्यात होंगे और सबके सम्पूर्ण मनोरखोंको सिद्धि करेंगे। आपका सह

आपनियोका निवारण करनेवाला होगा ।' रूनवी करती है— ब्राह्मणी ! उनके इस क्षुव्य हो उठा। तब नारदतीने आकर प्रकार प्रार्थना करनेपर लोकहितकारी एवं भक्तवताल परम खतन्त्र शिव प्रसम्रतापूर्वक नारत बोलं -स्प्रेगोंको धममें वहीं स्वित हो गर्थ । (अध्याय १९-२१)

ज्योतिलिङ्क सदा पुजनीय और संगत

विश्वेश्वर ज्योतिर्लिङ्ग और उनकी महिपाके प्रसङ्गों

# पञ्चक्रोशीकी महत्ताका प्रतिपादन

सूतजी कहते हैं—मुनिवरो । अब मैं नाझ करनेवास्य है। तुमलोग सुनो, इस काशीके विश्वेश्वर नामक ज्योतिसिंडुका भूतरूपर जो कोई भी बस्तु दृष्टिगोचा होती माहाल्य बताऊँगा, जो महापातकोका भी है, वह सचिदानन्दस्वरूप, निर्विकार एवं

सनातन ब्रह्मरूप है। अपने कैवल्य (अईत) वे प्रकृति और पुरुष वोले—'प्रभो ! भावमें ही रमनेवाले उन अद्वितीय परमात्मामें ज़िया ! तपत्याके लिये तो कोई स्वान है श्री कभी एकसे दो हो जानेकी इच्छा जाप्रम् नहीं। फिर हम दोनों इस समय कहाँ रिश्वत हुई \* । फिर वे ही परमात्मा सगुणरूपमें होकर आपकी आज्ञाके अनुसार तप करें।' पुरुष था, वसका 'दिव्य' नाम हुआ और जो स्त्री हुई, उसे 'शक्ति' कहते हैं। उन चिदानन्दस्तरूप शिव और शक्तिने स्वयं अदृष्ट रहकर स्वधायसे ही दो चेननो (प्रकृति और पुरुष) की सृष्टि की। मुनिबरों ! उन दोनों माता-पिताओंको उस समय सामने न देखकर वे दोनों प्रकृति और पुरुष महान् संक्षयमें पड़ गये। उस समय निर्मुण परमात्पासे आकाशवाणी प्रकट हुई—'तम वोनोंको तपस्या करनी चाहिये। फिर तुपसे परम उत्तप सुष्टिका विस्तार होगा ।'



प्रकट हो ज़िल कहलाये। ये ज़िल ही पुरुष तब निर्मुण ज़िलने तेजके सारभूत पाँच और स्त्री हो रूपोंचे प्रकट हो गये। उनमें जो कोस लंबे-बौद्दे शुभ एवं सुन्दर नगरका निर्माण किया, जो उनका अपना ही स्वरूप वा। वह सभी आवश्यक उपकरणोंसे युक्त बा। उस नगरका निर्माण करके उन्होंने उसे उन दोनोंके किये भेजा । यह नगर आकाशमें पुरुषके समीप आकर स्थित हो गया। तब पुरुष-श्रीहरिने उस नगरमें स्थित हो सृष्टिकी कामनासे किवका ध्यान करते हुए बहुत क्येतिक तप किया। उस समय परिश्रमके कारण उनके शरीरसे श्रेत जलकी अनेक धाराएँ प्रकट हुई, जिनसे सारा शून्य आकास व्याप्त हो गया । यहाँ दूसरा कुछ श्री दिसाधी नहीं देशा था। उसे देखकर भगवान् विष्णु मन-ही-मन बोल उठे- यह कैसी अञ्चत बस्तु दिखायी देती है ? उस समय इस आद्ययंको देखकर उन्होंने अपना सिर हिलाया, जिससे उन प्रभुके सामने ही उनके एक कानसे मध्य गिर पही । जहाँ यह मध्य गिरी, वह स्थान मणिकणिका नायक महान् तीर्ध हो गण । जब पुर्वोक्त जलराशिमें वह सारी पञ्चकोशी हुबने और बहने लगी, तब निर्गुण शिवने शीध ही उसे अपने ब्रिश्लके द्वारा भारण कर रिज्या । फिर विष्णु अपनी वजी प्रकृतिके साध वहीं सोये। तब उनकी नाभिसे एक कमल प्रकट हुआ और उस कपरूसे ब्रह्मा उत्पन्न हुए। उनकी उत्पत्तिमें भी शंकरका आदेश ही कारण था। तदननार

उन्होंने शिवकी आज़ा पाकर अद्भुत सृष्टि भी गति नहीं है, इनके रिप्रे वाराणसी पूरी आरम्प को । ब्रह्माजीने ब्रह्माण्डमें चौदह हो गति है। महापुण्यमधी पञ्चकोशी करोड़ों

भुवन बनाये । ब्रह्माण्डका विस्तार महर्वियोने इत्याओंका विनाज करनेवाली है । यहाँ पचास करोड योजनका बताया है। फिर भगवान् शिवने यह सोचा कि 'ब्रह्माप्टके भीतर कर्मपाशसे बैथे हुए प्राणी मुझे कैसे प्राप्त कर सकेंगे ?' यह सोचकर उन्होंने पुलिखायिनी पश्चकोशीको इस जगत्में छोड दिया ।

"यह पञ्चकाशी काशी खेकमे

कर्मबन्धनका नाश

कल्याण-दायिनाः

ज्ञानदात्री तथा मोश्रको करनेवाली. प्रकाशित करनेवाली मानी गधी है। अलएय पुझे परम प्रिय है। यहाँ स्वयं परमात्माने 'अविमुक्त' लिङ्गकी स्थापना की है। अतः मेरे अंप्राधन हरे ! तुन्हें कभी इस क्षेत्रका त्याप नहीं करना चाहिये।" गेवा कड़कर धगवान हरने काशीपरीको साथ अपने विद्यालसे उतार कर मत्यंकोकक जगत्ये छोड दिया । ब्रह्माओका एक दिन पुरा होनेपर जब सारे जगतका प्ररूप हो जाता है, तब भी निश्चय ही इस काशीपुरीका नाश नहीं होता । उस समय भगवान शिव इसे त्रिश्लयर धारण कर लेते हैं और जब ब्रह्माद्वारा पुन: नयी सृष्टि की जाती है, तब इसे फिर वे इस भूतलपर स्थापित कर देते हैं। कर्नाका कर्पण करनेसे ही इस प्रीको 'काझी' कहते

है। काशीमें अविपुक्तेश्वरिवद्य सदा

शंकरकी जिय नगरी काशी सदा भोग और मोक्ष प्रदान करनेवासी है। कैलासके पति, जो भीतरसे सस्वगुणी और बाहरसे ठायेगुणी कहे गये हैं, कारताप रुड़के नापसे विख्यात हैं। वे निर्गुण होते हुए

भी सम्बाह्यये प्रकट हुए शिव है। उन्होंने

बारंबार प्रणाच करके निर्मुण शिवसे इस

समस्त अपरगण भी परणकी इच्छा करते

हैं। फिर दूसरोंकी तो बात ही क्या है। यह

प्रकार क्रमा बद बोले-सिधनाथ । महेश्वर ! में आपका ही है, इसमें संजय नहीं है। साम्ब महादेख ! मुझ आत्यजपर कृषा कीजिये । जनत्वते । लोकहितकी कापनासे आपको सदा पदी रहना चाहिये। जगन्नाच ! में आपसे प्रार्थना करता है। आप यहाँ रहकर जीबोका उद्धार करें। सत्तजी करते हैं-सद्भवतर पन और

इन्द्रियोको वदार्थे रखनेबाले अविमुक्तने भी शंकरसे बारंबार प्रार्थना करके नेत्रोंसे आँख बहाने हुए ही प्रसन्नतापूर्वक उनसे कहा । अविष्क बोल-कालस्त्र्यी रोगके सुन्दर ओपध देवाधिदेव महादेव ! आप वास्तवमें तीनों लोकोंके स्वामी तथा ब्रह्मा

और विष्णु आदिके द्वारा भी सेवनीय है। विराजमान रहता है। वह महापातको देव ! काशीपुरीको आप अपनी राजधानी पुरुषोंको भी मोक्ष प्रतान करनेवाला है। स्वीकार करें। मैं अखिन्य सखकी प्राप्तिके मुनीक्षरो । अन्य मोक्षरावक धार्योमें लिये यहाँ सदा आपका ध्यान रूगाये सारूप्य आदि मुक्ति प्राप्न होती है। केवल स्वरभावसे बैठा र्जूगा। आप ही मुक्ति इस काशीमें ही जीवोंको सायुज्य नामक देनेवाले तथा सम्पूर्ण कामनाओंके पुरक हैं. सर्वोत्तम मुक्ति सुरूभ होती है। जिनकी कहीं दूसरा कोई नहीं। अतः आप परोपकारके

संक्षिप्र दिख्याण =

लिये उपासहित सदा यहाँ विराजमान रहें। विश्वनायने भगवान शंकरसे इस प्रकार

400

सदाशिय ! आप समस्त जीवोंको संसार- प्रार्थना की, तब सर्वेश्वर शिव समस्त सागरसे पार करें। हर ! मैं बारंबार प्रार्थना लोकोंका उपकार करनेके लिये वहाँ करता हैं कि आप अपने भक्तोंका कार्य विराजधान हो गये। जिस दिनसे भगवान सिद्ध करें।

सुतजी कहते हैं-ब्राह्मणों ! जब सर्वक्षेष्ठ पुरी हो गयी।

संक्षेपसे ही वाराणसी तथा विश्वेश्वरके परम

सन्दर माहाल्यका वर्णन करता है, सुनो ।

एक सपयकी बात है कि पार्वती देवीने

शिव काशोमें आ गये, उसी दिनसे काशी (अध्याय २२)

भी भरें, तुरत ही मोक्ष प्राप्त कर रहते हैं। यह

पैने निश्चित बात कही है। सर्वोत्तमशक्ति

सत्तजी कहते हैं - मुनीश्चरो ! मैं जीवन्युक्त ही समझना चाहिये। ये दोनों कहीं

## वाराणसी तथा विश्वेश्वरका माहात्स्य

अपेक्षा नहीं है। विहित और अविहित दोनों पोक्षदायक क्षेत्रपे निवास करता है, वह चाहे प्रकारके कर्म उनके रिव्ये समान हैं। उन्हें जैसे मरे, उसके रिव्ये मोक्षकी प्राप्ति

लोक-हितकी कामनासे बडी प्रसन्नताके साथ घरावान् ज्ञियसे अवियुक्त क्षेत्र और सुनो । सभी वर्ण और समस्त आश्रमोके अविमृक्त लिङ्गका माहात्व्य पृष्ठा । वाराणसीपरी सदाके लिये मेरा गुद्धातम क्षेत्र अस्त हो ही जाते हैं, इसमें संदाय नहीं है। स्त्री है और सभी जीवांकी मुक्तिका सर्वधा हेत है। इस क्षेत्रमें सिद्धगण सदा मेरे बतका आश्रय ले नाना प्रकारके वेष धारण किये मेरे लोकको पानेकी इच्छा रखकर जितान्या और जिलेन्द्रिय हो नित्य महायोगका अच्यास करते हैं। उस उतम महायोगका नाम है पाशुपत योग । उसका श्रतियोद्धारा प्रतिपादन हुआ है। बह भोग और मोक्षरूप फल प्रदान करनेवाला है। महेश्वरि ! वाराणसी प्रीमें निवास करना मुझे सदा ही अच्छा लगता है। जिस कारणसे में सब कुछ छोड़कर काड़ीये रहता हैं, उसे बताता हैं, सूनो । जो मेरा भक्त तथा मेरे तत्त्वका जानी है. वे दोनों अवदय ही वहाँ नामकीर्तन, पूजन तथा उत्तप जातिकी मोक्षके भागी होते हैं। उनके लिये तीर्धकी भी अपेक्षा नहीं होती। जो मनुष्य मेरे इस

देवी उमे । इस परम उत्तम अवियुक्त तीर्थमें जो विद्योग बात है, उसे तुम मन लगाकर लोग चाहे ये बालक, जवान या खुढे, कोई तय परमेश्वर जिलने बजा-पह भी क्यों व हो-यदि इस प्रीमें मर जायें तो अपवित्र हो या पवित्र, कुमारी हो या विवाहिता, विचवा हो या वन्या, रजावला, प्रसुता, संस्कारहीना अथवा जैसी-तैसी-कैसी ही क्यों न हो, यदि इस क्षेत्रमें मरी हो तो अवदय मोक्षकी भागिनी होती है-इसमें संबंह नहीं है। खंदन, अप्टन, उद्धिक अथवा जरायुज प्राणी जैसे यहाँ मरनेपर मोक्ष पाता है, बैसे और कहीं नहीं पाता।

देवि ! यहाँ मरनेवालेके लिये न जानकी

अपेक्षा है न मक्तिकी; न कर्मकी

आवश्यकता है न दानकी; न कभी

संस्कृतिकी अपेक्षा है और न धर्मकी ही:

सुनिश्चित है। प्रिये ! मेरा यह दिव्य पुर वह कावव्यूहोंको प्राप्त होता है। उसे पहले गुह्मसे भी गुह्मतर है। ब्रह्मा आदि देवता भी यातनाका अनुभव करके ही पीछे मोक्षकी इसके माहात्यको नहीं जानते । इसलिये यह प्राप्ति होती है । सन्दरि ! जो इस अविमुक्त महान् क्षेत्र अविमुक्त नामसे प्रसिद्ध हैं: क्षेत्रमें पातक करता है, वह हजारों वर्षीतक क्योंकि नैमिय आदि सभी तीर्थोंसे यह श्रेष्ट भैरबी चलना पाळर पापका फल भोगनेके है। यह मरनेपर अवस्य मोक्ष देनेवाला है। पशात ही मोक्ष पाता है। शतकोटि कल्पोंमें धर्मका सार सत्य है, मोक्षका सार समता है भी अपने किये हुए कर्मका क्षय नहीं होता । 'अविमुक्त' तीर्थ (काजी) है—ऐसी रायन, क्रीडा तथा विविध कर्मोका अनुद्रान करता हुआ भी मनुष्य यदि इस अविमुक तीर्थमें प्राणीका परित्याग करता है तो उसे मोश मिल जाता है। जिसका किन विषयोंचे आसक्त है और जिसने धर्मकी कवि त्याग दी है, वह भी बवि इस क्षेत्रमें मृत्यको त्राप्त होता है तो पुन: संसार-बन्धनमें नहीं यहता । फित जो ममतासे रहित, भीर, सत्त्वगुणी, द्रम्बहीन, कर्मकृत्रल और कर्तापनक बात ही क्या है। वे सब मुझमें ही स्थित है।

अभिमानसे रहित होनेके कारण किसी भी कर्मका आरम्भ न करनेवाले हैं, उनकी तो इस काशीपुरीमें शिवभक्तोद्वारा अनेक पहुँचकर मृत्युकी प्राप्ति होती है। जो पनुष्य शियलिङ्ग स्थापित किये गये हैं। पार्वति ! वे काशी जाकर गङ्गामें स्नान करता है, उसके सम्पूर्ण अभीष्ट्रांको देनेवाले और मोशहायक हैं। चारों दिशाओंमें पाँच-पाँच कोस फैला जाता है। परंतु प्रारब्ध कर्म भोगे बिना नष्ट हुआ यह क्षेत्र 'अविभक्त' कहा गया है. वह नहीं होता, यह निश्चित बात है। जिसकी सब ओरसे मोक्षदायक है। जीवको मृत्यु- काजीमे मुक्ति हो जाती है, उसके प्रारत्थ कालमें यह क्षेत्र उपलब्ध हो जाय तो उसे कर्मका भी क्षय हो जाता है। प्रिये ! जिसने अवस्य मोक्षकी प्राप्ति होती है। यदि निष्पाप मनुष्य काशीमें मरे तो उसका तस्काल मोक्ष

हो जाता है और जो पापी मनध्य मस्ता है.

नथा समस्त क्षेत्रों एवं तीथोंका सार यह जीवको अपने द्वारा किये गये शभाशभ कर्मका कल अवस्य ही भोगना पड़ता है। विद्वानोंकी मान्यता है। इच्छानुसार भोजन, केवल अशुभ कर्म नरक देनेवाला होता है, केवल सुन कर्म व्यर्गकी प्राप्ति करानेवाला होता है तथा शुभ और अशुभ दोनों कमींसे मनुष्य-पोनिकी प्राप्ति बतायी गयी है। अञ्च कपंकी कमी और शुभ कर्मकी अधिकता होनेपर उत्तम जना प्राप्न होता है। शुभ कर्मकी कमी और अञ्चल कर्मकी अधिकता होनेपर यहाँ अधम जन्मकी प्राप्ति होती है। पार्वति ! जब शुभ और अशुभ दोनों ही कमींका क्षय हो जाता है, तथी जीवको सचा मोक्ष प्राप्त होता है। यदि

किसीने पूर्वजन्ममें आदरपूर्वक काशीका

दर्जन किया है, तभी उसे इस जन्ममें काशीमें

कियमाण और संचित कर्मका नादा हो

एक ब्राह्मणको भी काङीवास करवाया है.

वह खर्य भी काशीवासका अवसर पाकर

मोश लाभ करता है।

 संक्षिप्त शिवप्राण = 

405

भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है। इसके

सुतजी कहते हैं - मुनिवरो ! इस तरह बाद में ज्यान्वक नामक ज्योतिर्लिङ्गका काशीका तथा विश्वेष्ठररिष्ट्रका प्रचुर माहात्य बताऊँगा, जिसे सुनकर मनुष्य पाद्यातय बताया गया है, जो सत्पुरुषीको क्षणधरमे समस्त पापोसे मुक्त हो जाता है। (अध्याव २३)

त्र्यम्बक ज्योतिर्लिङ्गके प्रसङ्घमें महर्षि गौतमके द्वारा किये गये परोपकारकी कथा, उनका तपके प्रभावसे अक्षय जल प्राप्त करके ऋषियोंकी अनावृष्टिके कप्टसे रक्षा करना; ऋषियोंका छलपूर्वक उन्हें गोहत्यामें फैसाकर आश्रमसे निकालना और शुद्धिका उपाय बताना

सृत्यी कहते ई-मुनियरो ! सुनो, उनके ऐसा कहनेपर गौतमने एक हाथ मेंने सबूह व्यासजीके मुखसे जैसी सुनी है, गहरा गड्डा खोदा और वहणने उसे दिव्य उसी रूपमें एक पापनाहाक कथा तुन्हें सुना जलके द्वारा भर दिया तथा परोपकारसे रहा है। पूर्वकालकी बात है, गौतम नामसे सुद्योधित होनेवाले सुनिश्चेष्ठ गीतमसे विरुपात एक बेष्ट वर्राय रहते थे, जिनकी कहा—'महामुने ! कभी क्षीण न होनेवाला परम धार्मिक प्रणीका नाम अहल्या था। यह जल तुम्हारे लिये तीर्थरूप होगा और दक्षिण दिशाये जो ब्रह्मगिरि है, वहीं उन्होंने पृथ्वीपर तुष्हारे ही नामसे इसकी स्थाति दस हजार वर्षांतक तपस्या की थी। इतम होगी। यहाँ किये हुए दान, होय, तप, ब्रतका पालन करनेवाले घडवियो ! एक देवपूजन तथा पितरोका आज-सभी समय वहाँ सी वर्षीतक बड़ा भवानक अक्षय होंगे।' अवर्षण हो गया। सब रहीग महान् दुःसमें ऐसा कहकर उन महर्षिसे प्रदेशित ही पड़ गये। इस भूतलपर कहीं गीला पता भी यरुगदेव अन्तर्धान हो गये। उस जलके द्वारा नहीं दिखायी देता था। फिर जीवोका दूसरोका उपकार करके महर्षि गीतमको भी आधारभूत जरू कहाँसे दृष्टिगोजर होता । उस चड्डा सुन्त बिला । महात्वा पुरुवका आश्रय समय मुनि, धनुष्य, पञ्च, पक्षी और पृथ— सनुष्योंके लिये पहल्लकी ही प्राप्ति सब वहाँसे दूसों विशाओंको चले गये। तब करानेवाला होता है। महान् पुरुष ही गौतम ऋषिने छः महीनेतक तप करके महात्माके उस खरूपको देखते और समझते वरुणको प्रसन्न किया । वरुणने प्रकट होकर है, दूसरे अधम पनुष्य नहीं । पनुष्य जैसे बर माँगनेको कहा —ऋषिने दृष्टिके लिये पुरुषका सेवन करता है, वैसा ही फल पाता प्रार्थना की। वरुणने कहा — 'देवताओंके हैं। महान् पुरुषको सेवासे महत्ता मिलती है विधानके विरुद्ध वृष्टि न करके मैं तुष्हारी और सुद्रकी सेवासे क्षुद्रता। उत्तम पुरुषोंका

इन्डाके अनुसार तुम्हें सदा अक्षय रहनेवाला यह स्वभाव ही है कि वे दूसरोके दुः सको नहीं जल देता है। तुम एक गड़ा तैयार करो ।" सहन कर पाते। अपनेको दुःस प्राप्त हो जाय, इसे भी स्वीकार कर लेते हैं। किंतु बसे हुए ब्राह्मणोंकी खियाँ जलके प्रसङ्गको दूसरोंके दुःखका निवारण ही करते हैं। लेकर अहल्वापर नाराज हो गयीं। उन्होंने दयालु, अभिमानशून्य, उपकारी और अपने पतियोंको उकसाया। उन लोगोंने जितेन्द्रिय—से पुण्यके चार संभे हैं, जिनके गौतमका अनिष्ट करनेके लिये गणेशजीकी आधारपर यह पृथ्वी टिकी हुई है।\* आराधना की। भक्तपराधीन गणेशजीने

तदननार गौतमजी वहाँ उस परम दुर्लभ प्रकट होकर चर माँगनेके लिये कहा—तब जलको पाकर विधिपूर्वक नित्य नैमित्तिक ये बोले—'भगवन् ! यदि आप हमें तर देना कर्म करने लगे। उन मुनीश्वरने वहाँ नित्य- वाहते हैं तो ऐसा कोई उपाय कीजिये, जिससे होमको सिद्धिके लिये थान, जो ओर अनेक समस्त ऋषि डॉट-फटकारकर गीतमको प्रकारके नीवार बोआ दिये। तरह-तरहके आश्रमसे वाहर निकाल दे।' धान्य, भाँति-भाँतिके वृक्ष और अनेक गणेशजीने कहा—ऋषियो ! तुम सब प्रकारके फल-फुल वहाँ लढलडा इठे। यह लोग सुनो। इस समय तुम उचित कार्य नहीं समाजार सुनकर वहाँ दूसरे-दूसरे सहस्रों कर रहे हो । बिना किसी अपराधके उनपर ऋषि-मुनि, पशु-पक्षी तथा बहुसंख्यक जीव कोच करनेके कारण तुन्हारी हानि ही होगी। जाकर रहने लगे। वह वन इस भूमण्डलमें जिन्होंने पहले उपकार किया हो, उन्हें पदि बड़ा सुन्दर हो गया। उस अक्षय जलके दुःख दिया जाय तो वह अपने लिये

और आनन्द छ। गया। एक बार वहाँ गौतमके आश्रपमें जाकर और साधु कभी असाधुताको नहीं प्रहण

संयोगसे अनायृष्टि वहाँके रूप्ये दुःशदायिनी हितकारक नहीं होता । जब उपकारीको दुःश नहीं रह गयी। उस वनमें अनेक शुभकर्म- दिया जाता है, तब उससे इस जगत्में अपना परायण ऋषि अपने शिष्य, भार्या और पुत्र हो नाश होता है ।† ऐसी तपस्था करके उत्तम आदिके साथ बास करने लगे। उन्होंने फलको सिद्धि की जाती है। खर्य ही शुध कालक्षेप करनेके लिये वहाँ पान बांआ फलका परित्याग करके अहितकारक दिये । गौतमजीके प्रभावसे उस वजमें सथ फरूको नहीं प्रहण किया जाता । ब्रह्माजीने जो यह कहा है कि असाध् कभी साधुताको

<sup>•</sup> तत्त्वमानी स्थानवीइवं परद् शास्त्रीकृता ॥ स्तयं दुःसं च सम्प्राप्तं मन्यतेऽन्यस्य वार्यते । दयाहरमदस्पर्ध उपनारी नितीहरमः ॥ एतेश पुण्यातकोश्व चतर्भिर्धार्यते मही। (国) 中華(2 4 78 1 2×-25)

<sup>÷</sup> अपराधं बिना तसी क्रध्यता हानिरण व a उपस्करी पूरा येख्नु तेच्यो दुःखं दिन नहि । यदा च दीयते दुःसं तदा नाही गर्वेदित ॥ (शि॰ कु को॰ रु॰ से॰ २५। १४-१५)

a संक्षिप्त शिवपुराण क 

करता, यह बात निश्चय ही ठीक जान पड़ती होते ही वह गी पृथ्वीपर गिर पड़ी और

LOK

सब लोग सर्वधा विचार कर लो । खियोंकी शक्तिसे मोहित हुए तुमछोग यदि मेरी बात नहीं पानोगे तो तुम्हारा यह बतांव गीतपके लिपे अत्यन हितकारक ही होगा, इसपे संशय नहीं है। ये मुनिक्षेष्ठ गीतम नुन्हें एव: निश्चय ही सुरा देंगे। अतः उनके साथ छल करना बन्दापि उचित मही । इसलिये तुमलोग गोतमको इंटिने और दुर्वचनोद्वारा कोई दूसरा वर साँगो । मुक्ती कहते हैं-ब्राह्मणो ! महात्मा दिख्य और पुत्र भी गौतमको बारेवार गणेशने त्रापियोसे जो यह बात कही, वह चन्द्रकारने और विकारने लगे।

है। पहले उपवासके कारण जब

तुमलोगोंको दुःस भोगना पड़ा का, तब

पहर्षि गीतमने जलकी व्यवस्था करके तुन्हे

मुख दिया। परंतु इस समय तुम सब लोग

उन्हें द:ख दे रहे हो। संसारमें ऐसा कार्य

करना कदापि इकित नहीं । इस बातपर तुप

यद्यपि उनके लिये हितकर थी, तो भी उन्होंने आहाण योले — अब तुम्हें अपना भुँह इसे नहीं सीकार किया। तब मकोके नहीं दिखाना वाहिये। यहाँसे जाओ, अधीन होनेके कारण उन शिवकुमारने जाओ। गोहत्यारेका मुँह देखनेपर तत्काल कहा—'तुमलोगोने जिस यानुके लिये वसस्तित सान करना वाहिये। जयतक तुम प्रार्थना की है, उसे में अवस्य कर्तना । पीछे इस आक्रमणे रहोगे, तबतक अग्निदेव और जो होनहार होगी, यह होकर ही रहेगी।' पितर हमारे दिये हुए किसी भी हच्य-ऐसा कहकर ये अन्तर्धान हो गये। कल्यको बहण नहीं करेंगे। इसलिये पाणी मुनीश्रये ! उसके बाद उन दुष्ट ऋषियोंके गोहत्यारे ! तुम परिवारसहित यहाँसे अन्यत्र

ऋषिके देखते-देखते उसी क्षण मर गयी।

वे दूसरे-दूसरे (देवी) ब्राह्मण और

उनकी दप्ट सियाँ वहाँ छिपे हए सब कुछ

देख रहे वे : उस गौके गिरते ही वे सब-के-

मब बोल उठे-'गौतमने यह क्या कर

डाला ?' गीतम भी आश्चर्यव्यक्तित हो,

अहल्पाको बुलाकर व्यक्ति हृदयसे

द:खपूर्वक बोले-'देवि ! यह क्या हुआ,

कैसे हुआ ? जान पड़ता है परमेश्वर मुझपर कृषित हो गये हैं। अब क्या करें ? कहाँ

इसी समय ब्राग्राण और उनकी पविषा

अहल्याको पीडित करने एगी । उनके दहाँदि

आके ? मुझे हत्या रहग गयी।'

प्रभावसे तथा उन्हें प्राप्त हुए वरके कारण जो चले जाओ । जिलम्ब न करो । पटना घटित हुई, उसे सुनो । वहाँ गीतमके मुठजी कहते हैं-ऐसा कहकर उन खेतमें जो प्रान और जो थे, उनके पास सबने उन्हें पत्थरीसे मारना आरम्प किया। वे गणेशजी एक दर्बल गाय बनकर गये । दिये गालियाँ दे-देकर गीतम और अहरपाकी हुए वरके कारण यह गी कांपती हुई वहाँ सताने रूगे। उन दुशेंके मारने और जाकर धान और जो चरने लगी। इसी समय धनकानेपर गीतम बोले — 'मुनियों ! मैं देववश गीतमजी वहाँ आ गये। वे दयालु यहाँसे अन्यत्र जाकर रहूँगा' ऐसा कहकर ठहरे, इसलिये मुद्रीधर तिनके लेकर उन्होंसे गीतम उस स्थानसे तत्काल निकल गये और

उस गाँको हाँकने लगे । उन तिनकोंका स्पर्श उन सबकी आज्ञासे एक कोस दूर जाकर

उन्होंने अपने लिये आश्रम बनाया। वहाँ मी स्त्रान करो तथा एक करोड पार्थिवलिङ्ग अनुष्ठानका तुन्हें अधिकार नहीं रह गया है।' उद्धार होगा।' उन ऋषियोंके इस प्रकार

यहाँ गङ्गाजीको ले आकर उन्होंके जलसे

स्वीकार करना, गङ्गाका गीतमी (या गोदावरी) नामसे और शिवका त्र्यम्बक ज्योतिर्लिङ्गके नामसे विख्यात

स्तर्जी करते हैं-पक्षीमहित गीनम आनन्दित हुए गीनमने भक्तिभाषसे होकरको

ऋषिके इस प्रकार आराधना करनेपर संतुष्ट प्रणाम करके उनकी स्तृति की । रुंबी स्तृति हुए भगवान शिव वहाँ शिवा और और प्रणाम करके दोनों हाथ जोड़कर वे प्रमथगणोंके साथ प्रकट हो गये। तदनत्तर उनके सामने खडे हो गये और बोले-

प्रसन्न हुए कुपानिधान शंकरने कहा— 'देव ! मुझे निष्पाप कर दीजिये।' 'महामुने ! मैं तुम्हारी उत्तम भक्तिसे बहुत गगवान् शिवने कहा—मुने ! तुम घन्य प्रसन्न हैं। तुम कोई वर माँगो।' उस हो, कुतकृत्य हो और सदा ही निष्पाप हो।

जाकर उन ब्राह्मणोंने कहा- जबतक बनाकर महादेवजीकी आराधना करो। फिर तुम्हारे ऊपर हत्या लगी है, तबतक तुम्हें कोई पङ्गामें स्नान करके इस पर्वतकी ग्यारह बार

यज्ञ-यागादि कर्म नहीं करना चाहिये। परिक्रमा करो। तत्पश्चात् सौ घडोंके जलसे किसी भी वैदिक देववज्ञ या पितुवज्ञके पार्थिव ज्ञिवलिङ्गको सान करानेपर तुम्हारा

मुनिवर गीतम उनके कथनानुसार किसी कहनेपर गीतमने 'बहुत अच्छा' कहकर तरह एक पक्ष विताकर उस दुःलसे दुःली हो। उनकी बात मान ली। वे बोले—'मुनिवरी। बारंबार उन मुनियोंसे अपनी शुद्धिके लिये में आप श्रीमानोंकी आज़ासे यहाँ

प्रार्थना करने लगे । उनके दीनभावसे प्रार्थना पार्थिवपुत्रन तथा ब्रह्मगिरिकी परिक्रम। करनेपर उन ब्राह्मणोने कहा — 'गीतम ! कहाँगा ।' ऐसा कहकर मृतिश्रेष्ट्र गीतमने उस तुम अपने पापको प्रकट करते हुए तीन बार पर्वतको परिक्रमा करनेके पश्चात सारी पृथ्वीकी परिक्रमा करो । फिर लौटकर पार्थिवविद्योंका निर्माण करके उनका पूजन यहाँ एक पहीनेतक इस करो । उसके बाद किया । साध्यो अहल्याने भी साथ रहकर इस प्रद्वागिरिकी एक सी एक परिक्रमा वह सब कुछ किया। उस समय शिष्ट-करनेके पश्चात् तुम्हारी शुद्धि होगी । अथवा प्रशिष्य उन दोनोंकी सेवा करते थे । (अध्याय २४-२५)

पत्नीसहित गौतमकी आराधनासे संतुष्ट हो भगवान् शिवका उन्हें दर्शन

देना, गङ्गाको वहाँ स्थापित करके खबं भी स्थिर होना, देवताओंका वहाँ बृहस्पतिके सिंहराशिपर आनेपर गङ्गाजीके विशेष माहाल्यको

होना तथा इन दोनोंकी महिमा

समय महात्मा शम्भुके सुन्दर रूपको देखकर इन दुष्टोंने तुम्हारे साथ छल किया । जगत्के

लोग तुम्हारे दर्शनसे पापरहित हो जाते हैं। फिर सदा मेरी श्रक्तिमें तत्पर रहनेवाले तुम क्या पापी हो ? मुने ! किन दुरात्माओंने तुमपर अत्याचार किया है, वे ही पापी, दुराचारी और हत्यारे हैं। उनके दर्शनसे दुसरे लोग पापिष्ठ हो जावैंगे। वे सब-के-सब कृतम्र हैं। उनका कभी उद्धार नहीं हो सकता।

महादेवजीकी यह बात सुनकर महर्षि गौतम मन-ही-मन बड़े बिस्सित हुए। उन्होंने भक्तिपूर्वक शिवको प्रणास करके हाथ जोड़ पुन: इस प्रकार कहा।



गौतम बोले—पहेश्वर ! उन ऋषियोंने तो मेरा यहुत बड़ा उपकार किया । यदि उन्होंने यह बर्ताव न किया होता तो मुझे आपका दर्शन कैसे होता ? यन्य हैं थे पहर्षि, जिन्होंने मेरे लिये परम कल्याणकारी कार्य किया है ! उनके इस दुराधारसे ही मेरा महान् स्वार्थ सिद्ध हुआ है !

गौतमजीकी यह बात सुनकर महेखर बड़े प्रसन्न हुए। उन्होंने गौतमको कृपादृष्टिसे देखकर उन्हें शीग्र ही यो उत्तर दिया। शिवजी बोलं—वित्रवर ! तुम धन्य हो, सभी ऋषियोमें ब्रेष्ट्रतर हो। मैं तुमपर बहुत प्रसन्न हुआ है। ऐसा जानकर तुम मुझसे उत्तम वर मौगो।

गीतम बोरे- नाथ ! आप सच कहते हैं, तथापि पाँच आदमियाँने जो कह दिया या कर दिया, यह अन्यथा नहीं ही सकता। अतः जो हो गया, सो रहे। देवेश ! यदि आप प्रसन्न हैं तो मुझे गङ्गा प्रदान सीजिये और ऐसा करके लोकका महान उपकार

कीतिये। आपको भेरा नघरकार है,

नमस्कार है।

यों कहकर गीतमने देलेश्वर भगवान् रिवके दोनों चरणारकिन्द पकड़ लिये और लोकहितकी कामनासे उनों नमस्कार किया। तब शंकरदेवने पृथियों और स्वर्गके सारभूत जलको निकालकर, जिसे उनोंने पहलेसे ही रस छोड़ा था और विवाहमें ब्रह्माजीके दिये हुए जलमेसे जो कुछ शेप रह गया था, वह सब मत्तवसाल शन्भुने उन गीतम पुनिको दे दिया। उस समय पहाजीका जल परम सुन्दर स्वीका सम धारण करके वहाँ साझ हुआ। तब मुनिवर गीतमने उन गङ्गाजीकी स्वृति करके उने नमस्कार किया।

गीतम बोले— गहे ! तुम धन्य हो, कृतकृत्य हो। तुमने सम्पूर्ण भूवनको पवित्र किया है। इसलिये निश्चित रूपसे नरकमें गिरते हुए मुझ गीतमको पवित्र करो।

ठदनलर जिवजीने गङ्गारी कहा— देवि ! तुम मुनिको पवित्र करो और तुरंत वापस न जाकर वैवस्थत पनुके अट्ठाईसवें कल्प्युगतक यहीं रहो। गङ्गाने कहा—महेश्वर ! यदि मेरा अभिका तथा गणोंके साथ आप भी वहाँ हम तुमें देंगे।' रहें, तभी में इस धरातलपर रहेंगी।

तुम्हारे कथनानुसार यहाँ स्वित गहुँगा। तुम यहाँ निवास करें। भी स्थित होओ ।

सनकर गड़ाने मन-ही-पन प्रसन्न हो उनकी यहाँ क्यों नहीं खते ? में तो चीतमजीके भूरि-भूरि प्रदोसा की। इसी समय टेक्ना, पापका प्रशासन करके जैसे आपी है, उसी प्राचीन ऋषि, अनेक उत्तम तीर्थ और नाना तरह रुप्रैट जाऊँगी। आपके समाजमें यहाँ प्रकारके क्षेत्र यहाँ आ पहेंचे। इन सकने बढ़े भेरी कोई विशेषना समझी जाती है, इस आदरसे जय-जयकार करते हुए गीतम, बातका पता कैसे लगे ? यदि आप यहाँ गहा तथा गिरिशायी जिचका पूजन किया। तदननार उन सब देवताओंने महाक झका हाथ जोड्कर उन सम्बद्धी प्रशासनापूर्वक स्तृति की । उस समय प्रसन्न हुई गङ्का और गिरीयने उनसे कहा —'श्रेष्ठ देवताओ ! वर



महालय सथ नदियोंसे अधिक हो और मौगो। तुम्हारा प्रिय करनेकी इच्छासे वह वर देवता बोले—देवेश्वर । यदि आप

गहाजीकी वह बात सुनकर भगवान संतुष्ट हैं और सरिताओं में क्षेष्ट गहें ! यदि दिल बोले-गड़े ! तम धन्य हो । मेरी बात आप भी प्रसन्न है तो हमारा तथा पनुष्योंका सुनो । में तुपसे आराग नहीं हैं, तचापि मैं प्रिय करनेके लिये आयलोग कृपापूर्वक

गङ्गा बोर्ली—देवताओ ! फिर तो अपने खामी परमेश्वर जिल्लाने यह बात सलका प्रिय करनेके लिये आचलीग स्वयं ही पेरी विशेषता सिद्ध कर सके तो में अवज्य यहाँ रहेची-इसमें संदाय नहीं है।

सब देवताओंने बहा-सरिताओंचे क्षेष्ठ यहे ! सबके परम सहद बृहस्पतिजी कव-तब सिंह राज्ञिपर स्थित होंगे, तब-तब हम सब रहेंग यहाँ आया करेंगे, इसमें संशय नहीं है। स्थारह वर्षोतक लोगोंका जो पातक पर्ही प्रशालित होगा, उससे मलिन हो जानेवर हम उसी पापराजिको घोनेके लिये आदरपूर्वक तुम्हारे पास आयेंगे। हमने यह सर्वधा सबी बात कही है। सरिद्वरे ! पहादेशि ! अतः तुपको और भगवान इंकरको समस्र खेकॉपर अनुमह तथा हमारा प्रिय करनेके लिये यहाँ निख निवास करना वाहिये। गुरु जन्नतक सिंह राजिपर रहेंगे, तशीतक हम यहाँ निवास करेंगे। उस समय तुष्हारे जलमें जिकालस्त्रान और भगवान् शंकरका दर्शन करके हम शुद्ध होंगे। किर तुम्हारी आज्ञा लेकर अपने खानको लोहेंगे।

 संक्षिप्त जिवपराण \* 

सुतजी कहते हैं-इस प्रकार उन जब वे अपने प्रदेशमें लीट आते हैं, तभी वहीं

406

देवताओं तथा पहर्षि गौतपके प्रार्थना इनके सेवनका फल पिलता है। यह प्राप्तक करनेपर भगवान् शंकर और सरिताओंमें नामसे प्रसिद्ध ज्योतिर्लिङ्ग गीतपीके तटपर श्रेष्ठ गड़ा दोनों वहाँ स्थित हो गये। वहाँकी स्थित है और खड़े-बड़े पातकोंका नारा गङ्गा गोतमी (गोदावरी) नामसे विख्यात हुई करनेवाला है। जो भक्ति-भावसे इस और भगवान जिलका ज्योतिर्मय लिङ्क व्यव्यक लिङ्गका दर्शन, पूजन, स्तवन एवं त्रायक कहलाया । यह ज्योतिर्लिङ्ग महान् अन्दन करता है, वह समस्त पापोसे भुक्त हो पातकोका नाश करनेवाला है। उसी दिनसे जाता है। गौतमके द्वारा पूजित प्राध्यक लेका जब-अब युहस्पति सिंह राशियों स्थित जापक ज्योतिर्तिङ्ग इस खोकमें समस्त होते हैं, तब-तब सब तीर्थ, क्षेत्र, देवता, अधीष्टीको देनेवाला तबा परलोकमें उत्तम पुष्कर आदि सरोवर, गङ्का आदि नदियाँ तथा मोक्ष प्रदान करनेवाला है । मुनीश्वरो ! इस श्रीविष्णु आदि देवगण अवस्य ही गीतमीके प्रकार तुमने जो कुछ पूछा था, यह सब मैंने तदपर प्रधारते और वास करते हैं। वे सब कह सुनाया । अब और क्या सुनना चाहते जबतक गीतगीके किनारे रहते हैं, तबतक हो, कहो । ये उसे भी तुम्हें बताऊँगा, इसमें अपने स्थानपर उनका कोई फल नहीं होता । संदाय नहीं है । (अध्याय २६) वैद्यनाथेश्वर ज्योतिर्लिङ्गके प्राकट्यकी कथा तथा महिमा

सुनजी बड़ते हैं—अब में बैद्यनाधेश्वर खुले मैदानमें चब्रुतरेपर सोता और ज्योतिर्लिङ्गका पापहारी पाद्यालय बताऊँगा । जीतकारुमें जलके भीतर खड़ा रहता । इस सुनो । राक्षसराज रावण जो बड़ा अभिभानी तरह तीन प्रकारसे उसकी तपस्या चलती और अपने अहंकाम्को प्रकट करनेवाला थी। इस रीतिसे रावणने बहुत तप किया तो था, उत्तम पर्वत कैलासपर भक्तिभावमे भी दुरात्पाओंके लिये जिनको रिझाना भगवान् शिवको आराधना कर रहा था। कटिन है, वे परमान्या महेश्वर उसपर प्रसन्न कुछ कालतक आराधना करनेपर जब नहीं हुए। तब यहामनस्ती दैत्यराज रायणने महादेवजी प्रसन्न नहीं हुए, तब वह शिवकी अपना मस्तक काटकर शंकरजीका पूजन प्रसन्नताके लिये दूसरा तप करने लगा। आरम्ब किया। विधिपूर्वक शिवकी पूजा पुलस्वकुलनद्दन श्रीभान रावणने सिद्धिके करके वह अपना एक-एक सिर काटता और स्थानभूत हिमालय पर्वतसे दक्षिण युक्षोंसे भगवानको समर्पित कर देता था। इस तरह भरे हुए वनमें पृथ्वीपर एक बहुत बड़ा गड़ा उसने ऋपदा: अपने नी सिर काट हाले। जब खोदकर उसमें अब्रिकी स्थापना की और एक ही सिर बाकी रह गया, तब भक्तवत्सल उसके यास ही भगवान क्षित्रको स्थापित भगवान होकर संतुष्ट एवं प्रसन्न हो वहीं करके हयन आरम्भ किया । श्रीष्म ऋतुमें वह उसके सामने प्रकट हो गये । भगवान् शिवने पाँच अग्नियोंके बीचमें बैठता, वर्षा ऋतुमें उसके सभी मस्तकाँको पूर्ववत् नीरोग करके

बल प्रदान किया। भगवान् शिवका वह दिव्य उत्तम एवं श्रेष्ट ज्योतिर्लिङ्ग दर्शन कृपाप्रसाद पाकर राक्षस रावणने नतमसक हो हाथ जोड़कर उनमे कहा— देवेशर ! प्रसन्न होत्रये। मैं आपको लङ्कामें ले चलता हूँ। आप मेरे इस मनोरवको सफल

कीजिये । में आपकी शरणमें आया है ।" रावणके ऐसा कहनेपर भगवान शंकर

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

बड़े संकटमें पड़ गये और अनमने होकर बोले-'राक्षसराज ! मेरी सारगधित बात सुनो। तुम मेरे इस उत्तम लिङ्गको भक्तिभावमे अपने बरको ले जाओ। परंत जब तुप इसे कहीं भूमियर रख दोगे, तब यह वहीं सुस्थिर हो जावगा, इसमें संदेह नहीं है। अब तुम्हारी जैसी इच्छा हो, वैसा करो ।' सूराजी कहते हैं-ब्राह्मणा ! धगवान् ज्ञकरके ऐसा कहनेपर राक्षसराज रावण बहुत अच्छा' कह यह शिवलिङ्ग साव लेकर अपने घरकी ओर बला। परंतु मार्गमें भगवान ज़िवकी मायासे उसे मुजोत्सर्गकी पुलस्यनन्दन रावण सामर्थ्यद्वारती होनेपर भी मुत्रके बेगको रोक न सका। इसी समय वहाँ आस-पास एक ग्वालेको देखकर उसने प्रार्थनापूर्वक वह शिवलिङ्ग उसके हाधमें बमा दिया और स्वयं मुत्रत्वागके रिवये बैठ गया। एक पहर्न बीतते-बीतते वह म्वाला उस शिवलिङ्क भारसे अत्यन्त पीड़ित हो व्याकुल हो गया, तब उसने उसे पृथ्वीपर रख दिया। फिर तो वह हीरकमध ज़िवलिङ्ग वहीं स्थित हो गया। वह दर्शन करनेमात्रसे सप्पूर्ण अमीष्ट्रीको देनेवाला और पापराज्ञिको हर लेनेवाला है।

मुने ! वही शिवसिङ्ग तीनों लोकोंमें

उसे उसकी इच्छाके अनुसार अनुपम उत्तम सत्पुरुपोंको मोग और मोक्ष देनेवाला है। और पूजनसे भी समस्त पापोंको हर लेता है और मोझकी प्राप्ति कराता है। वह ज्ञिवलिङ्ग जब सम्पूर्ण लोकोंके हितके लिये

> शिवका परम उत्तम वर पाकर अपने घरको द्यला गया । वहाँ जाकर उस महान् असुरने बडे हर्षके साथ अपनी प्रिया मन्दोदरीको

> वहीं स्थित हो गया, तब रावण भगवान्



सारी बातें कह सुनावीं । इन्द्र आदि सम्पूर्ण देवताओं और निर्मल मुनियोंने जब यह समाचार सुना, सब वे परस्पर सलाह करके वहाँ आये। उन सचका मन भगवान् शिवमें लगा हुआ था। उन सब देवताओंने उस समय वहाँ बड़ी प्रसन्नताके साथ जिसका विशेष पूजन किया। वहाँ भगवान् शंकरका प्रस्यक्ष दर्शन करके देवताओंने उस शिव-लिङ्की विधिवत् स्थापना की और उसका बैद्यनाध नाम रखकर उसकी वन्दना और स्तवन करके वे स्वर्गलोकको चले गये।

ऋषियोने पूछा—सूतजी ! जब वह शिवलिङ्ग वहीं स्थित हो गया तथा रायण वैद्यनाश्रेश्वरके नामसे प्रसिद्ध हुआ, जो अपने घरको चला गया, तब वहाँ कौन-सी

\* संक्षिप्त जिक्युराण \* 

था। दारुका अपने विलासके लिये जहाँ कर दी। सक्षस धवराये। यदि वे लड़ाईमें जाती थी, वहीं भूमि, वृक्ष तथा अन्य सब देवताओंको मारते तो पुनिके शापसे स्वयं उपकरणोंसे युक्त वह वन भी चला जाता मर जाते हैं और यदि नहीं मारते तो पराजित

घटना घटित हुई—यह आप बताइये। लिया। इससे सारा कैलास हिल उठा। तब

दिविका परम उत्तम वर पाकर महान् असुर धमंडी समझकर इस प्रकार शाप दिया। रावण अपने घरको चरठा गया । वहाँ उसने महादेवजो बोले—रे रे दुष्ट भक्त दुर्बुद्धि अपनी प्रियासे सब बाते कहीं और नह रावण ! तू अपने बलपर इतना घमंड न अत्यन्त आनन्दका अनुभव करने लगा। कर। तेरी इन मुजाओंका घमंड चूर

इधर इस समाचारको सुनकर देवता घवरा करनेवाला वीर पुरुष शीव ही इस जगत्में गये कि पता नहीं यह देवड़ोही महादुष्ट रावण अवतीर्थ होगा। भगवान् शिवके वरदानसे बल पाकर क्वा सुतर्जी कहते हैं—इस प्रकार वहाँ जो करेगा । उन्होंने नास्दर्शीको भेजा । नास्दर्जीने घटना हुई उसे नास्दर्जीने सुना । रावण भी

नागेश्वर नामक ज्योतिर्लिङ्गका प्रादुर्भाव और उसकी महिमा सुतवी कहते हैं—ब्राह्मणो !अत्र में था। देवी पार्वतीने उस वनकी देख-रेखका परमात्रमा जिल्लेक नागेश नामक परम उत्तम चार दारुकाको सौंप दिया था। दारुका ज्योतिर्लिङ्गके आविर्घावका प्रसङ्घ अपने पतिके साथ इच्छानुसार उसमें सुनाऊँगा। दास्का नामसे प्रसिद्ध कोई विकाण करती थी। राक्षस दास्क अपनी राक्षसी थी, जो पार्वतीके बरदानसे सदा पत्नी दारुकाके साथ वहीं रहकर सबको भय धर्महमें भरी रहती थीं। अत्यन्त कलवान् देता था। उससे पीड़ित हुई प्रजाने महर्षि ग्रथस दारुक उसका पति था। उसने बहुत- और्वंकी इत्तरणमें जाकर उनको अपना दुःख से राक्षसोंको साथ लेकर वहाँ सत्पुरुयोका सुनाया। औवंने शरणागतोंकी रक्षाके लिये

सुतजीने कहा-ब्राह्मणो ! भगवान् गिरिजाके कहनेसे महादेवजीने रावणको

जाकर रावणसे कहा—'तुम कैल्प्रस प्रसन्न जिल हो जैसे आया था, उसी तरह पर्वतको उठाओ, तब पता रुगेगा कि अपने घरको लौट गया। इस प्रकार मैंने शिक्जीका दिया हुआ वरदान कहाँतक वैद्यानाचेन्नरका माहात्य बताया है। सफल हुआ।' रावणको यह बात जैब इसे सुननेवाले मनुष्योंका पाप भस्म हो गयी। उसने जाकर कैलासको उलाइ जाता है। (अध्याय २७-२८)

संहार मचा रखा था। वह लोगोंके यज्ञ और राक्षसोंको यह शाप दे दिया कि 'ये राक्षस धर्मका नादा करता फिरता था। पश्चिम यदि पृथ्वीपर प्राणियोंकी हिसा या यज्ञोंका समुद्रके तटपर उसका एक वन वा, जो विध्वंत करेंगे तो उसी समय अपने प्राणोंसे सम्पूर्ण समृद्धियोंसे भरा रहता था। उस हाब द्यो बैठेंगे।' देवताओंने जब यह बात बनका विस्तार सब ओरसे सोलह योजन सुनी, तब उन्होंने दुरावारी राक्षसोंघर चढ़ाई 488

कोटिन्संधित «

होकर भूखों पर जाते हैं। उस अवस्थामें प्रभो ! में आपका हैं, आपके अधीन हैं

राक्षसी दास्काने कहा कि 'भवानीके और आप ही सदा मेरे जीवन एवं प्राण है। बादानसे मैं इस सारे जनको नहीं चाहूँ, ले सुतनो कहते हैं — सुप्रियके इस प्रकार जा सकती हैं।' यों कहकर वह समल आर्थना करनेपर भगवान शंकर एक विवरसे वनको ज्यों-को-त्यों ले जाकर समुद्रमें जा निकल पड़े। उनके साथ ही चार दरवाजीका

हेने लगे। एक बार बहुत-सी नार्वे उधर आ परिवारके सब लोग विद्यमान थे। सुप्रियने निकाली, जो पनुष्योंसे भरी धीं। राक्षसोने उनका दर्शन करके पूजन किया, पुत्रित उनमें बैठे हुए सब लोगोंको पकड़ लिया होनेपर धगवान राम्भुने प्रसन्न हो स्वयं और बेड़ियोसे बॉधकर कारागारमें बाल पाशुपतस्त्र लेकर प्रधान-प्रधान राक्षस्त्रों, दिया। ये उन्हें चारंकार धमकियाँ देने रूपे। उनके सारे उपकरणों तथा सेवकीको भी उनमें सुप्रिय नामसे प्रसिद्ध एक वैदय था. उतकाल ही नष्ट कर दिया और उन दुएएना जो उस दलका सरदार था। वह बड़ा दोकरने अपने फक्त सुप्रियको रक्षा की। सदाचारी, भाग-रुडाशाचारी तथा चगवान् तत्पश्चात् अञ्चत लीला करनेवाले और जिलका परम चक्त द्या। सुप्रिय जिवकी लीलासे ही डारीर धारण करनेवाले अन्युने पूजा किये थिना भोजन नहीं करता था। वह उस यनको यह यर दिया कि आजसे इस स्वयं तो इंकरका पूजन करता ही वा, बहुत- वनमे सदा ब्राह्मण, क्षत्रिय, बैह्य और से अपने साथियोंको भी उसने शिवकी पूजा शुद्र—इन सारों वर्णांके धर्मांका पालन हो । सिखा दी थी। फिर सब लोग 'नमः शिनाय' यहाँ श्रेष्ठ मुनि निवास करें और तमोगुणी मचका जप और दांकरजीका ध्यान करने राक्षस इसमें कभी न रहे। शिवधर्मक लगे । सुप्रियको भगवान शिवका दर्शन भी होता था। दाहक राक्षमको जब इस बातका पता लगा, तब उसने आकर सप्रियको प्रमकाया । उसके साधी शक्षस सुप्रियको मारने दीहे। उन सक्षसीको आचा देख सुप्रियके नेत्र भवसे कातर हो गये, वह वहे प्रेमसे शिवका चिन्तन और उनके नामीका

जप करने लगा। वैज्यपतिने कहा-देखेशर जंकर ! मेरी रक्षा कीजिये । कल्याणकारी त्रिलोकीनाच! दएइना भक्तवसाल शिव ! हमें इस दूष्ट्रसे

बचाइये । देव ! अब आप ही मेरे सर्वस्व हैं:

बसी । राक्षसत्लोग पृथ्वीपर न रहकर जलमें एक उत्तम मन्दिर भी प्रकट हो गया । उसके निर्भय रहने लगे और वहाँ प्राणियोको पीड़ा मध्यभागमें अद्भत ज्योतिर्मय दिवलिङ्ग प्रकाशित हो रहा था। उसके साथ शिय-

उपदेशक, प्रचारक और प्रवर्तक लोग इसमें जिलास करें । सताजी कहते हैं-इसी समय राक्षसी दारुकाने दीनवितसे देवी पार्वतीकी सुति की। देवी पार्वती प्रसन्न हो गयी और

देवी बोली- 'में सब कहती हैं , तेरे कुरुकी रक्षा करीयो ।' ऐसा कहकर देवी भगवान् ज्ञिवसे बोली—'नाच ! आपकी यह बात युगके अन्तपे सद्दी होगी। तवतक तापसी

सृष्टि भी रहे, ऐसा मेरा विचार है। मैं भी

बोर्ली—'बताओ, तेरा क्या कार्य करूँ ?'

उसने कहा-'मेरे वंशकी रक्षा कीजिये ?'

रहती हूँ। अतः मेरी बातको भी प्रमाणित (सत्य) कीजिये। यह राक्षसी दारुका देवी है—मेरी ही शक्ति है और राक्षसियोंमें बलिष्ठ है। अतः यही राक्षसोंक राज्यका शासन करे । ये राक्षस-पतियाँ जिन पुत्रोंको पैदा करेंगी, वे सब मिलकर इस वनमें निवास करें, ऐसी मेरी इच्छा है।



शिव बोलं - प्रिये ! यदि तुम ऐसी बात कहती हो तो मेरा यह बचन सुनो । मैं धक्तीका पालन करनेके लिये प्रसन्नतापूर्वक इस वनमें

आपकी ही हैं और आपके ही आश्रयमें खैंगा। जो पुरुष यहाँ वर्णधर्मके पालनमें तत्वर हो प्रेमपूर्वक मेरा दर्शन करेगा, वह चक्रवर्ती राजा होगा । कलियुगके अन्त और सत्यच्यके आरम्बमें महासेनका पत्र वीरसेन राजाओंका भी राजा होगा। वह मेरा भक्त और अत्वन्त पराक्रमी होगा और यहाँ आकर मेरा दर्शन करेगा। दर्शन करते ही वह चक्रवर्ती सम्राद् हो जायगा।

> सतजी कहते हैं - ब्राह्मणों! इस प्रकार बड़ी-बड़ी लीलाएँ कानेवाले वे दम्पति परस्पर हास्ययुक्त वार्तालाप करके खर्य वहाँ स्थित हो गये। ज्योतिर्लिङ्कस्यरूप महादेवजी वहीं नागेश्वर कहरूरये और शिवा देवी नागेश्वरीके नामसे विख्यात हुई । वे दोनों ही सत्पुरुयोको प्रिय हैं।

इस प्रकार ज्योतियोंके स्वामी नागेश्वर नामक पहादेवजी ज्योतिर्रिङ्गके रूपमें प्रकट हुए। वे तीनो लोकोंकी सम्पूर्ण कामनाओंको सदा पूर्ण करनेवाले हैं। जो प्रतिदिन आदरपूर्वक नागेश्वरके प्रादर्भावका यह प्रसङ्घ सुनता है, वह बुद्धिमान् मानव महापातकोका नाज करनेवाले सम्पूर्ण मनोरबोको प्राप्त कर लेता है।

(अध्याय २९-३०)

## रामेश्वर नामक ज्योतिर्लिङ्गके आविर्भाव तथा माहात्म्यका वर्णन

सुतजी कहते है-ऋषियो ! अब में श्रीराप समुद्रतटपर आये। वहाँ वे विचार यह बता रहा है कि रामेश्वर नामक करने लगे कि कैसे हम समुद्रको पार करेंगे ज्योतिर्लिङ्ग पहले किस प्रकार प्रकट हुआ। और किस प्रकार रावणको जीतेंगे। इतनेमें इस प्रसङ्घको तुम आदरपूर्वक सुनो। ही श्रीरापको प्यास लगी। उन्होंने जल पाँगा भगवान् विष्णुके रामावतारमें जब रावण और वानर मीठा जल ले आये। श्रीरामने सीताजीको हरकर लङ्कामें ले गया, तब प्रमान होकर यह जल ले लिया। तबतक उन्हें सुत्रीवके साथ अठारह पदा वानरसेना लेकर स्परण हो आया कि 'मैंने अपने स्वामी भगवान् झंकरका दर्शन तो किया ही नहीं। पार्षदगणोके साथ शास्त्रोक्त निर्मल रूप पुत्रन किया। आवाहन आदि सोलड उपचारोंको प्रस्तुत करके विशिपूर्वक बडे प्रेमसे अंकरजीकी अर्चना की । प्रणाम तवा दिव्य स्तोत्रोद्वारा यक्षपूर्वक शंकरत्रीको संतष्ट करके औरामने प्रक्रिभावसे उनसे प्रार्थना की ।

श्रीयम् बोले—उत्तम व्रतका पालन करनेवाले मेरे स्वामी देव महेश्वर ! आपको पेरी सहायता करनी चाहिये। आपके सहयोगके विना मेरे कार्यकी सिद्धि अत्यन्त कठिन है। रावण भी आपका ही चक्त है। वाह सबके लिये सर्वचा दुर्जय है। परंतु हो हाथ जोड़कर उत्तरो पुनः प्रार्चना की। आपके दिये हुए बस्टानसे वह सदा दुर्पये आपके अधीन रहनेवाला है। सदाद्याव । सदा यहाँ निवास करें। यह विचारकर आपको मेरे प्रति पक्षपत करना चाहिये।

स्तजी कहते हैं -- इस प्रकार प्रार्थना और बारंबार नयस्कार करके उन्होंने उपस्वरसे 'जय डांकर, जय डिल्ड!' इस्मादिका उद्योग करते हुए शियका स्तवन किया । फिर उनके मन्त्रके जप और ध्यानमें तत्पर हो गये। तत्पश्चात् पुनः पुजन करके वे स्वामीके आगे नाचने लगे। उस ग्रमय उनका इदय प्रेमसे द्रवित हो रहा था, फिर क्टोंने शिवके संतोषके लिये गाल ब**वाक**र अब्यक्त शब्द किया। उस समय भगवान शंकर उनपर बहुत प्रसन्न हुए और वे ज्योतिर्भय महेश्वर यामाङ्गभूता पार्वती तथा

फिर यह जल कैसे प्रहण कर सकता है ?' बारण करके तत्कार यहाँ प्रकट हो गये। ऐसा कहकर उन्होंने उस जलको नहीं पिया । श्रीरामकी भक्तिसे संतप्टवित होकर महेश्वरने जल रस देनेके पश्चात् रधुनन्दनने पार्थिय- उनसे कहा—'श्रीराम ! तुम्हारा कल्याण हो, वर माँगो।' उस सपय उनका रूप देखकर वहाँ उपस्थित हुए सब लोग पवित्र हो गये । जिक्कानेपरायण औरामजीने स्वयं इनका पूजन किया। फिर पॉति-पॉतिकी स्तुति एवं प्रणाम करके उन्होंने भगवान शिवसे लड्डामें रावणके साथ होनेवाले युद्धमें अपने लिये निजयकी प्रार्थना की। तब रामभक्तिसे प्रसन्न हुए महेश्वरने कहा-'महाराज ! तुन्हारी जब हो।' भगवान् शिवके दिये हुए विजयसुबक वर एवं युद्धकी आजाको पाकर श्रीरामने नतमस्तक

श्रीयम बोले—मेरे खामी शंकर ! यदि भग रहता है। वह जिसुवनिषवयी महाबीर आप संतुष्ट हैं तो जगत्के लोगोंको पवित्र है। इधर मैं भी आपका दास है, सर्ववा करने तथा इसरोकी मलाई करनेके लिये

> स्तजी करते है-श्रीरामके ऐसा कहनेपर भगवान् शिव वहाँ ज्योतिलिङ्गके



 संक्षित्र विक्याण क 

रूपमें स्थित हो गये। तीनों लोकोंमें बक्तिपूर्वक स्नान कराता है, वह जीवन्युक्त

488

रामेश्वरके नामसे उनकी प्रसिद्धि हुई। उनके ही है। इस संसारमें देवदुर्लभ समस्त

देनेबाले तथा भक्तोंकी इच्छा पूर्ण करनेवाले अपहरण करनेवाला है। हैं। जो दिख्य गहाजलसे रामेश्वर शिवको स्तजी कहते हैं—अब मैं युक्तिक शिवसम्बन्धी पूजनादि कार्यने ही सदा लगे नामक ज्योतिर्लिङ्गके प्रातुर्भावका और रहते थे। वे स्वयं तो शिवभक्त थे ही,

एक श्रेष्ठ पर्वत है, जिसका नाम देवगिरि है। वह देखनेमें अद्भुत तथा नित्य परम शोधासे सम्पन्न है। उसीके निकट कोई भरदान-कुलमें उत्पन्न सुधर्मा नामक ब्रह्मचेला ब्राह्मण रहते थे। उनकी प्रिय पत्नीका नाम सदेहा था. वह सदा जिवधर्मके पालनमें तत्या रहती थी, घरके काम-काजमें कड़ाल थी और सदा पतिकी सेवामें लगी रहती थी। द्विजश्रेष्ठ संधर्मा भी देवताओं और

अतिथियोंके पुजक थे। ये वेदवर्णित मार्गपर चलते और नित्य अग्रिहोत्र किया करते थे। तीनों कालकी संध्या करनेसे उनकी कान्ति सर्वके समान उद्दीप्त थी। वे वेद-शास्त्रके पर्यज्ञ थे और शिष्योंको पडाया

करते थे । धनवान होनेके साथ ही वहे टाता

थे। सौजन्य आदि सदगुणोके भाजन थे।

प्रभावसे ही अपार समुद्रको अनायास पार भोगोंका उपभोग करके अन्तमें उत्तम ज्ञान करके श्रीरामने राखण आदि राक्षसोंका पाकर वह निश्चय हो कैवल्य मोक्षको प्राप्त वीध ही संहार किया और अपनी प्रिया कर लेता है। इस प्रकार मैंने तुमलोगोंसे सीताको प्राप्त कर लिया। तबसे इस भगवान् शिवके रामेश्वर नामक दिव्य भूतलपर रामेश्वरकी अद्भुत महिपाका प्रसार ज्योतिर्लिङ्गका वर्णन किया, जो अपनी हुआ। भगवान् रामेश्वर सदा भोग और मोक्ष महिमा सुननेवालोंके समस्त पापोंका (अध्याय ३१) घुइमाकी शिवभक्तिसे उसके मरे हुए पुत्रका जीवित होना, घुइमेश्वर शिवका प्रादुर्भाव तथा उनकी महिमाका वर्णन

उसके माहात्म्यका वर्णन करूंगा। ज्ञियमकोसे बद्धा प्रेम रखते मुनिबरो ! ध्यान देकर सुनो । दक्षिण दिशामें शिवधकोंको भी वे बहुत प्रिय थे । यह सब कुछ होनेपर भी उनके पुत्र नहीं था। इससे ब्राह्मणको तो द:सा नहीं होता था, परंतु उनकी पत्नी बहुत दु:स्वी रहती थी।

पड़ोसी और दूसरे लोग भी उसे ताना पारा करते थे। यह पतिसे बार-बार पुत्रके लिये प्रार्थना करती थी। पति उसको जानोपदेश देकर सपझाते थे. पांतु उसका यन नहीं मानता था। अन्ततोगत्वा ब्राह्मणने कछ उपाय भी किया, परंतु वह सफल नहीं हुआ। तब ब्राह्मणीने अत्यन्त दुःखी हो बहुत हठ करके अपनी बहिन घुडमासे पतिका दूसरा विवाह करा दिया। विवाहसे पहले

सुचर्माने उसको सपझाचा कि 'इस समय तो

तुम बहिनसे प्यार कर रही हो; परंतु जब

इसके पत्र हो जायगा, तब इससे स्पर्धा करने लगोगी ।' उसने वचन दिया कि मैं बहिनसे कभी बाह नहीं करूँगी। विवाह हो जानेपर पुरुपा दासीकी भाँति बडी बहिनकी सेवा करने लगी। सुदेहा भी उसे बहुत प्यार करती रही। पूरमा अपनी शिवधका बहिनकी आज़ाह्रे नित्य एक सी एक पार्थिय शिव-लिङ्ग बनाकर विधिपूर्वक पूजा करने लगी। पुत्रा करके वह निकटवर्ती तालावमे उनका विसर्जन कर देती थी।

सीभाष्यवान् और सदगुणसप्पन्न पुत्र हुआ। 🕎 गयी। उसने ऊपरसे तो दुःख किया, घुत्रभाका कुछ मान बढ़ा । इससे सुदेहाके किंतु मन-ही-मन वह हर्षसे भरी हुई शी ! पुत्रका शिवाह हुआ। पुत्रवधू चरचे आ सुनकर अपने नित्य पार्थिय-पूजनके प्रतसे

'बत्तम व्रतका पालन करनेवाली आर्थे ! आपके पुत्र कहाँ गये ? उनकी शब्या रकसे भीगी हुई है और उसपर शरीरके कुछ दुकड़े दिखायी देवे हैं। हाय ! में मारी गयी ! किसने यह दुष्ट कर्म किया है?' ऐसा कहकर यह बेटेकी प्रिय पत्नी भाँति-भाँतिसे करण विहाप करती हुई रोने लगी। सुबर्गाकी बड़ी पत्नी सुदेहा भी उस समय इंकरजीकी कृपासे उसके एक सुन्दर 'हाव ! मैं बारी गर्वा ।' ऐसा कहकर दुःसमें मनमें ढाह पैदा हो गयी। समयपर उस पुरुषा भी उस समय उस प्रथुके दुःसको गयी। अब तो वह और भी जलने लगी। क्रिचलित नहीं हुई। उसका मन बेटेको उसकी सुद्धि भ्रष्ट हो गयी और एक दिन देखनेके लिये तनिक भी उसुक नहीं हुआ। उसने रातमें सोते हुए पुत्रको चुरेसे उसके उसके पविकी भी ऐसी ही अवस्था थी। शरीरके ट्रकड़े-ट्रकड़े करके पार डाला और जवतक निय-नियम पूरा नहीं हुआ, तथतक कटे हुए अङ्गोंको उसी वालायमें ले जाकर उन्हें दूसरी किसी वातकी विना नहीं हुई। द्याल दिया, जहाँ युश्या प्रतिदिन पार्शिव दोपहरको पुत्रन समाप्त होनेपर पुत्रमाने लिक्सोका जिसर्जन करती थी। पुत्रके अपने पुत्रकी भयंकर शब्यापर वृष्टिपात अहाँको उस नाहाबचे फेककर वह स्त्रेट किया, तबापि उसने मनमें किवित्यात्र भी आयी और घरमें मुख्यपूर्वक सो गयी। दुःश नहीं माना। वह सोचने लगी-पुरमा ससेरे उठकर प्रतिदिनका पुजनादि 'जिन्होंने वह बेटा दिया था, ने ही इसकी कर्प करने लगी। ब्रेष्ट ब्राह्मण सुवर्षा त्वरं रक्षा करेंगे। वे भक्तप्रिय कहलाते हैं, भी नित्यकर्ममें लग गये। इसी समय उनकी कालके भी काल हैं और सत्पुरुषोंके आश्रय ज्येष्ठ पत्नी सुरेहा भी उठी और बड़े आक्न्स है। एकमात्र वे प्रभु सर्वेश्वर प्रम्भु ही हमारे घरके काम-काज करने लगी; क्योंकि रक्षक हैं। वे पाला गूँधनेवाले पुरुषकी भाँति उसके हृदयमें पहले जो ईव्यक्ति आग जलती जिनको जोड़ते हैं, उनको अलग भी करते थी, वह अब बुझ गयी थी। प्रात:काल जब है। अत: अब मेरे जिला करनेसे क्या बहुने उठकर परिको अध्याको देखा तो वह होगा।' इस तत्वका विचार करके उसने खुनसे भीगी दिखावी ही और उसपर ज़िवके भरोसे भैव धारण किया और उस शरीरके कुछ टुकड़े दृष्टिगोचर हुए, इससे समय दु:सका अनुभव नहीं किया। वह उसको बड़ा दु:स हुआ। उसने सास पूर्ववत् पार्थिव शिवलिङ्गोंको लेकर (पुरुमा) के पास जाकर निवेदन किया — स्वस्थवितसे शिवके नामोंका उचारण करती हुई उस तालाबके किनारे गयी। उन पार्थिय लिङ्गोंको तालाबमें डालकर जब वह लीटने अपकार किया है, तुम उसपर उपकार क्यों लगी तो उसे अपना पुत्र उसी तालावके काती हो ? दुष्ट कर्म करनेवाली सुदेहा तो किनारे खडा दिखायी दिया।

स्तजी कहते हैं - ब्राह्मणो ! उस समय धर्ही अपने पुत्रको जीवित देखकर उसकी माता धुरमाको न तो हर्ष हुआ और न बिषाद । वह पूर्ववत् स्वस्य बनी रही । इसी समय उसपर संतुष्ट हुए ज्योति:स्वरूप मडेचर शिव शीघ उसके साधने प्रकट हो गये।

शिव बोले—सुमृतिः ! मैं तुमपर प्रसन्न हैं। यर माँगो । तेरी नुष्टा सौतने इस वसेको मार डाला था। अतः में उसे विश्वलसे मारूंगा ।

स्तर्जी कहते हैं — तब पुत्रमाने शिक्को प्रणाम करके उस समय यह वर माँगा-'नाथ ! यह सुरेहा मेरी बड़ी बहिन है, अत:

आपको इसकी रक्षा करनी चाहिये।'



शिव बोले—उसने तो बड़ा भारी मार डालनेके ही योग्य है।

युक्तमाने कहा—देव ! आपके दर्शनमात्रसे पातक नहीं ठहरता । इस समय आपका दर्शन करके उसका पाप भस्म हो जाय। 'जो अपकार करनेवालीपर भी उपकार करता है, उसके दर्शनमात्रसे पाप बहुत दूर भाग जाता है।' 🕈 प्रभो ! यह अञ्चत धगवद्वाक्य पेने सुन रसा है। इसल्डिये सदादित ! जिसने ऐसा कुकर्म किया है, वहीं करें; मैं ऐसा वयों करूँ (मुझे तो बुरा करनेवालेका भी भला ही करना है)।

स्तजी कहते हैं—भुश्माके ऐसा कत्रनेपर द्यासिन्ध्र भक्तनतारु महेश्वर और भी प्रसन्न हुए तथा इस प्रकार बोले— 'भूडमे ! तुम कोई और भी यर माँगो । मैं तुन्हारे रिज्ये हितकर वर अवदय दूँगाः क्वोंकि तुन्हारी इस भक्तिसे विकारशस्य स्वभावसे में बहुत प्रसन्न हैं।"

धगवान जिलको बात सुनकर पुरुषा बोली—'प्रभो ! यदि आप वर देना जाहते हैं तो लोगोंकी रक्षाके लिये सदा यहाँ निवास कीजिये और मेरे नामसे ही आपकी ख्याति हो ।' तब यहेश्वर शिवने अत्यन्त प्रसन्न होकर कहा—'मैं तुम्हारे ही नामसे पुरमेश्वर कहलाता हुआ सदा यहाँ निवास करूँगा और सबके लिये सुखदायक होऊँगा। मेरा श्रम ज्योतिर्लिङ्ग पुरुमेश नामसे प्रसिद्ध हो।

(कि) के के रू से ३३ । २९)

आपकारेषु वर्शव सूचकार क्योंहि वै । तस्य दर्शतमावेच थाएं दूरलं क्रवेतु ॥

यह सरोवर शिवलिङ्गोंका आलय हो जाय धुइमा और सुदेहा-नीनोंने आकर तत्काल और इसीलिये इसकी तीनों लोकोंमें ही उस शिवलिङ्गकी एक सौ एक शिवालय नामसे प्रसिद्धि हो। यह सरोवर दक्षिणावर्त परिक्रमा की। पूजा करके सदा दर्शनमात्रसे सम्पूर्ण अभीष्टोंका परस्पर मिलकर मनका मैल दूर करके वे देनेवाला हो। सुब्रते ! तुम्हारे वंदामें सब वहाँ बड़े सुखका अनुभव करने लगे। होनेवाली एक सौ एक पीढ़ियोतक ऐसे ही पुत्रको जीवित देख सुदेश बहुत लजित हुई श्रेष्ठ पुत्र उत्पन्न होंगे, इसमें संशय नहीं है। वे और पति तथा घुटमासे क्षमा-प्रार्थना करके सब-के-सब सुन्दरी खी, उत्तम धन और पूर्ण उसने अपने पापके निवारणके लिये आयुसे सम्पन्न होंगे, चतुर और विद्वान् होंगे, प्राथशित किया। पुनीश्वरो ! इस प्रकार वह उदार तथा भीग और मोक्सक्यी फल पानेके चुक्केचर रिक्क प्रकट हुआ। उसका दर्शन अधिकारी होंगे। एक सौ एक पीढ़ियांतक और पूजन करनेसे सदा सुसकी वृद्धि होती सभी पुत्र गुणोंमें बढ़े-बढ़े होंगे। तुन्हारे है। ब्राह्मणो ! इस तरह मैंने तुपसे बारह वंशका ऐसा विस्तार बहा शोधादायक ज्योतिर्शिक्षोकी महिमा बतायी। ये सभी होगा।

ज्योतिर्लिङ्गके रूपमें स्थित हो गये। उनकी ज्योतिर्लिङ्गोकी कशाको पहला और सुनता घुरमेश नामसे प्रसिद्धि हुई और उस है, वह सब पापोसे मुक्त हो जाता तथा भोग सरोवरका नाम शिवालय हो गया। सुबर्मा, और मोक्ष पाता है। (अध्याय ३२-३३)

रिडड्र सम्पूर्ण कामनाओंके पुरक तथा भोग ऐसा कहकर धगवान शिव वहाँ और मोक्ष देनेवाले हैं। जो इन

द्वादश ज्योतिर्लिङ्गोके पाहातयकी समाप्ति

## शंकरजीकी आराधनासे भगवान् विष्णुको सुदर्शन चक्रकी प्राप्ति तथा उसके द्वारा दैत्योंका संहार

व्यासजी कहते हैं—सूनका यह बचन अमझताके लिये उस एक फूलकी प्राप्तिके सुनकर उन मुनीश्वरोंने उनकी भूरि-सूरि प्रशंसा करके लोकहितकी कापनासे इस प्रकार कहा।

ऋषि बोले—सुतजी ! आप सथ जानते हैं। इसलिये हम आवसे पुछते हैं। प्रभी ! हरीश्वर-लिङ्गकी महिमाका वर्णन कीजिये। तात ! हमने पहलेसे सुन रखा है कि भगवान् विष्णुने शिवकी आराधनासे सुदर्शन चक्र प्राप्त किया था। अतः उस कथापर भी विदोषस्यसे प्रकादा डालिये ।

सुराजीने कहा-मुनिवरो ! हरीचर-लिहकी शुभ कथा सुनो ! भगवान् विष्युने पूर्वकालमें हरीधर डिायसे ही सुदर्शन चक्र प्राप्त किया था। एक समयकी बात है, दैत्य अत्यन्त प्रवल होकर लोगोंको पीहा देने और धर्मका लोप करने लगे। उन महत्वली और पराक्रमी दैत्योंसे पीड़ित हो देवताओंने देवरक्षक भगवान विष्णुमे अपना मारा दु:स कहा । तब श्रीहरि केलासपर जाकर भगवान् ज़िबको विधिपुर्वक आराचना करने लगे । वे हजार नामीसे शिवकी स्तुति करते तथा प्रत्येक नामपर एक कमल सकते से । तत्र भगवान् शंकरने विष्णुके भक्तिभावकी परीक्षा करनेके लिये उनके लावे हुए एक हजार कमलोंमेंसे एकको छिपा दिया। शियको माथाके कारण घटित हुई इस अन्द्रत पालन करनेवाले श्रीहरिने भगवान् शिवकी सुखी हो गये।

उद्देश्यसे सारी पृथ्वीपर भ्रमण किया। परंतु कहीं भी उन्हें वह फुल नहीं मिला। तस विशुद्धवेता विष्णुने एक फुलकी पूर्तिके व्यि अपने कमलसदूष एक नेत्रको ही निकालकर चंद्रा दिया। यह देश सबका दुः ख दूर करनेबाले भगवान् शंकर बड़े प्रसन्न हुए और वहीं उनके सापने प्रकट हो गये। प्रकट होकर वे बीहरिसे बोले—'हरे ! मैं तुमधर बहुत प्रशास है। तुम इच्छानुसार वर भौगो । में सुष्टें मनोवाध्यित वस्तु देंगा ।

तुन्हारे लिपे युक्ते कुछ भी अदेव नहीं है।' किया बोले- नाथ । आपके सापने मुझे क्या कहना है। आय अन्तर्यामी है, अतः सब कुछ जानते हैं, तथापि आपके आदेशका गौरव रखनेके लिये कहता है। देखोंने मारे जगत्को पीड़ित कर रखा है। सदाशित ! हमलोगोको सुख नहीं मिलता। स्वामिन् ! मेरा अपना अख-शब्ध दैत्योंके वश्वमें काम नहीं देना । परमेश्वर ! इसीलिये में आपकी शरणांचे आया है।

स्तनी वनते है—श्रीविष्णुका यह वचन सुनकर देवाधिदेव तेजोराशिमय अपना सुदर्शन चक्र उन्हें दे दिया । उसको पाकर भगवान् विष्णुने उन समस्त प्रयत देत्योका उस चक्कके द्वारा बिना परिश्रमके ही संहार कर डाला। इससे सारा प्रदनाका भगवान् विष्णुको पता नहीं लगा । जगत् म्हम्ब हो गया । देवताओंको भी सुस उन्होंने एक फूल कम जानका उसकी खोज मिला और अपने लिये उस आयुधको पाकर आरम्भ को। दुइतापूर्वक उत्तम ब्रतका भगवान् विष्णु भी अत्यन्त प्रसन्न एवं परम

ऋषियोंने पूछा—शिवके वे सहस्र नाम बी, उसका यथार्थरूपसे प्रतिपादन कीजिये।

कीन-कौन हैं, बताइये, जिनसे संतुष्ट होकर शुद्ध अन्तःकरणवाले उन मुनियोंकी महेश्वरने श्रीहरिको चक्र प्रदान किया था ? वैसी बात सुनकर सुतने शिवके चरणारविन्दों-उन नामोंके पाहातयका भी वर्णन कीजिये। का चिन्नन करके इस प्रकार कहना श्रीविष्णुके ऊपर शंकरजीकी जैसी कृपा हुई आरम्भ किया। (अध्याय ३४)

सारतत्व संचिदानन्द्रमय ब्रह्मकी साकार मृति,

१७ कपाडी—हाधमें कपाल धारण करनेवाले,

१८ नीलकोडित:—(गरेंप्रे) नील और (शेष

## भगवान् विष्णुद्वारा पठित शिवसहस्रनाम-स्तोत्र

विश्वका भरण-पोपण करनेवाले श्रीविष्णुके महादेव: महान् देवता ब्रह्मादिकोंके भी भी ईश्वर, १६ नेदानासारसंदोह:—वेदान्तके पूजनीय, ३२ पट्:—सब कुछ करनेमें समर्थ

श्रुपतां मो ऋषिश्रेष्टा येन तुष्टो महेचरः। तरहं कथयान्यदा शैवं नामसहस्रकम्॥ १॥ मूतनी बोले—मुनिवरो ! सुनो, जिससे महेश्वर संतुष्ट होते हैं, यह शिवसहस्रवाम-स्त्रीत्र आज तुम सबको सुना रहा है।। १।। न्त्रयाम् नत्त्व शिलो हरो मृद्रो हदः पुष्करः पुष्पलोचनः। अर्थिगम्यः सत्त्राचारः दार्तः दान्मुम्हिश्यः॥२॥ भगवान् विष्णुने कहा—१ विषय — कल्याणस्वरूप, २ हर:—भक्तीके पाप-लाप हर लेनेवाले, ३ मृड:—सुसादाता, ४ म्ड:— दुःस दूर करनेवाले, ५ पुष्करः—आकाश-स्वरूप, ६ पुणलीवनः—पुणके समान खिले हुए नेप्रवाले, ७ अधितम्यः— प्रार्थियोको प्राप्त होनेवाले, ८ सदानार:—श्रेष्ठ आचरणवाले,

९ शर्वः — संहारकारी, १० शम्बः — कल्याण-

चन्द्रापीतक्षन्त्रमीतिविषं विश्वम्मरेशरः ।

अङ्गोपे) त्येहित वर्णवाले ॥ ५ ॥ प्यान पारोज्यस्थितो योगिनता गणेशसः । ामपुर्विते चनुर्विस्वयमस्यर्गसाधनः 11.8.11 १९ व्यानाधारः—ध्यानके आधार, २० अपरिच्छेत:—देश, काल और वस्तुकी सीघासं अविधाज्य, २१ गीरोधर्स—गीरी अर्थात् पार्वतीजीके पति, २२ गणेशरः-प्रमधनणोके स्वामी, २३ अष्टमृतिः—जल, अग्नि, बाबु, आकाञ्च, सूर्य, चन्द्रमा, पृथ्वी और वजमान-इन आठ स्वर्पावाले, २४ विश्व-मृहि —अखिल ब्रह्मण्डमय विराद पुरुष, २५ विवर्शसर्गसाधक — धर्म, अर्थ, काम तथा खर्गकी प्राप्ति करानेवाले ॥ ४ ॥ आनगम्यो दृहप्रतो देवदेवश्विस्रोचनः। निकेतन, ११ महेश्वरः - महान् ईश्वर ॥ २ ॥ वामदेशी पहादेश: पट्ट: परिकृषी दृव:॥५॥ २६ जनगम्यः — ज्ञानसे ही अनुभवमें थेदानसरसंदोधः कपाली नीललोहितः॥३॥ आनेके खोग्य, २७ दृहप्रज्ञः—सुस्थिर १२ चन्द्रापीडः - चन्द्रमाको द्विरोभूषणके बुद्धिवाले, २८ देवदेवः -- देवताओंके भी रूपमें धारण करनेवाले, १३ चन्द्रमीलिः— आराध्य, २९ विलोचनः—सूर्य, चन्द्रमा और सिरपर चन्द्रमाका मुकुट धारण करनेवाले, अग्निक्रय तीन नेब्रोबाले, ३० वागदेव:— १४ विक्षम्—सर्वस्वरूप, १५ विक्षममेश्वरः— लोकके विपरीत स्वधाववाले देवता, ३१

 संक्षित दिक्क्याण + 490 

सर्वप्रमाणसंबार्दः वृष्णद्वो वृष्णाहनः ॥ ६ ॥ मायामय असुरपुराका दमन करनेवारे ॥ ८ ॥

वाणीके अधिपति, ३८ शुनिसतनः पवित्र

संवादी—सम्पूर्ण प्रपाणीमें सामझस्ट स्थापित करनेवाले, ४० गुगङ्क अपनी प्रकृष्ट महिमामें स्थित रहनेवाले,

बनानेवाले ॥ ६ ॥ देश भिनाको छङ्ख्या भिन्नवेगाक्षरहरः।

तमोहरो महायोगी गांधा बद्धा च धुनीत ॥ ७।। पति ॥ ५ ॥ ४२ ईशः—लापी या शासक, ४३

पिनाको—पिनाक नामक धनुष धारण करने-बाले, ४४ सस्याती—साटक पायेकी आकृतिका एक आयुध्र सारण करनेवाले. ४५ चित्ररोषः—विचित्र वेषधारी,

४६ चिरंतनः—पुराण (अनादि) पुरुषोत्तय, ४७ तमेहरः अज्ञानान्यकारको दूर करनेवाले, ४८ महायोगी—महान् योगसे सम्पन्न, ४९ गोगा— रक्षक, ५२ जहा सृष्टिकर्ता, ५१ पूर्वटः — जटाके भारसे

युक्त ॥ ७ ॥ कारकारः कृतियासा सुभगः क्रम्मात्यकः। अक्षयः पुरुषे जुष्यो दुर्वासाः पुरक्षसनः। ८ व

५२ कालकालः कालके भी काल, ५३ कृतिवासाः—गजासुरके वर्धको वस्रके रूपमें धारण करनेवाले, 🕸 सुभगः

सौभाग्यञ्चाली, ५५ प्रनय सकः— ओंकारखरूप अथवा प्रणवके वाच्यार्थ,

५६ उन्नयः — बन्धनरहितः ५७ पुरुषः

विश्वरूपो विश्वपासो बनीशः सुविसतमः। स्व्यूमे अवर्ताणं, ६० पुरशासनः —सीन

३५ लिशकपः — जगत्सवरूपः, ३६ दिव्यापुषः स्कटगुरः परमेश्री परात्यः। -विक्रमाक्षः—विकट नेत्रवाले, ३७ वागे २० - अवस्मिष्यनिवये गिरित्रो गिरिजधनः ॥ ५ । ६१ दिव्यावृक — 'पाञ्चपत' आदि दिव्य

पुरुषोंमें भी सबसे श्रेष्ठ, ३९ सर्वत्रमान- अख धारण करनेवाले, ६२ स्कन्दगुरु:-कार्तिकेचजीके पिता, ६३ परमेष्ठी—अपनी

व्यजामें वृषभका चिद्व धारण करनेवाले, ६४ परात्यः— कारणके भी कारण, ४१ वृगवाहनः वृत्रभ या धर्मको वाहन ६५ अन्दरियध्यनिधनः आदि, मध्य और अन्तसं रहित, ६६ गिरोश-केलासके अधिपति, ६७ विद्वाधवः—पार्वतीके

> इनेस्क्यु शॉकरतं श्लेकवर्णीतमो मृद् क्वाधिकेक करेक्ट्रो नीतकातः परक्षकी । १० H ६८ पुलेखम् —कुत्रेरको अपना बन्ध

> (मित्र) पाननेवाले, ६९ श्रीवरण्डः— इयाममुख्यासं सुशोधित कण्डवाते, लेक्नगीरगः—समस्त स्त्रेको और वर्णासे ब्रेष्ट, अर मुद्र – कोमल स्वभाववाले, ७२

समाधिवयः — समाधि अथवा चित्तवृतियोके

निरोधमे अनुभवमें आनेबोग्य, ७३ कोटफी —

धनुर्धर, ७४ नीलकण्डः— कण्ठमें

हालाइल विषका नील चिह्न धारण करनेवाले, ७५ पश्चमी—परशुधारी ॥ १० ॥ विशालको मुगव्ययः सुरेशः सूर्यतापनः।

धर्मधाय समर्थनं भगवान् भगनेत्रभित्। ११ । ७६ चित्रालानः — बड़े-बड़े नेत्रोबाले, ७७

मुगन्यायः — जनमें ब्याध या किरातके रूपमें प्रकट हो शुकरके ऊपर बाण चलानेवाले, ७८ सुरेशः — देवताओके स्वामी, ७९ सूर्यतापनः —

सुर्यको भी दण्ड देनेवाले, ८० धर्मधाम-

» कोटिस्डमंदिता \*

धर्मके आञ्चप, ८१ क्षमारोजन्—क्षमाके उतारनेवाले, १०३ गोपति:- स्वर्ग, पृथ्वी, उत्पत्ति-स्थान, ८२ मगवान्—सभ्यूर्ण ऐखर्च, प्रज्ञु, वाणी, किरण, इन्द्रिय और जलके धर्म, यश, श्री, ज्ञान तथा वैराम्बके आश्रय, स्वामी, १०४ गोहा—रक्षक, १०५ ८३ भगरेत्राधत्— भगदेवताके नैत्रका भेदन अनगन्यः— तत्त्वज्ञानके हारा ज्ञानस्वरूपसे ही करनेवाले ॥ ४४ ॥ जाननेवोच्यः १०६ परातनः—सबसे पराने. करनेवाले ॥ ११ ॥ त्रथः पशुप्रतिसाक्ष्यः पियणकः परंतपः। १०७ मीतिः न्याय-स्वरूपः, १०८ सुनीतिः-रात्व दगकरो इक्षः कपर्दो कामशासनः ॥ १२ ॥ उत्तमः नीतिवास्ते, १०९ गुद्धान्यः विशुद्ध ८४ उगः — संहारकालमें भयंकर रूप आत्मस्यरूप, ११० सोमः — उमासहित, धारण करनेवाले, ८५ पर्शातः—मायारूपमे १११ सोगातः—चन्द्रमापर प्रेमे रखनेवाले, बैधे हुए पाशबद्ध पशुओं (जीवां)को तत्त्वज्ञानके हारा मुक्त करके यचार्थकपसे उनका पालन करनेवाले, ८६ तक्ये -गरुद्दस्य, ८७ प्रिपमकः— धक्तांसे प्रेय करनेयाले, ८८ परतपः—अनुता रखने-वार्लिको संताप देनेवारो, ८९ दाल—दानी, ९० दयावतः—द्यानिधान अधवा कृता ९६ मूह्यः—इन्द्रियातीत एवं सर्वव्यापी, वालक ॥ १५ ॥ ९६ इमञानस्थः इमञानभूमिमे विश्लाम अजारञानुस्योकः सम्बार्था इष्टरणहरूः।

भोजपोऽप्रातः भौन्यो भदातेता महायुविः। तत्तेवयोऽभृतयदोऽप्रमयश् सुधापतिः । १५॥ ११३ होनय —सोमपान करनेवाले अथवा सोमनायरूपसे चन्द्रमाके पालक, ११४ अमृतपः — समाधिके द्वारा स्वरूपभूत अपृतका आखादन करनेवाले, करनेवाले, ९१ दक्ष:—कुशल, ६२ कगर्दी— ११५ सैन्य:—बक्तीके लिये सीम्यरूपधारी, जहाजूटभारी, ५३ कामशासर —कामदेवका ११६ महातेज — महान् तेजसे सम्पन्न, इम्प्रामनिल्यः सूक्ष्यः इनकानस्यो महेसरः। ११८ तेजोपयः—प्रकाशस्त्रस्यः, ११९ रवेक्फर्ता मृगपतिर्महाकर्त पर्वविधि ॥ २३ ॥ अमृतस्यः — अमृतस्यः , १२८ असमयः — १४ २मशानिकपः— इज्रज्ञानवासी, अञ्चलप, १२१ सुधापतः— अमृतके करनेवाले, १७ महेशर — महान् ईश्वर या राज्यको वेदकाः सुक्रवरः सनातनः॥१५॥ परमेश्वर, १८ लोककर्ण जगत्की सृष्टि १२२ अज्ञतात्रयु — जिनके मनमे कभी करनेवाले, १९ मृगपतिः—मृगके पालक या किसीके प्रति शतुभाव नहीं पैदा हुआ, ऐसे पशुपति, १०० महाकर्ता—विराद् ब्रह्माण्डकी समवडीं, १२३ अलोक —प्रकाशसक्ष, सृष्टि करनेके समय महान् कर्तृत्वसे सम्पन्न, १२४ सम्पाव्यः— सम्पाननीय, १२५ १०१ फ्रोपियः - धवरोगका निवारण करनेके हव्यवस्त - अग्निस्वरूप, १२६ लेककरः-लिसे महान् ओवधिकप ॥ १३ ॥ जगत्के स्नष्टा, १२७ वेदकरः—वैदेकि प्रकट ततारे गोपतिगो॥ जनगणः पुतनः। करनेवाले, १२८ सूनकरः—कहानादके कार्ये नीतिः सुनीतिः शुद्धात्वा लोमः सोमातः सुनी ॥ २४ ॥ **चतुर्दश माहेश्वर सूत्रोंके प्रणेता**, १२९ १०२ उत्तरः —संसार-सागरसे पार सन्तरनः —नित्यहरूपः ।। १६ ।।

जाननेयोग्य, १०६ पुरातनः—सबसे पुराने,

**११२वुकी—-आत्मानन्दसे परिपूर्ण ॥ १४ ॥** 

 संक्षिप्त दिवपुराण क 455 

महर्षिकप्रिकाचार्यो विस्टीप्रिक्षिक्षेत्रनः। पिनाकपाणिभृदेवः स्वस्तिदः त्यस्तिङ्क्युधीः॥ १७॥ १३० महर्षिकपिलाचार्यः —सांख्यशास्त्रके प्रणेता भगवान् कपिलावार्य, १३१ विश्वदीप्तिः — अपनी प्रभासे सबको प्रकाशित करनेवाले, १३२ विहोचनः—तीनों लोकोंके द्रष्टा, १३३ पिनाकपणिः—हासमें पिनाक नामक धनुष धारण करनेवाले, १३४५देनः पृथ्वीके देवता—ब्राह्मण अथवा पार्थिवरिष्टुरूप, १३५ स्वस्तिः — कल्याणदाता, १३६ व्यक्तिकृत्— कल्याणकारी, १३७ सुपी:—विद्युद १३७ सुर्यः —विञ्चढ बुद्धिवाले ॥ १७ ॥ धानुधामा धामनतः सर्वगः सर्वगःनः। नहास्तिकस्वसर्गः वार्षेत्रप्राप्यः वर्षाः । १८ । १३८ पातृधामा-विश्वकर धारण-पोषण करनेपे सपर्ध तेजवाले, १३९ भमकर-तेजकी सृष्टि करनेवाले, १४० सर्वनः— सर्वव्यापी, १४१ सर्वगीयर —सवर्षे व्याप्त, १४२ तक्क्ष्म ब्रह्माजीके उत्पादक, १४३ विश्वस्तु—जगत्के स्रष्टा, १४४ सर्गः— सृष्टिस्वरूप, १४५ व्यक्तिराधियः — कनेरके समस्त कामनाओंके अधिष्ठाता परमदेव, १६५ फूलको पसंद करनेवाले, १४६ कविः— त्रिकालदर्शी ॥ १८ ॥ शास्त्रो विशास्त्रे गोञास्त्रः डिलो भिषगनुसमः । गङ्गाप्रतोदको भन्यः पुष्कलः स्थपतिः स्थिरः ॥ १५ ॥

१४७ शासः कार्तिकेयके छोटे भाई शास्त्रस्यरूप, १४८ विशासः —स्कन्दके छोटे भाई विशासस्वरूप अधवा विशास नामक ब्रह्मि, १४९ मोशाकः वेदवाणीकी शासाओंका विस्तार करनेवाले, १५०

शियः—मङ्गलमयः, १५१ भिनगनुकाः—

भवरोगका निवारण करनेवाले बैडो

(ज्ञानियों) में सर्वश्रेष्ठ, १५२ महाप्रवोदक:—

गङ्गाके प्रवाहरूप जलको सिरपर धारण करनेवाले, १५३ भव्यः— कल्याणस्वरूप, १५४ पुष्कलः -- पूर्णतम अथवा व्यापक, १५५ स्थपतिः - ब्रह्माण्डरूपी भवनके निर्पाता (चचई), १५६ स्थिर: अचञ्चल अथवा स्थाणुरूप ॥ १९ ॥ विक्तिका विभेवात्म गृतवाहनसार्थः। बर्गचो व्यवस्था सुबोर्तिश्रिष्ठप्रसंदायः॥ २०॥ १५७ विजिताना—मनको वदामें रखनेवाले, १५८ विधेयाता—झरीर, मन और इन्द्रियोंसे अपनी इच्छाके अनुसार काम लेनेवाले, १५९ भूतवाहनसार्यथः-

कीर्तिवाले, १६३ विश्वसंदायः संदायोको काट देनेवाले ॥ २० ॥ नामदेवः कामपाले भरगेर्भुशिवविषयः। धार्माच्यो बाएरकाची कामों करका जुलागमः ॥ २१ ॥ १६४ कामदेवः — मनुष्योद्वारा अभिरूपित कामपातः सकाम भक्तोकी कामनाओंको

पाञ्चभौतिक रथ (ग्ररीर)का संवालन

कानेवाले बुद्धिस्य सार्राध, १६० सगणः--

प्रमधगणोके साथ रहनेवाले, १६१

गराकार — गणान्वसाय, १६२ सुकीतः — उत्तम

अपने श्रीअङ्गीमें घस रमानेवाले. १६७ घलप्रियः-भस्पके प्रेपी, १६८ भस्पशायी-भस्पपर ज्ञयन करनेवाले, १६९ कमी—अपने प्रिय भक्तोंको बाहनेबाले, १७० फानः परम कमनीय प्राणवल्लभस्य, १७१ वृतागमः—समस्त

पूर्ण करनेवाले, १६६ भसोद्धूलितविमहः-

तज्जञास्त्रोंके स्वधिता ॥ २१ ॥ समानतेंऽभिवृत्तात्मा धर्मपुत्रः सदाशितः। अक्रञ्बद्धतुर्वाहर्दुरावासी दुरासदः ॥ २२ ॥

१७२ समावर्तः — संसारचक्रको भली-

भौति घुमानेवाले, १७३ अनिवृत्ताला सर्वत्र असाच्यः साधुसाध्यक्ष भृत्यमर्कटरूपवृक्। विद्यमान होनेके कारण जिनका आत्वा हिल्लेखः पौराने हिपुदीवहरो बस्त्रे॥२५॥ कहींसे भी हटा नहीं है, ऐसे, १७४ धर्मपुतः—धर्म या पुण्यकी राशि, १७५ सदाशिवः — निरन्तर कल्याणकारी, १७६ अकल्मवः—पापरहित, १७७ पतुर्वाहुः—चार भुजाधारी, १७८ दृश्वासः— जिन्हें योगीजन भी बड़ी कठिनाईसे अपने प्रदयमन्दरमें बसा पाते हैं, ऐसे, १७९ दुससदः—परम दुर्जय ॥ २२ ॥ दुर्लभो दुर्गभो दुर्गः सर्वापुथविदशस्यः। अध्याक्षयोगनिकथः सुतन्तुसन्तुवर्धनः ॥ २३ ॥ १८० एलंभः—भक्तिहीन पुरुपोक्ते कठिनतासे प्राप्त होनेवाले, १८१ दुर्गयः— जिनके निकट पहुँचना किसीके स्थिप धी करनेके लिये दुर्गरूप असवा दुर्जेय, १८३ सर्वायुश्विकास्य —सम्पूर्ण अस्त्रोके प्रयोगकी कलामें कुशल, १८४ जन्मान-योगनिकवः अध्यात्मयोगर्मे स्थित, १८५ बदानेवाले ॥ २३ ॥ शुभमो लोकसारम्। जगदीशे जनर्दनः। निवासम्यानः॥ २६ ॥ शरीरवाला ॥ २४ ॥

ताध्यः—साधन-धजनपरावण सत्पुरुपोके लिये सुलम, १९७ मृत्यमकंटरूपधृक्-श्रीरामके संवक वानर हनुमानका रूप धारण करनेवाले, १५८ हिरण्यरेताः अग्निस्वरूप अथवा सुवर्णमय वीर्यवाले, १९९ पौराणः— पुराणोद्वारा प्रतिपादित, २०० रिपुजीवहर:-शतुओंके प्राण हर लेनेवाले, २०१ वली-बलझाली ॥ २५ ॥ महाहदी महागर्तः सिद्धयुन्दारविदनः । ञ्चारकर्पात्वरो क्याली महाबूतो महाविधिः । २६॥ २०२ महाहदः - परमानन्दके महान् कविन है ऐसे, १८२ दुर्गः—पाय-तायसे रक्षाः सरोवर, २०३ महागतः—महान् आकाशरूप, २०४ सिद्धवृत्यस्वन्तितः — सिद्धों और देवताओग्रस वन्तित, २०५ व्यापवर्गाभ्यः---व्याप्रवर्मको वस्रके समान धारण करनेवाले, २०६ व्याली— सर्पोको आभूगणकी भारित मुत्रपु:—सुन्दर विस्तृत जगत्-रूप तनुवाले, धारण करनेवाले, २०७ महापुत:—प्रिकालमे १८६ तत्तुवर्धनः - जगत्-रूप तन्तुको धी कभी नष्ट न होनेवाले पहाभूनस्वरूप, २०८ महानिधि — सम्रके महान् भस्मदृद्धिकरो गेश्मोजस्बै सुद्धविषदः । २४ । अनुनकोऽम्हाक्युः पञ्चनन्यः प्रभञ्जनः । १८७ शुपाङ्गः सुन्दर अङ्गोद्यास्त्रे, पञ्चवित्रजितस्त्रान्यः पासेशतः पगवरः ॥ २७ ॥ १८८ लोकसारबाही, १८९ ६०९ अमृत्रकः जिनकी आशा कभी जगदीशः—जगत्के स्वामी, १९० जनदंगः— विकल न हो ऐसे अमोपसंकल्प, २१० भक्तजनोंकी याचनाके आलम्बन, १९१ भस- अनुतवतु —जिनका कलेवर कभी नष्ट न हो शुद्धिकर — भस्मसे शुद्धिका सम्पादन करने- ऐसे—नित्यविष्ठह, २११ पाञ्चलन्यः— वाले, १९२ मेरः — सुमेरु पर्वतके सधान पाञ्चजन्य नामक इाङ्कस्वरूप, केन्द्ररूप, १९३ ओजर्स्य — तेज और बलसे २१२ प्रभड़रः — वायुखस्य अथवा सम्पन्न, १९४ शुद्धविश्रहः—निर्मेल संहारकारी, २१३ पश्चविशतितत्वरथः—प्रकृति, पहत्तन्व (बुद्धि), अहंकार, चक्षु, श्रीप्र,

१९५ असाधाः — साधन-भजनसे दूर

रहनेवाले लोगोंके लिये अलभ्य, १९६ साधु-

 संक्षित्र शिवपुराण \* 458 

प्राण, रमना, त्वक, वाक, पाणि, पायु, धनुषी धनुषेटे पुत्ररहिर्युक्तकर । पाद, उपस्थ, मन, इस्द, स्पर्श, रूप, रस, सत्य सत्यारीष्टीनो धर्माहो धर्मसाधनः॥३०॥ गम्ध, पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश—इन चौर्वास जड तच्चोसहित पनुषेदः—धनुषेदके झाता, २३६ गुणश्रीतः— पचीसर्वे चेतनतत्त्वपुरुषमें व्याप्त, २१४ परिवातः— यासकोकी इच्छा पूर्ण करनेमें कल्पवृक्षकप, २१५ परावर:-कारण-कार्यरूप ॥ २७ ॥ सुरुषः सुक्तः इते अञ्चवदनिधिन्देषः। क्यांसनपुरुषेयां शर्पाक्यस्वायाः ॥ १८ ॥ २१६ पुरुग - नित्य-निरन्तर चिन्तन करनेवाले एकनिष्ठ श्रद्धालु घत्तको सुगमतासे प्राप्त होनेवाले, २१७ मुज्जः —उत्तम जनधारी, २१८ २१० — सीर्यसम्पन्न, २१२ वडा-पेदनिधः—ब्रह्मा और वेदके प्रादुर्भावके स्थान, २२० विचि जगत्र-कवी स्वकं उत्पत्तिस्थान, २३१ वर्णवनगुरः —वर्णो और आक्षमोके गुरु (उपदेश), २२५ वर्ण-प्रहाचारी, २२३ शतुनित्—अश्रकासुर आदि शत्रुभोको जीतनेवाल, २२४ श्रुगण्यः— शहुओंको संताय देनेवाले ॥ २८ ॥ आश्रमः अपना सान्ये जान्यानपानेबरः। करनेमे कुद्रसन् ॥ ३१ ॥ २१५ आक्षम — सबके विधायस्कर, २२६ शपण:—जन्ध-मरणके कष्टका मूलोकोद करनेवाले, २२७ शामः — प्रलयकालमें प्रजाको श्रीण करनेवाले, पर्वतो अग्रवा स्थायर पदार्थकि स्वामी, २३० प्रमाणमृतः - नित्यसिद्ध प्रमाणस्य, २३१ २६३ वानुवाहनः -अपने भवसे वायुको २५८ अजिनप्रियः-भगवान् विष्णुके

प्रवाहित करनेवाले ॥ २९॥

२४४ आनटः —परमानन्दमय, २४५ दणः — बुशेको दण्ड देनेवाले अववा दण्डावरूप, २४६ दर्भावत--दुर्ताल दानवाँका दमन करनेवाले, २४७ इम — ज्यास्यक्ष्य, २४८ अभिवादाः — प्रणाच करनेयोग्य, २४५ महामायः— भाषाविद्योको भी मोहनेवाले महामायाबी, २५० विकारमीविकास्यः — संसारकी सृष्टि प्रमाणभूनो दुर्तेगः भूपमी वायुकारनः ॥ २९ ॥ वीतराम विनीतात्वा रापश्ची भूतभावनः । उपात्रकेषः प्रचान्ये विज्ञानाद्रीमध्ययः॥ ३२। २५३ योतरागः -पूर्णसया विस्ता, २५२ निनीताम — मनसे विजयशील अधवा मनको वदार्थे रहानेवाले, २५३ तपसी-२१८ जनवान् — ज्ञानी, २२९ अवरत्थाः – तपस्थापरायण, २५४ जृतभावनः — सम्पूर्ण भूतोंके उत्पादक एवं रक्षक, २५५ उन्पत्तके - पाणलोके समान क्षेप धारण दुर्जनः—कठिनतासे जाननेबोग्य, २३२ करनेवाले, २५६ प्रच्छतः—मायाके पर्देमें सुपर्णः —वेदमय सुन्दर पंखवाले, गरुडस्थ, छिपे हुए, २५० जिउन्हानः - कामविजयी,

प्रेमी ॥ ३२ ॥

२३४ धनुर्भर —पिनाकधारी, २३५

अनल कल्याणमय गुणोंकी राशि, २३७

गुणका —सङ्ग्रोकी सानि, २३८ सत्यः —

सत्यस्यरूपः, २३९ सत्यपः-सत्यपरायणः,

२४० अटीनः —दीनतासे रहित-उदार,

रहा पर्माहः—प्रमंपय विद्यहत्वाले,

अवनद्वित्तन्त्रे द्व्ये दर्गावत दमः।

अधिकारो क्यानाया विश्वासमीवदालयः ॥ १९॥

२४३ अरच्छ्ठिः—असीमित दृष्टिवाले,

अनुष्टान

२४२ धर्मसाधनः — धर्मका

करनेवाले ॥ ३० ॥

 कोटिस्डसंहिता = 450 करन्याणप्रकृतिः करुपः सर्वरक्षेकप्रजापतिः। अदिरङ्गारम्यः क्यन्तः परमान्या जगद्गुरः। तरम्भं तरको धीमान् प्रधानः प्रभुरव्ययः ॥ ३३॥ सर्वकर्मालयस्तुष्टी मङ्गल्यो मङ्गलावृतः ॥ ३६ ॥ २५९ कल्याणप्रकृतिः— कल्याणकारी १८५ आहे:—कैस्टास आदि स्वभाववाले, २६० कलाः — समर्थ, पर्यतस्यक्तप, २८६ अद्र्यालयः — कैलास और २६१ सर्वलोक्प्रजापतिः —सम्पूर्ण लोकोकी मन्दर आदि पर्वतोपर निवास करनेवाले, २८७ कानाः सबके प्रियतम, २८८ परमाना चरत्रहा परमेश्वर, प्रजाके पालक, २६२ तस्त्री—वेगदाली, २६३ तारक:-डद्धारक, २६६ धीमन्-विशुद्ध बुद्धिसे युक्त, २६५ प्रधानः— २८९ जनदगुरुः—समस्त संसारके गुरु, सबसे श्रेष्ठ, २६६ प्रमु:—सर्वसमर्थ, २९० सर्वकर्मालयः—सम्पूर्ण कर्पेकि २६७ अव्ययः— अविनाशी ॥ ३३ ॥ - आक्रयामान, २९१ तुष्टः—सदा प्रसन्न, लोकपालेऽनार्विताला करपदिः कमलेखणः । २५२ नङ्गरूपः मङ्गलकारी, वेदशासार्थतन्त्रक्षेत्रंत्रयमे निवतात्रयः ॥ ४४ ॥ २९७ मङ्गलावृतः — मङ्गलकारिणी शक्तिसे २६८ लोकपालः — समस्त लोकोकी रक्षा संयुक्त ॥ ३६ ॥ करनेवाले, २६९ अनाहितला—अन्तर्यामी महात्रपा टोर्गतचा स्वविष्ठः स्वविष्ठे प्रकः। आत्मा अथवा अवृत्य स्वरूपवाले, २०० अहःसंकाले व्यक्तिः गणनं परमं तपः॥३०॥ करुपादः — करुपके आदिकारण, २७१ - २९४ महातपा — महान् तपस्वी, २९५ कमलेक्षणः - कमलके समान नेत्रवाले, २७२ दोर्वतपः - दीर्घकालतक तप करनेवाले, वेदशासार्थतत्त्वज्ञः —वेदौ और शास्त्रोंके अर्थः २९६ स्थितप्तः —अत्यन्त स्थूल, २९७ स्थविरो एवं तत्त्वको जाननेवाले, २७३ अनियमः— प्रवः—अति प्राचीन एवं अत्यन्त स्थिर, २९८ नियन्त्रणरहित, २७४ नियतालयः — सथके अहःशेषतारः —दिन एवं संबतार आदि सुनिश्चित आश्रयस्थान ॥ ३४ ॥ काल्कपसँ स्थित, अंशकालस्थरूप, चनः सूर्यः ग्रानः नेतृत्रंगद्वो विदुम्न्सविः। २९९ व्यक्तिः— स्थापकतास्थरूप, भक्तिक्रमः पञ्चसः मुगवानार्पर्गेऽनयः॥ ३५॥ ३०० प्रमाणम्—प्रत्यक्षादि प्रमाणस्यरूपः, १७५ चन्द्र:- चन्द्रमारूपसे १०१ परमं तपः उत्कृष्ट तपाया-आह्रादकारी, २०६ सूर्यः — सत्रकी उत्पत्तिके स्वरूप ॥ ३७ ॥ हेतुभूत सूर्य, २७७ शनिः—**अनेक्षरसम्**, रोकलारकरे मन्तान्त्रयः सर्वदर्शनः । २७८ केतु: — केतु नामक पहस्वरूप, अनः सर्वेशः सिद्धो महतेश महावरः ॥ ३८ । २७९ वरातः — सुन्दर इतिरवाले, ३०२ मंतःसरकरः संबत्सर आदि २८० विद्याच्छविः - मूँगोकी-सी लाल कालविचागके उत्पादक, ३०३मनप्रत्ययः -कान्तिवाले, २८१ भक्तिवर्यः—मक्तिके द्वारा वेद आदि मन्त्रोसे प्रतीत (प्रत्यक्ष) होनेथोग्य, भक्तके बशमें होनेवाले. २८२ परवड़ा— ३०४ सर्वदर्शन:—सबके साक्षी, परमात्मा, २८३ मुगवाणार्पणः—मुगरूपधारी ३०५ अजः— अजन्मा, ३०६ सर्वेशरः— यज्ञपर बाण चलानेवाले, २८४ अन्धः — सबके ज्ञासक, ३०७ सिदः — सिद्धियोंके पापरहित ॥ ३५ ॥ आश्रय, ३०८ गहारेताः—श्रेष्ठ वीर्यवाले. tio fore the f wire room \ o. -

 संक्षित्र किवपुराण « 425 ३०५ महाबलः— प्रमथनयोकी महती सेनासे कमण्डलु धारण करनेवाले, ३३२ धन्त्री—

विनाकधारी, ३३३ अवाह्यसरगोपरः - मन सम्बन्न ॥ ३८ ॥ येगी योगो महातेजः निर्वेदः सर्वादराजः। और वाणीके अविषय ॥ ४९ ॥

वसुर्वसूधनाः सन्तः सर्वपायहर्षे हाः॥३९॥ अर्जन्दिषे महामानः अर्वाचासकतृपायः। ६१० योगी योग्य:—सुयोग्य योगी, काल्योगी प्रधानदो पहोन्साहो पहाबत:॥४२॥

३११ महानेजाः —महान् तेजसे सम्बद्धः, ३१२ ३३४ अलेन्द्रियो महामायः —इन्द्रियातीत

सिदि:-समस्त साधनोके फल, ३१३ एवं महामायाची, ३३५ सर्वाचस:-सबके

सर्वदिः—सब भूतोके आदिकारण, ३१४ वासस्थान, ५३६ यहुणयः—सारो अग्रहः—इन्द्रियोकी ग्रहणशक्तिके अविषय, पुरुषार्थीको सिद्धिके एकमात्र पार्ग,

कारण हर नामसे प्रसिद्ध ॥ ३९ ॥ उत्साह और बलसे सम्पन्न ॥ ४२ ॥

सुर्वातियोगनः श्रीकर् वेदाहरे वेदविश्वति । महाबुद्धवेदानीची भूतको पुरस्र । प्राजिकनुष्येजनं गोलाम लीकानाचे दूराकाः ॥४० ॥ विश्वादाः वेतपारं पहारातिकोऽदातिः ॥४३ ॥

सुशोधित होनेवाले, ३२० डीमर्- घटावीर्थ-अनल पराक्रपी, ३४२ भूतवारी-विभृतिस्वरूपा उमासे सप्पन्न, ३२१ केटळ:— भूतगणोंके साथ विचरनेवाले. ३४३ पूर्वर:— बेट्सप अङ्गोवाले, १२२ वेदविष्युनि - त्रिपुरसंद्वारक, ६४४ निशानरः-साप्रिये

वेदोंका विचार करनेवाले मननदील मुनि, विचरण करनेवाले, ३४५ प्रेतवारी—प्रेतीके ३२३ आजिप्यु - एकरम प्रकाशस्त्रसम्, साथ प्रमण करनेवाले, ३४६ महाशसि-३२× भोजनम्—ज्ञानियोद्धराः भोगनेथोग्य ग्रहात्ताः— अननाप्रकिः एवं श्रेष्ठ कान्तिसे

उपधोग करनेवाले, ३२६ लोकन्यः-भगवान् विश्वनाथः, १२७ दुराबरः— अजिसेन्द्रिय पुरुषोद्वारा जिनकी आराधना

अत्यन्त कठिन है, ऐसे ॥ ४० ॥ अपृतः शब्दः शासी बागहमः प्रतरवान् ।

कमण्डल्यां याची अवाष्ट्रमनयमं चर १४१ ॥

अमृतस्यरूप, ३२९ शाना —शान्तिपय, ३३० याणहरतः प्रतापवार्—हाथमे बाजा धारण करनेवाले प्रतापी वीर, ३३१ कमच्छ्याः-

३१५ वस् —सम्र मुलोके वासस्थान, ३३० जालवोगी –प्ररूपके समय सम्रक्तो ३१६ प्रमुपनाः — उदार मनवाले, ३१७ कालरो संयुक्त करनेवाले, ३३८ पहानातः— सत्यः—सत्यस्वकृषः, ३१८ सर्वजनदरो साम्नीर शस्त्र करनेवाले अथवा अनाहत हर-समस्त पार्योका अपहरण करनेके नादसण, १३९ वर्शनातो गरावलः –महान्

३१९ मुक्कीनिकोपनः — जनम क्येनिसे ३४० महाबुद्धि —श्रेष्ट्रसुद्धिवाले, ६४१

अपनस्परूप, ३२५ गोता— युख्यस्यसे सम्पन्न ॥ ४३ ॥ आविदेशकपुः श्रीम्यन् सर्वाचर्यमनोगतिः। बायुक्ते व्यक्तम्बर्धे नियक्तमः प्रथेऽपुकः ॥ ४८ ॥

> ३४७ अनिदेश्यवपुः— अनिर्वधमीय स्वस्थाताले, ३४८ धीमन्-ऐश्वर्यवान्, ३४९ सर्वाकर्यमनेगतिः – सबके लिये अविचार्य यनोगतिवाले, ३५० वहब्रतः - बहुत्र अथवा

५२८ अन्तः असतः — सनातन सर्वत्र, ३५१ अनहभायः — वही-से-वदी माया भी जिनपर प्रभाव नहीं डाल सकती ऐसे, ३५२ निवतत्वा पनको बदामें रखनेवाले, ३५३

वनेऽप्रक —ध्व (नित्य कारण) और अध्व

३५६ सर्वज्ञास्तः—सयके ज्ञासक, ३५७ मुलाबियः —नुस्पके प्रेमी, ३५८ नित्र-नृत्यः — प्रतिदिन ताण्डव नृत्य करनेवाले, ३५९ प्रवाशाना— प्रकासक्य, ३६० वेनेवारे ॥ ४५ ॥ ३६१ स्पश्चारः-अकारत्य स्पष्ट शंसारभागरसे पार होनेके लिये नीकारूप, ओहरिस्वरूप ॥ ४८ ॥ होनेवाले ॥ ४६ ॥ निरन्तर सरण करनेवाले मक्तोंके लिये अपने चळार्थ स्वरूपको छिपाये सुगमतासे प्राप्त होनेयोग्य, ३०३ सारतोपर - रखनेवाले ॥ ४९ ॥

426 मंक्सित शिवपुराण + करणं कारणं कर्ता सर्वेवश्यविमोचनः। ४१८ शिवालयः—भगवती शिवाके व्यवसायो व्यवस्थानः स्थानदो नगदादिकः ॥ ५० ॥ आश्रय ॥ ५२ ॥ ३९५ करणम् संसारको उत्पत्तिके ळल्बित्ये महाचार्यातमाञ्चर्यधरः सगः। सबसे बड़े साधन, ३९६ कारणम् जगत्के अभित्यः स्वारणः सुवारणः सुधारतिः॥ ५३॥ उपादान और निमित्त कारण, ३९७ कर्त ४१९ वालकिल्य:— वालखिल्य सबके रव्ययता, ३९८ सर्ववस्त्रियोचनः ऋषिरूप, ४२० महाचापः महान् धनुर्धर, सम्पूर्ण बन्धनोंसे बुझनेवाले, ४२१ तिव्यंशः सूर्यरूप, ४२२ वधिरः — १९९ व्यवसायः—निश्चपात्मक ज्ञानस्थरूप, लीकिक विषयोकी वर्जा न सुननेवाले, ४०० व्यवस्थानः—सम्पूर्ण जनतस्की व्यवस्था ४२३ वागः— आकाशचारी, ४२४ करनेवाले, ४०१ रधनदः सुव आदि अधिनामः—परम सुन्दर, ४२५ सुशरणः— मत्तोंको अक्विल स्थिति प्रदान कर देनेवाले, सबके लिये सुन्दर आश्रयरूप, ४२६ ४०२ जगदादिकः —हिरण्यगर्भरूपसे जगत्के सुत्रहण्य —झाहाणोंके परम हितेषी, ४२७ गुरुदो लिलतोऽभेदो मान्यञ्चाऽऽलाति संस्थिताः। मण्यानवीदायो गोमान्यियमः सर्वसाधनः। वरिश्यो वीरमतो वीवसनविश्वियद् ॥ ५१ ॥ तन्त्रन्त्रश्चो विश्वदेतः सारः संसारकाम्युत् ॥ ५४ ॥ ४०३ गुरुदः — श्रेष्ठः वस्तु प्रदान ४२८ मधवान् कीविकः — कुविकवंशीय करनेवाले अथवा जिज्ञासुओंको गुरुकी इन्द्रसम्बद्ध, ४२९ गोमान्—प्रकाशकिरणीसे प्राप्ति करानेवाले, ४०४ त्वल्तः —सुन्दर युक्त, ४३० विरामः — समझ प्राणियोके स्यरूपवाले, ४०५ अभेदः—भेदरहित, रूचके स्वान, ४३१ सर्गसधनः—समस्त ४०६ भावात्माऽऽत्यनि संस्थितः सत्तवस्य कामनाओको सिद्ध करनेवाले, ४३२ आत्मामें प्रतिष्ठित, ४०७ व्हिश्चर ल्लाहास:—स्वस्टाये तीसरा नेत्र धारण वीरशिरोमणि, ४५८ वॉरमड:—वीरमद करनेवाले, ४३३ विश्वरेह:—जगत्स्वरूप, नामक गणाध्यक्ष, ४०९ वीरासनविधिः — ४३४ सारः —सारतस्वस्य, ४३५ संसार वीरासनसे बैठनेवाले, ४१० विराद — करपूर्—संसारवारको धारण वीरवृद्धामित्रवेता चिदाननी नदीधरः। अनोकरण्डो मध्यस्वो दिरण्यो बहावर्णसी। आश्चार्यक्रम्यूली व शिविवेष्टः शिव्यालयः ॥ ५२ ॥ स्टमार्थः पर्ये पार्थं अध्यये व्यामलीवनः ॥ ५५॥ ४११ वीरचूरामणि: —वीरोमें क्षेष्ट, ४३६ अमोग्रदण्ड: —जिनका दण्ड कभी ४१२ वेसा—बिहान, ४१३ विदानकः— व्यर्थ नहीं जाता है, ऐसे, ४३७ मध्याधः— विज्ञानानन्दस्वरूप, ४१४ नदीधरः— मस्तकपर उदासीन, ४३८ हिरण्यः— सुवर्ण अथवा गङ्गाजीको धारण करनेवाले, ४१५ तेज:स्वरूप, ४३९ अहावर्चरहे—ब्रह्मातेजसे आज्ञाधारः — आज्ञाका पालन करनेवाले, सम्पन्न, ४४० परमार्थः — मोक्षरूप उन्कृष्ट ४१६ विश्लो— विश्वस्थानी, ४१७ अर्थकी प्राप्ति करानेवाले, ४४१ परो गायी— शिपिविष्टः तेजोमयी किरणोसे व्याप्त, महामायायी, ४४२ शम्बः कल्पाणप्रद,

४४३ व्याप्रलोचनः — व्याप्रके समान भवानक मुर्निश्चतरूपसे कल्याणकारी, नेत्रोंबाले ॥ ५५ ॥ रोपर्वितेषकः स्कन्दः शास्त्र वैद्यस्त्वे वयः॥ ५६॥ पादन हैं, ऐसे ॥ ५८॥

४४४ ग्रेनि:—दीप्रिक्रपः, ४४५ दृश्यक लेखनहो ध्येको दुःलालाशनः।

निर्मात:- न्रह्मस्वरूप, ४४६ सर्वन्युः - उत्तरनो दुव्यनेतः विष्ठेचे दुसाहेऽपणः ॥ ५१ ॥ खलोंकमें बन्दुके समान सुखर, ४४० ४६० दुरश्रवा सर्वव्यापी होनेके यानस्तति:—वाणीके अधियति, ४४८ कारण दूरकी बात भी सुन लेनेवाले, अहपंतिः—दिनके स्वामी सूर्यरूप, ४६८ विश्वसङ — भक्तजनीके सथ ४४९ रवि: —समस्त स्त्रोका शोपण अपराधीको कृपापूर्वक सह लेनेवाले, करनेवाले, ४५० विरोजनः — विविध प्रकारसे ४६५ ध्येवः — ध्यान करनेयोग्य, ४५० दुःसप्र-प्रकाश फैलानेवाले, ४५१ सन्दः—स्वामी नाइनः—विनान करनेवात्रमे सुरे स्वप्नीका कार्तिकेयरूप, ४५२ शासा कैनलतो यन: — नाश करनेवाले, ४७१ उत्तरण: —संसार-सबपर शासन करनेवाले सूर्यकुमार सागरक्षे पार उतारनेवाले, ४७२ दुक्तांता-

यम ॥ ५६ ॥

४५३ युकिरप्रतकोर्ति - अष्टाहुयोग-ध्यक्षप तथा कर्ध्यक्षेकमें फैली हुई कीर्तिसे युक्त, ४५४ सानुवराः—भक्तजनीयर प्रेम रसानेवाले, ४५५ पंजयः—दूसरोपर विजय पानेवाले, ४५६ कैलासनियतिः कैलासके स्वामी, ४५० कल-कमनीय अधवा कान्तिमान्, ४५८ स्त्रिता—समस्त जगतुको उत्पन्न करनेवाले, ४५९ राष्ट्रशेचनः —सुर्यस्य नेत्रवाले ॥ ५७ ॥

विद्रसन्ते जीतपयो विश्वयसीनिकारतः। गिरवे नियतकल्याणः पुण्यन्तवणगरितनः। ५८॥ ४६० विद्वनमः —विद्यानीमें सर्वक्रेष्ट्र, परम

बिह्नान्, ४६१ त्रीतभय — सब प्रकारके भयसे रहित, ४६२ विश्वमती— जगत्का भरण- वनने जननगर्धः प्रीतिनवीतिमाननः। पोषण करनेवाले, ४६३ अनिवारितः —जिन्हें यानसः कश्यते मानुसीते सीमपराक्रमः ॥ ६१ । कोई रोक नहीं सकता ऐसे, ४६४ निन्यः— ४८४ कराः—प्राणिमात्रको जन्म

४६६ पुष्पञ्चनकोर्तनः - जिनके नाम, गुण, र्रायार्पर्रकः सर्व-पुर्णचन्यांतररपितः। महिमा और स्वरूपके अवण तथा कीर्तन परम

पापीका नाच करनेवाले, ४७३ विशेष-पुरितराक्षरावीतिक सानुसारः परेजवः। जाननेके घोग्यः, ४८० दुसरहः - जिनके बेसकी कैतास्थाधिपतिः गानाः संविक्षः र्वाणांचनः ॥ ५० ॥ सङ्घन करना दूसरोके लिये अत्यना कठिन है, ऐसे, ४७५ अभय — संसारबनानसे रहित

> भववा अजन्मा ॥ ५९ ॥ अन्बद्धिर्भुर्पयो लक्ष्मीः क्रिसीटी बिद्रशाधिपः। विकारित विकास स्थापे श्वितकृद ॥ ६० ॥

> ४०६ अनादि:—जिनका कोई आदि नहीं है. ऐसे सबके कारणस्वरूप, ४७७ पृथी लक्ष्य:- चूलांक और भूवलांककी शोभा. ४७८ किरोरी-- पुक्रदशारी,

> ४७९ विदश्तिप — देवताओंके स्वामी, ४८० विद्यांत — जगतक रक्षक. ४८१ विश्वकर्ता—संसारकी सृष्टि करनेवाले,

४८२ स्वीर: - श्रेष्ठ चीर, ४८३ स्विग्रहाद:-सन्दर कानुबंद धारण करनेवाले ॥ ६० ॥

सत्यस्थरूप, ४६५ नियतकरचार - देनेवाले, ४८५ वनवन्यादिः - जन्म लेने-

 संक्षित्र दिवयुराधा क 430 वालोंके जन्मके मूल कारण, पञ्चवज्ञसमुत्यतिर्विश्वेशो किमलोदयः। ४८६ प्रीतिमान्—प्रसन्न, ४८७ नीटिमान्— आपबोजिस्नयनो बसलो भक्तलेकपृक् ॥ ६४ ॥ सदा नीतिपरायण, ४८८ घवः— सबके ५०९ पञ्चवहसमृत्यनिः— पञ्च स्वामी, ४८९ वसिष्टः —मन और इन्द्रियोंको महायज्ञोंकी उत्पत्तिके हेतु, ५१० विश्वेशः — अत्यन्त बदामें रखनेबाले अथवा वसिष्ठ विश्वनाथ, ५११ विमलोदयः—निर्मल अम्युदयकी प्राप्ति करानेवाले

ऋषिरूप, ४९० करयपः—द्रष्टा अववा कञ्चप मुनिरूप, ४९१ भन्ः — प्रकाशमान

अथवा सूर्यरूप, ४९२ गीम — सूष्ट्रोको भय देनेवाले, ४९३ प्रोमध्यकमः अतिहाय वसालः—मक्तोंके प्रति वास्सस्य-क्षेत्रसे

भयदायक पराक्रमसे युक्त ॥ ६१ ॥ युक्त, ५१५ भक्तलेकपृक् पक्तजनोंके प्रणतः सत्यवायाये महाकोशो महाधनः। आञ्चयः। ६४॥

जनाधियो धतादेवः स्कळ्यममणस्यः ॥ ६२ ॥ गायत्रोवल्लमः प्रशृतिधावातः प्रभावरः । ४९४ प्रणवः — ओकारस्वरूप, ४९५ शिलुनिस्तः समाद सूचेणः सुरहतुता॥६५॥ सत्पथाबार:—सत्पुरुवोके मार्गवर

चलनेवाले, ४९६ महाकोशः—अन्नमसादि प्रेमी, ५१७ प्रोशः—ऊँचे शरीरवाले, ५१८ पाँजों कोशोंको अपने भीतर धारण करनेके कारण महाकोशस्य, ४९७ महाधनः—

अपरिमिन ऐश्वर्यवाले अथवा कुथेरको भी धन देनेके कारण महायनवान, ४९८ जन्माध्य — जन्म (उत्पादन) रूपी कार्यक अध्यक्ष ब्रह्मा, ४९९ महादेव:—सर्वात्रहरू

देखतर, ५०० सक्छामगपारमः — समस्त शास्त्रीके प्रारंगत विद्वान् ॥ ६२ ॥ तला तलाविदेकात्म विकृषिक्षियपूर्णः । साध-वितासपुर्वोतिराज्यक्षेतिरपञ्चातः ॥ १६ ॥

अर्भित्रीहरण ऐसर्यज्ञनगृत्कृत्रश्रीतथः ॥ ६३ ॥ ५०१ तला - यथार्थ तत्वरूप, ५०२ तत्वजिन्—यथार्थ तत्त्वको पूर्णतया

जाननेवाले, ५३३ एकाला-अद्वितीय करनेवाले चन्द्रमारूप, ५२६ विगतन्वर:-आत्मरूप, ५०४ विशु:—सर्वत्र व्यापक, चिन्तारहित, ५२७ खर्यञ्चीतिस्तनुज्योतिः— ५०५ विश्वनूषणः सम्पूर्ण जगत्को उत्तम अपने ही प्रकाशसे प्रकाशित होनेवाले

गुणोंसे विभूषित करनेवाले, ५०६ ऋषिः— सूक्ष्मन्योतिःस्वरूप, ५२८ आत्मन्योतिः— मन्तद्रष्टा, ५०० ब्रह्मणः ब्रह्मवेता, अपने स्वरूपभूत ज्ञानकी प्रभासे ५०८ ऐशर्यजनगर्युजरातिमः — ऐश्चर्य, जन्म, प्रकाशित, ५२९ अचळलः — सञ्चलतासे

धर्मकृष, ५१२ आक्रायोतिः— स्वयम् , ५१३ अनायत्तः - आदि-अन्तसे रहित, ५१४

५१६ गायतीवलसभा — गायत्रीमन्त्रके विश्वनासः सम्पूर्णं जगतके आचासस्थान, ५११ प्राप्तका:-सूर्यकाप, ५२० जिल्हा:-बाररकस्थ्य, ५२१ गिरिस्तः —केस्टास पर्वतपर रमण करनेवाले, ५२२ समाद-देवेशरीके

भी ईपार, ५२३ सुपेणः सुरशत्रुतः — प्रमचगणोंकी सुन्दर सेनासे युक्त तथा देवशत्रओका संहार करनेवाले ॥ ६५ ॥ अमोपोऽरिप्तनेमिश्च कुमुदो विगतन्त्रयः।

५२४ अपोबोऽरिष्टनेषिः— अपोध संकल्पवाले महर्षि कड्यपरूप, ५२५ कुम्टः-धृतलको आहाद प्रदान

पुण्यदर्शनः – पुण्यजनक दर्शनवाले अधवा जगाँठील सगतः कृताः कृतासामः ॥ ७२ ॥ पुरुषसे ही जिनका दर्शन होता है. ५६५ वदागर्थ — सहा जिनके गर्भस्य ऐसे ॥ ६८ ॥ उद्यापकीर्तिरुद्योगी सर्वाभी सदसन्ययः । नक्षत्रमास्त्रे नाकेदाः स्वाध्यन्त्रम्यात्रम् ॥ ६९ ॥ वृषभको उत्पन्न करनेके लिये धेनुस्वरूप, ५४३ उदारकोतिः—उत्तय कीर्तिचाले, ५६८ धनागाः—धनकी प्राप्ति करानेवाले, ५७४ उद्योगी- उद्योगशील, ५४५ सद्योगी-श्रेष्ठ धोगी, ५४६ सदसम्बनः—सदसत्त्वरूप, ५६२ जगडितेची—समस्त संसारका हित

संधारकारी ॥ ६० ॥

जाहनेवाले, ५३० सुगतः—उत्तम ज्ञानसे ५४७ नक्षत्रमाली—नक्षत्रोंकी बालासे सम्पन्न अथवा बुद्धस्तरूप, ५७१ कुमारः — अरुकृत आकाशरूप, ५४८ गाँका-स्वर्गके स्वामी, ५४९ स्वाधिष्ठानगराञ्चयः — कार्तिकेयस्त्रयः, ५७२ कुरालगमः-खाधिष्ठान चक्रके आक्रय ॥ ६९ ॥ कल्याणदाता ॥ ७२ ॥

प्रित्रः प्रापदारो च मणिपूरो नमोगतिः। हिरण्यवाचे ज्योतिभाजानाभृतरते भ्यनिः। ुत्पुण्डरीकमासीनः शक्तः वान्तो कृषकपिः ॥ ७० ॥ अरागो नवनागरो विद्यामित्रो पतेशरः ॥ ७३ ॥

 संक्षिप्र शिक्युत्रण ० 497 ५७३ हिरण्यवर्णी ज्योतिष्मान् सुवर्णके आअपूर्णकटोक्रीजांनमृर्तिर्गतायसः समान गौर वर्णवाले तथा तेजावी, लोचकंगश्रणोवींग्रहण्डः सत्यपराक्रमः। ७६॥ ५१४ आतामः — स्वयाम् ब्रह्मा, ५९५ ५७४ नानाभूतरतः नाना प्रकारके भूतोक अनिरुद्धः—अकृण्डित गतिवाले, साथ कीडा करनेवाले, ५७५ व्यतिः— अतिः—अप्रि नामक ऋषि अथवा नादस्वस्त्य, ५७६ अरागः—आसक्तिशून्य, त्रिगुणातीत, ५९७ ज्ञानमृतिः – ज्ञानस्वरूपः, ५७७ नगनाध्यक्षः — नेत्रोमे द्रष्टास्थ्यसे ५९८ महायक्तः — महायक्तस्वी, ५९९

विद्यमान, ५०८ विश्वामितः— सम्पूर्ण जगत्के प्रति मैत्री भावना रखनेवारे मुनिखरूप, ५३९ धनेवर:—धनके स्वामी

क्येर ॥ ७३ ॥ अक्रव्योतिर्वसुधामा महाव्येतिरनुत्तमः। **करनेवा**त्वे, ६०२ सत्यपराक्रमः न्**सरो** 

मातामहो मातारेश नभस्तातागहारथुम् । ७४ ॥ पराक्रमी ॥ ७६ ॥ ५८० सहस्योतिः — ज्योतिः स्वरूपः ब्रह्मः, व्याणकस्य शतकरपः कल्पवृक्षः कल्पपः । ५८१ वस्थामा—सवर्ण और स्त्रोंक

तेजसे प्रकाशित अधवा वसुवास्वरूप, ५८२ महाज्योतिः नुतमः — सूर्य आदि ज्योतियोके प्रकाशक सर्वोत्तम महाञ्योतिःस्वरूप, ५८३ मातामहः—मानुकाओके जन्मदाता होनेके

कारण मातापह, ५८४ मातारचा नमस्मन् - इत्रणागतोकी इच्छा पूर्ण करनेके लिये आकाशमें विचरनेवाले बायुदेव, ५८५ कल्पवृक्षके समान उदार, ६०६ कलाधर:— गागहारमुक्—सर्पमय हार धारण बन्द्रकलाचारी, ६०७ अलेकरिप्णुः—

करनेवाले ॥ ७४ ॥ पुलस्यः पुलक्षेत्रमस्यो जानुसम्यः पराजाः । ६०८ अचलः — जिल्लास्त न होनेयाले, विरायस्थातिर्वाचे केरजन्मे विष्ट्रस्थायाः ॥ ७५ ॥ ५८६ पुरुत्यः - पुलस्य नामक पुनि,

५८७ पुलह:-पुलह नामक ऋषि, ५८८ आगस्य:-कुष्मजन्मा अगस्य ऋषि, ५८९ जातुकार्यः इसी नामसे प्रसिद्ध पनि,

५९० पराशाः—शक्तिके पुत्र तथा व्यासजीके पिता मुनिवर पराहार, ५९१

निरावरणनिर्वारः— आवरणद्युत्य तथा

लेकवंगव्रमो:- विश्वविख्यात वीरोमें अञ्चन्त्रच, ६०० वीरः—शुरबीर, ६०१ वन्दः प्रक्रयके समय अत्यन्त क्रोध

आंक्षियुक्तारो शिवणातिक्रमोत्रतः ॥ ७७ ॥

६०३ ल्यालाकल्यः सर्पेक आधुषणसे शृङ्कार करनेवाले, ६०४

महाकल्प — महाकल्पसंत्रक काल-स्वरूपवाले, ६०५ सल्पन्थः-

अलंकार धारण करने या करानेवाले. ६०९ रोनिष्यु — प्रकाशमान, ६१० किल्लांत्रतः — पराक्रममें बहे-बहे ॥ ७७ ॥ आयः प्रावदातिकेनी प्रवनः शिक्षिप्राधीयः।

आमस्रहोऽविधः इक्रजमाधी पादपासनः॥ ७८॥ ६११ अधु राज्यतिः—आयु तथा वाणीके स्वामी, ६१२ वेगी प्रवनः-वेगञ्चाली तथा कृदने या तैरनेवाले.

अग्निरूप ६१३ शिक्सिसर्ख्यः— अवरोधरहित, ५९२ वैरञ्यः—ब्रह्माजीके सहायकवाले, ६१४ असंस्ष्टः—निर्लेप,

पुत्र नीललोहित रुद्ध, ५९३ विष्टरश्रवाः— ६१५ अतिथः प्रेमी भक्तोंके घरपर अतिथिकी भौति उपस्थित हो उनका सत्कार विस्तृत यशवाले विष्णुस्वरूप ॥ ७५ ॥

प्रक्रण करनेवाले, ६१६ रहरूपनाची—इन्द्रका केन्न-वैद्याख-इव दो मासोसे युक्त मानमर्दन करनेयाले, ६९७ जदपासनः— वसन्तरूप, ६६७ फ्रीयः— प्रीया त्रशुस्त्रप, वृक्षोपर या वृक्षोंके नीचे आसन ६३८ नपरः – भाइपदमासरूप, लगानेवाले ॥ ७८ ॥ गस्थ्रका ४ व्यक्तहः प्रताने विश्वचीहन । करानेवाला शरकाल ॥ ८१ ॥ योजनः -प्रत्यकालमें विश्व-प्रदाण्डको अपना प्राप्त बना लेनेवाले, १२२ जम्यः— अपने योग्य नामकाले, ६२३ जगांतकामन — बुदाया आदि दोषीका निवारण करनेवाले. ६२४ लोतितास्त तन्।पात्—स्प्रेहित वर्णवासे अग्रिक्ष ॥ ७९ ॥ बुहदशी राशेगीनेः धुवतेश्माविकः किटामालयां भेवः स्वतः प्रमुख्यकः १ ८० ॥ नभोयोनः—आकाशकी उत्पत्तिके स्थान. ६२७ पुपतीकः— सुन्दर झरीरवाले, ६२८ र्तममहा- अज्ञानान्यकारनाशक. ६२९ निरायरापनः — नपनेवाले प्रीयास्य, ६३० पेप:—बादलोसे उपलक्षित वर्षामप, ६३१ मधः —सुन्दर ६३२ परपुरञ्जयः—जिपुररूप ऋतुनगरीयर विजय पानेबाले ॥ ८० ॥ सुसानिकः सुनिष्पत्रः सुर्गनः त्रितिकार्यकः ।

६२५ नुष्ट्य - विद्यार अञ्चलके, ६२६ नेशांबाल, प्रसन्ते माधके भीको नमस्यो कीववाहनः ॥ ८१ ॥ ६३३ सुवानिल: सुखदायक वायुको प्रकट करनेवाले शास्त्रालकाव, ६४४ मुनिगतः — जिसमें अभका सुन्दरस्था परिपाक होता है, वह हेमलकालकप, ६३५ सुर्रायः दिर्शारमञ्जलकः — सुगन्धित मलकानित्रसं

युक्त जिहिर ब्रह्नुरूय, ६३६ वसनो माध्यः—

वीडवाहर — धान आदिके बीजॉकी प्राप्ति पण्यो नगरिशमनो लोहिताचा समुकात्। ७९ ॥ अङ्ग्रिग गुप्रसमेवो विद्याले विश्ववाहनः। ६१८ वसुवयः - यज्ञरूपी धनमे सप्पन्न, एकः शुर्वतिविद्यसीयतो वाकस्य ॥ ८२ ॥ ६१९ प्रयम्बार - अग्निस्वरूप, ६२० प्रका - - ६४० जोद्वरा गुरू -- अद्विरा नामक ऋषि सूर्यस्थाने प्रचण्ड ताप देनेवाले, ६२१ लिंब- तवा उनके पुत्र देवगुरु बृहस्पति, ६४१ आवेगः-अविक्रमार दुर्वासा,

विमतः—निर्मातः, ६४३ विश्ववाहनः— सम्पूर्ण जगत्का निर्वाह करानेवाले, ६४४ पाउनः -पवित्र करनेवाले, ६४५ सुमति-विद्यान् - क्रम्य बुद्धियाले विद्यान, ६४६ क्षाः—तीने बेदोंक बिद्वान् अचवा तीनो बेटाके प्रशा प्रतिपादित, ६४% वस्ताहर — क्षभाग्य हिष्टु बाह्यवाले ॥ ८२ ॥ मन्त्रपुद्रदेशसः क्षेत्रकः सम्पालकः।

नमदीक्षंसन्तिपविनाले विधानस्य ॥ ८३ ॥ ६४८ यनोब्रोडरहेकमः - मन, बुद्धि और अहंकारम्बस्य, ६४९ क्षेत्रज्ञ:--आत्मा, ६५० क्षेत्रकालक -शरीरकथी क्षेत्रका पालन करनेवाले परमातमा, ६५१ जगरकि -जनद्वि नामक ऋषिरूप, १५२ वस्तियः-अन्त बलके सागर, ६५३ विगालः—अपनी जटासे गङ्गाजीके जलको टपकानेवाले, ६५४ विश्वयालयः — विश्वविख्यात गालव मुनि अववा प्रकथकालमें कालाप्रिसक्यसे

क्ष्योगेज्ञानी यक्ष भेको निःश्रेयसप्तरः। मेलो गण**नकुन्दामं दानवा**रिसीदमः ॥ ८४ ॥

जगत्को निगल जानेवाले ॥ ८३ ॥

६५५ अधोर: — स्थीन्यकायवाले, ६५६ अनुतरः—सर्वभेष्ठ, ६५७ वक्षः श्रेष्ठः— श्रेष्ठ यज्ञरूप, ६५८ वि: श्रेपास्त्रदः — कल्याणदाता,

६५९ डील:—सिस्सामय सिङ्गस्तव, ६६० मुख्ये विमानो कियानो इपर्ध दानां गुणोतमः । गगनकुन्दापः— आकाशकुन्द—चन्नमाके व्यावस्था वनावस्था नीलपीची विरापः ॥ ८८ ॥ समान गौर कान्तिवाले, ६६१ दानवरिः— वानच-सत्रु, ६६२ अस्ट्रिंग:— राजुओंका दमन संन्यासी, ६८२ विरूप:—विविध रूपवाले, करनेवाले ॥ ८४ ॥ रजनीजनकश्चारुनि दाल्यो स्लेकदाल्पधुक्। चतुर्वेदरानुभोशधनुरक्षनुर्यात्रयः ॥ ८५ ॥ ६६३ रजनोजनकशारः — सुन्दर निशाकर-स्त्य, ६६४ नि:तल्यः — निषकण्डक, ६६५ होक्शल्यपुर्-श्राकागतज्ञीके शोक-शल्पको निकालकर स्वयं धारण करनेवाले, ६६६ वतुर्वेदः — बार्त वेदकि द्वारा जाननेयोग्य, ६६७ चतुर्नादः — यारो पुरुपार्थीको प्राप्ति करानेबाले, ६६८ नतुरक्षतुर्राधयः—चतुर एवं बतुर पुरुषोके विव ॥ ८५ ॥ ६६९ आप्रायः —चेदस्वसम्य, ६७० शिवालपरूप; रूपवाले, ६७३ महारूपः — विराद्रूष्ट्रधारी, ६७४ सर्वरूपध्यायः — चा और अवर सम्पूर्ण रूपवाले ॥ ८६ ॥ गार्थानुभावको न्याची न्यापामको निरङ्गनः । सहस्रवृद्धं देवेदः सर्वद्रस्यपञ्च ॥ ८० ॥ ६७५ नायनिर्मायको नामा-न्यायकर्ता तथा न्यायशील, ६७६ न्यायगम्यः —न्याययुक्त आसरणसे प्राप्त होनेयोग्य, ६७७ निरञ्ज--निर्मल, ६७८ सहस्रमृद्धी—सहस्रो सिरवाले,

प्रस्तोंको नष्ट कर देनेबाले ॥ ८७ ॥

सबसे अष्ठ, ६८७ पित्रसाधः— पित्रस नंत्रवाले. ६८८ जनान्यक्षः— जीवमाप्रके साक्षी, ६८९ बोलग्रेय:- बीलकण्ठ, ६९० निरामयः —नीरोग ॥ ८८ ॥ सहस्रवादः राजेदाः दारण्यः सर्वशोरत्रभुक्। पदासर। परं ज्यातिः पारम्यर्थकरूपातः ॥ ८९ ॥ ६९१ सहस्रवादः — सहस्रो भुजाओस वुक, ६९२ सर्वेश:—सबके स्वामी, ६९३ क्राप्य — झामायत हितेयी, ६९४ सर्वर्शक-आहत्यंऽच सन्द्रप्रायस्थिर्वेदविश्वस्त्यः। पृत् सम्पूर्णं स्वीकोको धारण करनेवाले, वहान्यं महत्रम् तर्वालक्ष्यक्ताः । ८६ ॥ ६९५ स्थाननः कमरुके आसनपर विराजमान, १९६ में ज्योतिः— परम प्रमाप्ताय:-अक्षरसमाधाय- दिवस्त्रकथ, प्रकादावकय, ५९७ पालपर्थपराज्यत:-६७१ तीर्थदेवांशवालयः — तीर्थकि देवता और परम्परायत फलकी प्राप्ति करानेवाले ॥ ८९ ॥ ६७२ बहुमय:- अनेक उपनर्ग महागर्ग विश्वनर्गे विश्वसूगाः। पराचरके व्यादो वरणवाध महास्वतः॥ ५० ॥ ६९८ पदागर्थ — अपनी नाशिसे कपलको प्रकट करनेवाले विध्यासप, ६९९ महागर्भ — विराद् ब्रह्माण्डको गर्भमे धारण करनेके कारण महान् गर्भवाले, ७०० विद्यार्थ - सध्युर्ण जगतुको अपने उत्रसमे चारण करनेवाले, ७०१ विश्वक्षणः-- चतुर, ७०२ पगवरतः — कारण और कार्यके ज्ञाता, oos बाद — अभीष्ट वर देनेवाले, ७०४ ag, ६७२ देवेन्द्रः देवताओके स्वामी, ६८० वरुष —बरणीय अथवा ७०५ सम्बद्धः – इमरूका गर्भीर नाट रार्वशस्त्रप्रभञ्जनः--- विपक्षी योद्धाओंके सम्पूर्ण करनेवाले ॥ १० ॥

६८१ मुळ: —मुँडे हुए सिखाले

६८३ विकासः—विकामशील, ६८४ दण्डी—

दण्डवारी, ६८५ दान:—मन और इन्द्रियोंका

दमन करनेवाले, ६८६ गुणोतमः-गुणांधे

देनास्तमकृतः। वात्ये, ७२५ वजहरतः-वज्रधारी इन्द्ररूप, देवासरगृरुदेवो देवसरगहागित्री असरोके गुरुदेव एवं आराध्य, ७०७ देवसूर-नमस्कृतः —देवताओं तथा असुरोसे वन्दित, ७०८ देवासुरमहामित्रः —देवता तथा असुर दोनोंके बड़े मित्र, ७०९ देवास्प्रहेश्वरः — देवताओं और असुरोंके महान् ईश्वर ॥ ९१ ॥ देवासुरेश्वरे दिन्ही देनासूरमावश्वयः। देसदेसमयोऽजिन्हां देखदेखात्रयसम्बद्धः । १२ ॥ ७१० देवास्रेषरः —देवताओं और असरोंके शासक, ७६१ दिव्य — अल्प्रेकिक स्वरूपवाले, ७१२ देवास्ट्यास्थ्यः —देवताओं और असुरोके महान आश्रम, जरेड देवदेवमयः—देवताओंके लिये भी देवतारूप, ७१४ अनिन्यः चिलकी सीयासे परे विद्यमान, ७१५ देवदेवालसम्भवः— देवा-धिदेव ब्रह्मजीसे स्टब्स्यमें उत्पन्न ॥ ९२ ॥ सद्योगिरस्र्याची देवसिही दिवाकरः। विष्णाप्रसरश्च सर्वदेशेलभीलम् ॥ ६६ ॥ ७१६ संग्रीनिः सत्पदाश्रीकी उत्पत्तिके हेत. ७१७ अस्रव्याध-असरोका जिनाज कानेके लिये व्याधक्य, ७१८ देवसिंह:-देवताओं में श्रेष्ठ, ७१९ दिवाकरः सूर्यसम् ७२० विज्ञाप्रचरश्रेष्टः - देवताओके नायकोमे सर्वश्रेष्ठ, ७२१ सर्वदेवीतानेता — सम्पूर्ण श्रेष्ठ देवताओंके भी शिरोमणि ॥ ९३ ॥ शिवज्ञानस्तः श्रीमाव्यिकश्रीपर्वतविषः। क्यादरतः सिद्धसद्यो नरसिंहनियातनः ॥ १४ ॥ ७२२ शिवजानरतः - कल्याणमय शियतत्त्वके विचारमें सत्पर, ७२३ क्रीमान्-अणिमा आदि विभृतियोंसे सम्पन्न, ७२४ शिक्षिश्रीपर्वतिषय:-कुमार कार्तियकेयके निवासभूत श्रीशैल नामक पर्वतसे प्रेम करने- स्थित, ७४६ बोशकर्ता—बीजके उत्पादक,

देवासुराहोबरः ॥ ५६ ॥ ७२६ सिद्धखड्गः — शत्रुओंको मार गिरानेमें ७०६ ऐवासुरगृहर्देव: -- देवताओं तथा जिनको नलवार कभी असफल नहीं होती, ऐसे, ७२७ नरसिहनियातनः— शरभरूपसे नुसिंहको धराशायी करनेवाले ॥ ९४ ॥ ब्रह्मचरी खेन्द्रचारी धर्मचारी भगाधिपः। बन्दी बन्दीश्रोऽनको नग्नवत्त्वरः दाविः॥१५॥ ७२८ ब्रह्मचारी—भगवती उमाके प्रेमकी परीक्षा लेनेके लिये ब्रह्मचारीरूपसे प्रकट, ७२९ ट्रोकवरी—समस्त लोकोंमें विचरनेवाले, ७३० धर्मचारी-धर्मका आवरण करनेवाले. ७३१ धर्नाधप —धनके अधियति कुलोर, ७३२ नन्दी-जन्दी नामक गण, ७३३ नन्दीक्षः — इसी नागसे प्रसिद्ध वयम, ७३४ अनया — अन्तरहित, ७३५ नाशासकः हिमध्यर रहनेका वस शारण करनेवाले, ७३६ श्रविः—नित्यश्रुत् ॥ १५ ॥ िकान्यक सराध्यको योगाध्यक्षी युगावहः। साधमां भागीतः सार्गसारः स्वरमयसानः ॥ ५६ ॥ अक्ष लिहान्यकः—लिङ्गरेहके दश, ०३८ सुराज्यक्षः - देवताओकं अधिपति, ७३९ योगाध्यकः — योगेश्वरः अ४० युगावदः — युगके निर्वाहक, जडर स्वधर्मा-आत्म-विचारक्य धर्ममें स्थित अथवा स्वधर्म-परायण, अरु त्यर्गतः — स्वर्गलोकमें स्थित, ७४३ सर्गस्यः स्वर्गलोकमें जिनके यशका गान किया जाता है, ऐसे, ७४४ करमयस्थनः — सात प्रकारके स्थरोसे युक्त ध्वनिवाले ॥ १६ ॥ बाणाध्यक्षी बीजवर्जा धर्मकद्धमंसन्भवः। द्व्योऽलोघोऽधीवन्त्रस्ः सर्वभृतमहेश्वरः ॥ १७ ॥ ७४५ बगाध्यक्षः—**बाणास्**रके स्वामी अश्ववा बाणिलङ्क नम्दिश्वरमे अधिदेवतारूपसे

495 संक्षिप्त शिकपुराण \* ७४७ धर्मकृद्धर्मसम्भवः—धर्मके पालक और रहित, ७७१ सक्लाधारः—सबके आधार, उत्पादक, ७४८ दम्मः—मायामयरूपधारी, ७७२ पाणुरापः— श्रेत कान्तिवाले, ७४९ अलोभः— लोभरहित, ७५० ७७३ मृहो नटः—सुखदायक अर्थनिन्छम्। — सबके प्रयोजनको जाननेवाले नाण्डवनुत्यकारी ॥ १०० ॥ कल्याणनिकेतन ज्ञित, ७५१ पूर्णः पूर्ववता पुण्यः सुकुमतः सुलोचनः। सर्वभृतमहेश्वरः—सम्पूर्ण प्राणियोके सामगेर्वाप्योऽकृतः पुण्यकीर्तिरनामयः ॥ १०१ ॥ परमेश्वर ॥ ९७ ॥ ७७४ पूर्णः — सर्वन्यापी परव्रहा परमात्मा, ७७५ पूर्विता—भक्तोंकी इमशानीनलयस्थ्यक्षः सेतुरप्रतिपाकृतिः । लेकोत्तरसुवालोकस्थानको नागपुषमा ॥ ९८ ॥ अभिलाबा पूर्ण करनेवाले, ७७६ पुण्यः— ७५२ इमहाननिलयः - इमझानवासी, घरम पवित्र, ७७७ सुकुमार:—सुन्दर कुमार हैं ७५३ त्रासः — त्रिनेत्रधारी, ७५४ सेतुः — जिनके, ऐसे, ७७८ सुलोचनः—सुन्दर धर्ममर्यादाके पालक, ७५५ अप्रतिमार्कातः — नेजवाले, ७७९ सामगयप्रियः—सामगानके अनुपम सपवाले, ७५६ लोकोत्तरसुव्यलोकः— प्रेमी, ७८० व्स्कृर:— कुरतारहित, ७८१ अलेकिक एवं सुस्पष्ट प्रकाशसे युक्त, ७५७ पुञ्चलीतिः—पवित्र कीर्तिवाले, ७८२ त्रम्बकः — त्रिनेत्रधारी अयवा त्र्यम्बक नायक अन्तपयः -- रोग-शोकसे रहित ॥ १०१ ॥ ज्योतिर्लिङ्गः, ७५८ नामभूषणः नामकारसे मनोनवस्तीर्वकरे जटिलो जीवितेबरः। विभूषित ॥ १८ ॥ र्वविकत्तकरो निःयो बसुरेता वसुप्रदः॥ १०२॥ अञ्चलप्रिमंगदेची जिल्लाकारपालनः। ७८३ मनोजवः— मनके समान हीनदोषीऽक्षायगुष्ये दक्षारि पुषदच्चमित्॥ ९९ ॥ वेगझाली, ७८४ वीर्थकर —तीर्थकि निर्माता, ७५९ असकारि —अन्यकासुरका वध ७८५ वटिल्य — जटाधारी, ७८६ जीवितेसरः — करनेवाले, ७६० महादेवी दक्षके यहका सरके प्राणेश्वर, ७८७ जीवतानकरः— विध्वेस करनेवाले, ७६१ विष्णुकश्वरपातनः— प्रलयकालमें सबके जीवनका अन्त यज्ञमय विष्णुका गला काटनेवाले, ७६२ करनेवाले, ७८८ नित्यः—सनातन, ७८९ हीनदीयः —दोषरहित, ७६३ अक्षयगुणः — वसुरेताः—सुवर्णमय वीर्ववाले, ७९० अविनाशी गुणीसे सम्पन्न, ७६४ दशारि:— वसुप्रदः — धनदाता ॥ १०२ ॥ दक्षत्रोही, ७६५ पूषदन्तभित्—पूषा देवताके सद्भिः सत्वृतिः सिद्धिः सञ्ज्ञतिः खलकण्टकः । दाँत तोड़नेवाले ॥ ९९ ॥ कत्त्रभरो महाकारुभृतः सत्यपरावणः ॥ १०३॥ **न्**र्वटिः सण्डपरशुः सकलो निकलोज्ञयः। ७९९ सद्धिः - सत्पुरुषोके आश्चय, ७९२ अकालः सकलाधारः पाण्डुरामो गृहो नटः ॥ १०० ॥ सल्बि:-शुभ कर्म करनेवाले, ७९३ ७६६ धूर्जीटः —जटाके भारसे विभूषित, सिद्धि सिद्धिसम्प, ७९४ सजातिः— ७६७ सण्डपरशुः — स्विण्डत परशुकाले, ७६८ सतुरुवोंके जन्मदाता, ७९५ खलकण्टकः-सकलो निष्कलः—साकार एवं निराकार दुरोंके लिये कण्डकरूप, ७९६ परमातमा, ७६९ अनयः—पापके स्पर्शसे कलावरः—कलाधारी, ७९७ महाकालमूतः— जून्य, ५७० अकालः कालके प्रभावसे महाकाल नामक ज्योतिर्शिङ्खरूप अथवा

कालके भी काल होनेसे पहाकाल, ७९८ ८१७ व्योजियः—तेजोमय, ८१८ ल्डेजलावन्यकर्ता च छोन्होत्तरमुणालयः। आकाररहित परमात्या, ८२० जलेश्वरः— चन्द्रसंजीयनः शास्त्र-सोपनाधरूपसे करनेवारे ॥ १०० ॥ सन्त्रमाको जीवन प्रदान करनेवाले सर्वशासक दिल्वेश्वर्यसापेनेताः सर्वह्मिदरधेसाः । भव्यक्तरूपसे व्यापक, ८०३ मार्थपः-महेश्वर ॥ १०४ ॥ NY 11 404 11 वेजीयमं युविषयं लोकागमाज्ञीस्यु । आगे बढ़ानेवाले, ८१२ जणुः— अत्वन्त वयः—गरुड़ पशी ॥ १०९ ॥ सुक्ष्म, ८१३ शुनिस्मितः —पवित्र मुसकानवाले, वेक विकत कता व स्रष्टा इर्ता वार्मुगाः । दुर्भेषः —िअनपर विजय पाना अत्यन्त कठिन व्यक्तिमेयो जगन्नचो निराक्तमे बलेक्स ।

भद्रसंजीतनः शास्ता लेकगुद्धे महाधिषः ॥ १०४ ॥ अरुके स्वामी, ८२१ तुम्बतीणः — तूँबीकी वीणा ७९९ लोकलावण्यकर्ता—सब स्वेमोको बजानेवाले, ८२२ महाकोपः—संहारके समय सीन्दर्य प्रदान करनेवाले, ८०० लोकोगर- पहान् क्रोध करनेवाले, ८२३ विशोक:— सुशालयः —लोकोत्तर सुराके आक्षय, ८०१ झोकरहित, ८२४ शोकराशन —शोकका नाश शिय, ८०२ लोकगुरः —समस्त संसारमे अध्यक्तकालो देवो व्यवक्यको विश्वन्यतिः ॥ १०८ ॥ ८२५ जिलेक्य —तीनों लोकोंका पालन करनेवाले, ८२६ त्रिलोकेदाः - त्रिभुवनके लोक्षमपुर्णकनाथः कृतनः कीर्तिकृतमः। स्थामी, ८२७ सर्वशृद्धिः—सथकी शृद्धि अनक्षमोऽभरः कालः मर्लशस्त्रपूर्वा वरः ॥ १०५॥ करनेवारहे, ८२८ अधोक्षत्रः—इन्द्रियो और ८०४ लोकसभुत्रिकताथ-सम्पूर्ण उनके विषयोसे अतीत, ८२९ अव्यक्तलकानी लोकोके बन्धु एवं रक्षक, ८०५ कृतकः— देव-अव्यक्त लक्षणवाले देवता, ८३० अपकारको माननेवाले, ८०६ कीर्तभूत्व — व्यकान्यतः —स्यूलसूक्ष्मराप, ८३१ क्तम यहासे विभूषित, ८०७ अनुवयोऽकाः— किञ्चयकि —प्रजाओके पालक ॥ १०८ ॥ विनाशरहित—अविनासी, ८०८ कानाः— वरक्षेत्री वरमुख करो मानवनी पयः। प्रजापति दक्षका अस करनेवाले, ८०९ वहा विष्णु प्रजानाचे हंसे इंसर्गठर्वयः ॥ १०५ ॥ सर्वदाखभृता वर-सम्पूर्ण कासधारियोचे ८३२ व्यवीतः—श्रेष्ट स्वचाववाले, ८३३ वरगुषः— उत्तम पूर्णोबाले, ८३४ सारः— सारतत्व, ८३५ मानजनः — स्वाचिमानके धनी, शुचिमितः प्रसातका दुवेंचे दुर्तियाकः व १०६ व ८३६ वनः—सुरात्कव, ८३७ लक्षा-८१० तेजोमयो चुतियर--तेजस्यो और मुष्टिकर्ता ब्रह्मा, ८३८ विष्णुः प्रजापालः--कान्तिमान्, ८११ लोकानमध्यीः—सम्पूर्ण प्रजापालक विष्णु, ८३९ हंसः—सूर्यस्थरूप, जगत्के लिये अप्रगण्य देवता अथवा जगत्यो 🗠 ८४० हसगति:— हंसके समान चालवाले, ८४१ ८१४ प्रसम्बद्धा हर्षभरे इद्यवासे, ८१५ केलकालरायाने सर्वाणमां सदागति ॥११०॥ ८४२ वेचा विधात घाता—ब्रह्मा, धाता है, ऐसे, ८१६ दुरिक्रमः—दुर्लक्या ॥ १०६ ॥ और विद्याता नामक देवतासस्य, ८४३ लहा- सृष्टिकर्ता, ८४४ इर्त-संहारकारी, तुम्बबीणो महाकोपो विशोकः ओक्सानकः ॥ १०७ ॥ ८४५ । चतुर्मुनः — चार मुखवाले ब्रह्मा,

संक्षिप्र शिवपस्था ।

436 कैलासशिक्यवासी—कैलासके पानेवाले, ८७१ सहस्राचिः—सहस्रो किरणोसे शिखरपर निवास करनेवाले, ८४७ प्रकाशमान सूर्थरूप, ८७२ जिएए-सर्भावासी सर्वठ्यापी, ८४८ सदागतिः— प्रकृतिदक्षिणः स्त्रेहपुक्तः स्त्रभावयाले तथा हिरण्यगर्भी दुहिणो भृतपाल्येऽय मृपतिः। और वर्तमानके स्वामी, ८७४ प्रभयः — सद्यकी लक्षेत्री योगविद्योगी करते वाद्यणप्रियः॥ १११॥ उत्पत्तिके कारण, ८७५ भृतिनाशनः—दृष्ट्रोके ८४९ हिरण्यगर्भः - ब्रह्मा, ८५० ड्राहेणः - ऐसर्यका नाश करनेवाले ॥ १९४ ॥ प्रह्मा, ८५१ भूतपालः—प्राणियोका पाळन अस्तेत्रची गदाकोशः परक्रपॅकपविदयः। ब्राह्मणोंके प्रेमी ॥ १९१ ॥ ज्ञाता, ८५९ देवचिनकः – देवताओका विचार करनेवाले ॥ ११५॥ करनेवाले, ८६० विपमाकः—विषम नेत्रवाले, सत्ववन्यानिकः सवकीर्तः रोहकुतागमः। करनेवाले ॥ ११२ ॥ मोहञ्ज्य, ८६६ निरुपद्वः — उपद्रव या उत्पानसे करनेवारे, ८६८ कु:-सामिमानी, ८६९ करनेवारे ॥ ११६ ॥ सर्वेर्तपरिवर्तकः समस्त ऋतुओको बद्धाने सुत्रीतः समुखः सुक्ष्यः सुक्रो दक्षिणानिकः। रहनेवाले ॥ १९३ ॥

करनेवाले, ८५२ भूपतिः — पृथ्वीके स्वामी, निष्कण्टक कृतानदो निष्यांत्रो त्याप्रपर्दाः ॥ ११५ ॥ ८५३ सर्वोगी—श्रेष्ठ योगी, ८५४ ८०६ अर्थ: परमपुरुवार्धरूप, ८७७ योगविद्योगी--योग-विद्याके ज्ञाता योगी, ८६५ अन्ध-प्रयोजनरहित, ८७८ महाकोश--वरदः— यर देनेवाले, ८५६ अद्भाविकः— अनन्त धनराशिके स्वामी, ८०९ परकार्वकः पण्डित:-पराये कार्यको सिद्ध करनेकी देवप्रियो देवनाथो देवजे देवन्तिकः। कलाके एकमात्र विद्यान, ८८० निकारटकः— विषमाओं विशालाको वृत्रदो कृष्यानिः ॥ ११२ ॥ कायरकरहित, ८८१ कृताननः —नित्यसिद्ध ८५७ देवप्रियो देवनायः—देवताओके आनन्दस्तरूप, ८८३ कियोंनो व्याजमर्दनः— प्रिय तथा रक्षक, ८५८ देवज:-देवतत्वके सार्च कपटरहित होका दूसरेके कपटको नष्ट ८६१ विशालाक्षः — बहु-बहु नेप्रवाले, ८६२ जनमित्रे गुणवारी नेबरमा नेककर्मकृत्॥ ११६॥ वृषदो कुम्तर्थनः—धर्मेका दान और युद्धि ८८३ सन्तवान्—सन्त्वगुणसे युक्त, ८८४ सालाकः सत्त्वनिष्ठ, ८८५ सत्यकीर्तः-निर्माने निरहेकारो निर्मातो निरूपकाः। सत्यकौर्तिवाले, ८८६ ग्रेहवृजागमः—जीवोके दर्पहा दर्पदी दुधः सर्वतुपरिवर्णकः ॥ ११३ ॥ प्रति स्नेहके कारण विभिन्न आगमीको ८६३ निर्मम:-ममतारहित. ८६४ प्रकाशमें लानेवाले, ८८७ अक्तिपत:-निर्देकार:—अहंकारशुन्य, ८६५ निर्मेद:— सुस्थिर, ८८८ गणमही— गुणांका आदर करनेवाले, ८८९ नैकाला नैककर्मकृत्-दूर, ८६७ दर्गरा दर्गर:—दर्पका इनन और खण्डन अनेकरूप होकर अनेक प्रकारके कर्म नन्दिस्कन्थवरो वृर्वः प्रकटः प्रीतिवर्धनः ॥ ११७॥ सहस्रजित् सहस्राचिः श्रियाप्रकृतिःशियः। ८९० सुत्रीतः—अत्यन्त प्रसन्न, ८९१ भूतमस्यमननाथः प्रगयो भृतिनाशनः ॥ ११४ ॥ सुमुखः सुन्दर मुखवाले, ८९२ सुध्मः — ८७० सहस्रजित् सहस्रोपर विजय स्यूलचावसे रहित, ८९३ सुकर:-सुन्दर = कोटिस्टम्स्सिक =

489

ग्राथवाले, ८९४ दक्षिणानिक:—मलपानिकके ११५ श्रीवताकत्रिचारम्- श्रीवतामारी समान सुखद, ८९५ विदश्य-पारः — नन्दीकी विष्णुके रिष्ये सङ्गलकारी, ९१६ शानागडः — पीठपर सवार होनेवाले, ८९६ धुर्व- ज्ञान एवं महत्त्रमव, ९१७ सम:—सर्वत्र उत्तरदायित्वका भार वहन करनेमें संपर्ध, संप्रभाव रखनेवाले, ११८ पता-८९७ प्रकटः—भक्तोंके सामने प्रकट होनेवाले यक्षायक्षय, ९१९ भूतवः—पृथ्वीपर क्षयन ८९९ अपर्याकतः - किसीसे परास्त न उत्पादक ॥ १२० ॥ होनेबारे, १०० सर्वसायः—सम्पूर्ण अवन्ते धक्तवापस् वालहा नेटालेहित । प्रातिकाले, १०७ यशोधन-सुयक्तके झाल ॥ १२१ ॥ धनी ॥ १९८ ॥ प्रकादित करनेवाले, ११२ ब्रुटियन्— नामधारी ॥ १२२ ॥ वेदज्ञानसे सम्पन्न, ९१३ एकवन्युः—सबके अर्कालेश्वरुगः सब्दे हाकर्ता करकप्रभः। करनेवाले ॥ ११९ ॥

अथवा ज्ञानियोंके सामने नित्व प्रकट, ८९८ करनेवाले, ९२० पृष्णः—सवको विभूषित प्रीतिपर्यनः —प्रेम बद्धनेवाले ॥ ११७ ॥ करनेवाले. १२१ पृति — कल्याणस्वरूप, अपराजितः सर्वेसलो मेनिन्दः सलाबहनः। १२२ भृतकृत् प्राणियोको सृष्टि करने-अपनः स्वयुतः सिद्धः पुनर्यूर्विदेशीयन ॥ ११८ ॥ बाले, १२३ भूवभावनः — भूतीके सत्त्वगुणके आश्रय अध्या समस्त प्राणियोकी कत्कतनप्रचले नित्यक्रिक्यकः ॥ १२१ ॥ उत्पत्तिके हेत्, १०१ गोविन्दः—गोलोककी १२४ अकथ —कम्पित न होनेवाले, प्राप्ति करानेवाले, १०२ सावनाइनः— १२५ प्रतिकायः— प्रतिस्वरूप, ९२६ सलासकाय धर्मपय नृष्यमे वाहनका काम काल्हा- कालनाशक, ५२७ नीललेक्नित:-लेनेवाले, ९०३ अपृतः —आधारादित, ९०४ जील और खोदित वर्णवाले, ९२८ सत्यता-लपुत:—अपने-आपर्वे ही स्वित, १०५ महाल्क्वचे— सत्य-ब्रतधारी एवं महान् त्यागी, सिदः - नित्वसिद्धः, ९०६ पृतपूर्वं - पवित्र ९२५ - नित्वश्वसिप्यवनः - निरसर पद्मान्त्रिकर्वनादे विद्वासन् विद्वासन् । ताराक्ष-पुरुष्कृत्री बाजवानेकन्यस्यः। युवादः शुक्तवर्तं व शुक्तवरा शुक्तः सामग्रा १२२ ॥ श्रुतिप्राप्तकः श्रुतिपानेकवयुरनेकनृत् ॥ ११९ ॥ १६० परार्थवृत्तिर्वरदः—परोपकारप्रती ९०८ कराह-प्रापृत्रकृती-वाराहको एवं अभीष्ट बरदाता, ९३१ विस्तः-भारकर उसके दाइसची शृङ्खोको भारण बेराण्यान, १३२ निरास्ट:--विज्ञानयान, करनेके कारण शृङ्गी नामसे प्रसिद्ध, ९२९ ९३३ श्रूपर: शुपकर्या—शुभ देने और बल्यान्—शक्तिशासी, ११० एकनयकः— करनेवाले, १३४ शुभनामा शुभा सम्म्— अद्वितीय नेता, ९११ श्रृतिश्रमाः — वेदोंको स्वयं सुभस्यकाय होनेके कारण शुध एकमात्र सहायक, ९१४ अनेककृत्— लवावचडी थध्यस्यः हाबुह्रो विद्यमाशानः ॥ १२३ ॥ अनेक प्रकारके पदार्थीकी सृष्टि १३५ अवर्दित:—याजनारहित, ९३६ अनुष:—निर्मुण, ९३७ सन्त्री अपनी—प्रष्टा श्रीवसार्वाञ्चासभा सन्तर्भाः सन्ते यहः। एवं कर्तृत्वरहित, ९३८ कनकप्रथः — सुवर्णके पूराचे पूरणो पूर्वपृत्यू पुरामानः ॥ १२०॥ समान कानिमान्, ९३९ लागवभरः—

 संक्षिप्त दिख्युगम । 480 

उदासीन, १४१ शतुत्रः—दानुनाहाक, नहेकाने मधीमता निकलक्षे विशृह्यतः॥ १२७॥ ९४२ विप्रनाशनः— विद्योका निवारण १५९ कालपक्षः—काल विनका करनेवाले ॥ १२३ ॥ सहायक है, ऐसे, १६० वालकाल:—कालके

त्रिवाणी अवची शूली वर्ती मुख्ये च कृष्यत्वे । भी काल, ९६१ कडूणीकृतवासुकिः — वासुकि अमृत्युः सर्वदृद्शिहरतेलोधीवर्गहायणि ॥ १२४ ॥ नागको अपने हायमें कंगनके समान धारण

९४३ शिक्षण्डी कवनी शुली—मोरपंख, करनेवाले, १६२ महेश्राक्ष:—महाधनुर्धर, कवच और त्रिशुल धारण करनेवाले, १४४ १६३ महोभर्त पृथ्वीपालक, १६४

जरी मुण्डी च कुण्डली—मटा, मुण्डमाला और क्लिकडुः— कलहूरान्य, १६५ विश्वहरः— क्रवच धारण करनेवाले, १४५ अमृत्युः— बन्धनरहित ॥ १२७ ॥

मृत्युरक्तित, ९४६ सर्वदुवृत्तितः — सर्वजीमें श्रेष्ट, वृत्तविताराणिर्धनः विश्विदः विजित्साधनः। ९४७ तेयोग्रादार्मकामीः—तेवःपुद्ध महामणि विचारः संस्थः मूख्ये प्यूक्तेत्रको गरापुतः । १२८ । कोस्तुभादिरूय ॥ १२४ ॥

असंस्थेपोऽप्रमेवाता वीर्यवान् नीर्वकोक्दि । समान प्रकाशमान तथा मक्तोंको भवसागरसे भेदारीय विद्योगाला परावरपुरीक्षरः ॥ १२५॥ ९४८ असंस्थेनोऽप्रमेताता — असंस्थ नाम, रूप और गुणोंसे युक्त होनेके कारण

किसीके द्वारा पापे न जा सकनेवाले, १४१ वीर्यवान् चीर्यक्षेत्रियः— पराक्रमी एवं पराक्रमके ज्ञाता, १५० वेच — जाननेयोस्य, १५१ वियोगात्मा—दीर्घकारुतक सतीके

विद्योगमें अथवा विजिष्ट योगकी साधनामें रांलम हुए भनवाले, १५२ परावरपुनीवर:-भूत और चविष्यके ज्ञाना

मुनीश्वररूप ॥ १२५ ॥

अनुतमो दुरावर्षे मधुर्वप्रयदर्शाः।

सुरेश दारणं सर्वः दल्दाबद्ध सतां गाँतः व १२६ ॥ ९५३ अनुतमा दूरावर्थ-सर्वोत्तम एवं बुर्जय, १५४ मधुरप्रियदर्शनः —जिनका दर्शन मनोहर एवं त्रिय लगता है, ऐसे, ९५५

युरेशः—देवताओंके ईश्वर, ९५६ शरणम्— आश्रयदाता, ९५७ सर्वः—सर्वस्वरूप, ९५८ वेनुष्यका नाज्ञ करनेवाले ॥ १२९ ॥

स्वभावतः कल्याणकारी, १४० मध्यस्यः — कल्पनः काल्यसः करूर्णङ्ख्यातुर्कः ।

१६६ द्याणिकार्गातः —आकादामे मणिके

तारनेके रिच्ये नौकास्त्य सूर्य, १६७ धन्यः— कृतकृत्य, ११८ मिथिदः मिदिसाभनः— सिद्धिदाता और सिद्धिके साधक, ९६९ विधत लंपूत:—सब ओरसे घायाद्वारा आवृत, ९७०

कृत्य:—स्तुतिके बोग्प, १७१ व्यूवीरकः— जोड़ी धारीवाले, १७२ महाभूत:- बड़ी बह्मिले ॥ १२८ ॥ सर्वाचीनिर्विवतको नरनाग्यणप्रियः।

निर्तेषो निष्पञ्चामा मिन्ग्रेहो व्यक्तनारमः ॥ १२९ ॥ ९७३ कर्ववीन सबकी उत्पतिके स्थानं, ९७४ नियतङ्कः—निर्भयं, ९७५

नरनारायच्छियः — नर-नरायणके प्रेमी अथवा प्रियतम, १७६ निर्हेपो निवापशात्मा — दोषसम्पर्कसे रहित तथा जगतप्रपञ्चसे अतीत

स्वसायवाले, १७० निर्वज्ञः— विशिष्ट अहुवाले प्राणियोके प्राकटवर्षे हेत्, १७८

व्यङ्गजानः—यज्ञादि कर्मोपे होनेवाले अङ्ग-

मिराज्यमयोपायो विद्याराको रसमियः ॥ १३० ॥

शब्दश्रह्म सर्ता गतिः—प्रणवसम् तथा स्त्रच स्वयोग्य स्रोत व्यासगृतिनिरङ्कराः । सत्प्रविके आश्रय ॥ १२६ ॥

a defendación a ९७९ सध्यः — स्तृतिके योग्य, ९८० एक कमल कम हो जानेपर भगवान् विष्णुने स्वाप्रियः-स्तृतिके प्रेमी, ९८१ स्रोत- अपना कमस्त्रोपम नेत्र ही बद्धा दिया। इस स्तृति करनेवाले. ९८२ व्यासपूर्वः— तरह उनसे पुणित एवं प्रसन्न हो शियने उन्हें व्यासम्बद्ध्य, ९८३ निखुराः—अक्टुसरहित चक्र दिया और इस प्रकार कहा—'हरे ! स्वतन्त, ९८४ निरवद्यमधीयायः —मोक्ष- सब प्रकारके अन्धोंकी शानिके लिये तुन्हें प्राप्तिके निर्दोष उपायलय, ६८५ मेरे खरूपका ध्यान करना चाहिये। विद्यागिक्षः – विद्याओके सागर, ९८६ अनेकानेक दुःशोका नाश करनेके लिये इस रतिष्यः — ब्रह्मानन्दरसके प्रेमी ॥ १३० ॥ सहस्रनामका पाठ करते रहना चाहिये तथा परान्तवृद्धिरहारू संबर्ध निवसुन्छ। समान मनोरधोकी सिद्धिके लिये सदा भेरे वैवामपुर्वे पातीशः जनस्यः प्रावेशेपतिः ॥ १३१ ॥ इसः व्यवस्थे प्रवासपूर्वेकः वारण करना ९८० प्रशासन्दि:--शान्त मुद्धिवाले, चाहिये, यह मधी चवरोमे उत्तम है। दूसरे भी ९८८ अशुण्यः - क्षोभ या नाससे रहित, ९८९ जो स्रोग प्रतिदिन इस सहस्रनामका पाठ साहो—भक्तोका संबद्ध करनेवाले, ५५० करेंगे या करायेंगे, उन्हें लक्षयें भी कोई दु:रा विव्यमुन्तर — सतत मनोहर, १९१ नहीं प्राप्त होगा। राजाओंकी ओरसे संकट वैवाधपूर्व— ब्याधवर्पवारी, १९२ प्राप्त होनेवर यदि धनुष्य साहोपाङ्ग वर्गात:-ब्रह्माओके स्वामी, ५५३ राजस्य:- विधिपूर्वक इस महस्वनायकोत्रका सी बार जाकल्य प्राप्तिल्य, १९४ प्रारंगिर्वत - गायिके पाठ करे तो निक्षय ही काल्याणका भागी स्वामी चन्द्रभारूप ॥ १३१ ॥ होता है। यह उत्तम स्तोत्र रोगका नाशक, परमार्थपुरुदेतः पुरियक्तिकतालः। विद्या और धन देनेबाह्य, सम्पूर्ण अभीष्टकी सोमी रक्षको रसदः सर्वसन्ताललकाः । १६२ ॥ प्राप्ति करानेवास्त्रः, पुण्यजनक तथा सदा ही १५५ परमार्थगुरुर्दतः गुरि – परमार्थ- जिलभक्ति देनेवास्य है। जिस परहके उद्देश्यारे तस्यका उपदेश देनेवाले जानी गुरु भनुष्य यहाँ इस क्षेष्ठ लोजका पाठ करेंगे, उसे १९६ अधीरतकालः — निसारेड प्राप्त कर लेगे । जो प्रतिदिन संबंधे शरणागतीपर दवा कानेवाले, १९० फोर — उठकर मेरी पुनाके पश्चात मेर सापने इसका उपासहित, ९९८ रसज:— प्रीकासके ज्ञाता, पाठ करता है, मिर्स्ड उससे दूर नहीं रहती। ९९९ सार:-प्रेमरस प्रदान करनेवाले, उसे इस खोकमें सम्पूर्ण अभीप्रको देनेवाली १००० सर्वसत्वायलम्बनः — समसा प्राणियोको सिद्धि पूर्णतया प्राप्त होती है और अन्तमे वह सहारा देनेवाले ॥ १३२ ॥ सायुज्य पोक्षका भागी होता है, इसपे संज्ञय इस प्रकार शीहरि प्रतिदिन सहस्र नहीं है। नायोद्धारा भगवान् झिकको सुद्धि, सहस्र सुत्रज्ञी कडते हि—पुर्नाञ्चरो ! ऐसा कमलोद्वारा उनका फूतन एवं प्रार्थना किया कहकर सर्वदेवेश्वर भगवान् रुद्ध श्रीहरिके करते थे। एक दिन भगवान् शिवकी सीलासे अङ्का स्पर्श किये और उनके देखते-देखते

 संदिश्य जिल्लपुराण । 483

वर्धी अन्तर्धान हो गये। भगवान् विष्णु भी इसका उपदेश दिया। तुम्हारे प्रश्नके अनुसार शंकरजीके वचनसे तथा उम शुभ चक्रको भैंने यह प्रस्कु सुनाया है, जो श्रोताओंके पा जानेसे मन-ही-मन बड़े प्रसन्न हुए। फिर पापको हर लेनेबाला है। अब और क्या ये प्रतिदिन शम्भके ध्यानपूर्वक इस स्तोतका सुनना चाहते हो ? पाठ करने लगे। उन्होंने अपने भक्तोंको भी

(अध्याय ३५-३६)

# भगवान् शिवको संतुष्ट करनेवाले व्रतोंका वर्णन, शिवरात्रि-व्रतकी विधि एवं महिमाका कथन

कर दे। शक्रपक्षको एकादशीको भी मोजन यह भगवान शिवको संतुष्ट करनेवाला होता

महान् स्ती-पुरुवोके नाम बताये। इसके बाद प्रकृषियोने फिर पूछा—'ज्यासक्षिय्य ! किस व्रवसे संतुष्ट होकर भगवान शिव उनम सुख प्रदान करते हैं ? जिस वनके अनुहानसे धनजनीको भोग और मोक्षकी प्राप्ति हो सके, उसका आप विशेषरूपसे वर्णन कीजिये। सत्तर्जीनं कहा-महर्षियां ! तुमने जो कुछ पूछा है, वही बात किसी समय ब्रह्मा,

तदनन्तर ऋषियोंके पूछपेपर सुतजीने

शिवजीकी आराधनाके द्वारा उत्तव एवं मनीवाध्यित फल प्राप्त करनेवाले बहत-से

थी। इसके उत्तरमें शिक्तीने जो कुछ कहा, यह भै तुमलोगोंको बना रहा है। भगवान शिय योले-भेरे बहत-से व्रत हैं, जो भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले हैं।

विष्णु तथा पार्वतीजीने भगवान् शिवसे पूछी

उनमें मुख्य दस इत है, जिन्हें जाबालक्षतिके विद्वान् 'दश शैवव्रत' कहते हैं। द्विजोंको सदा यञ्जपूर्वक इन व्रतोंका पालन करना दिखमन्दिरमें उपचास तथा काशीमें मरण। वाहिये। हरे ! प्रत्येक अष्टमीको केवल ये मीक्षके सनातन मार्ग है। सोमवारकी रातमे ही भोजन को । विशेषत: कृष्ण- अष्ट्रयी और कृष्णपक्षको चतुर्दशी-इन दो पक्षकी अष्ट्रमीको भोजनका सर्वथा त्याग निवियोको उपवासपूर्वक व्रत रखा जाय तो

डांड दे। किंतु कृष्णपक्षकी एकादशीको रातमें मेरा पूजन करनेके पशात भोजन किया जा सकता है। शुक्रयक्षकी ज्योदशी-

पांतु कृष्णपक्षकी चतुर्दशीको शिवव्रतचारी पुरुवोके किये मोजनका सर्वेशा निपेध है। दोनो पशोमें प्रत्येक सोमवारको प्रयत्नपूर्वक केवल रातमें ही भोजन करना चाहिये। शिवके बनमें तत्पर रहनेवाले लोगोंके लिये यह अनिवार्य निषम है। इन सभी व्रतीयें

व्रतको पूर्तिके लिये अपनी शक्तिके अनुसार

को तो राजधे धोजन करना चाहिये:

शिवभक्त ब्राह्मणोंको भोजन करान साहिये। द्वितोको इन सब अतीका नियमपूर्वक पालन करना चाहिये। जो द्विज इनका त्याग करते हैं, वे लोर होते हैं। मुक्तिमार्गमें प्रवीण पुरुषोको मोक्षकी प्राप्ति करानेवाले चार प्रतीका नियमपूर्वक पालन करना चाहिये। से चार व्रत इस प्रकार है-भगवान् द्विवकी पूजा, रुद्रमन्त्रोका जप,

है. इसमें अन्यथा विसार करनेकी स्यकता नहीं है। देवरंड महत्वेष नीतकस्य नमेऽस्यु ते । हरे ! इन चारोमें भी शिवराजिका झत कर्तुमन्दान्यह देव शिवराजिका तथा। आवश्यकता नहीं है।

लोगोंको मुख्यतः उसीका पालन करना 'देवदेव ! महादेव ! नीलकण्ठ !

चाहिये। इस व्रतको छोड़कर दूसरा कोई आपको नयस्कार है। देव ! मैं आपके पनुष्योके लिये ज़ितकारक वत नहीं है। यह ज़िवरात्रि-वतका अनुष्ठान करना चाहता है। व्रत सबके लिये धर्मका उत्तम साधन है। देवेचर ! आपके प्रभावसे यह व्रत बिना

राची मनुष्यों, वर्णों, आसमी, सियों, आदि तत्र युझे पीहा न दें।' बालको, दासो, दासियो तथा देवता आदि हेसा संकल्प करके पूजन-सामग्रीका

जिस दिन आधी रातके समयतक वह तिथि। सुन्दर स्वानपर उनके निकट ही पुजाके लिये विद्यमान हो, उसी दिन उसे क्रतके लिये अधित सामग्रीको रखे। तदननार श्रेष्ठ पुरुष प्रहण करना चाहिये। डिक्क्सि करोडी वहाँ किर खान करे। सानके बाद सुन्दर

केशब । उस दिन सबेरेरी लेकर जो कार्य आवयन करनेके पश्चात पूजन आरम्भ करे । करना आवश्यक है, उसे प्रसन्नतापुर्वक जिस मन्तके लिये जो हव्य नियत हो, उस तुम्हें बता रहा है। तुम ध्यान देकर मसको पड़कर उसी ब्रन्थके झरा पूजा करनी सुनो । युद्धिमान् पुरुष सथेरे उठकर वहे चाहिये। बिना मचके महादेवजीकी पूजा

आतन्त्रके साथ खान आदि नित्य कर्म करे । नहीं करनी चाहिये। गीत, वाछ, नृत्य आलसको पास न आने दे। फिर आदिके साथ मक्तिमायसे सम्पन्न हो राजिके शियालयमें जाकर शिवलिङ्गका विधिवत् प्रथम पहरमें पूजन करके विहान, पुरुष

पूजन करके मुझ शिवको नगरकार करनेके भन्तका जप करे। यदि मन्तज्ञ पुरुष उस

देवदेव महादेव जीतकान नमोजन ते।

ही सबसे अधिक बलवान् है। इसलिये भीग तथ प्रशाबदेवेश निविधेन भवेदिते। और पोक्षरूपी फलकी इच्छा रखनेवाले कमाचाः प्रावती या वै पीडां कृतेना पैन हि।।

सकल्प

निष्काम अधवा सकाम भाष रखनेवाले किसी विध-वाधाके पूर्ण हो और काम

सभी देहचारियोंके लिये यह श्रेष्ठ व्रत संप्रह करे और उत्तम स्थानमें जो 

भाषमासके देखापक्षां क्रिवराति जाकर सर्व उत्तम विधि-विधानका सम्पादन तिथिका विशेष माहात्य कराया गया है। करे; किर शिकके दक्षिण या पश्चिम भागमें

हत्याओंके पापका नाश करनेवाली है। वस और उपकल धारण करके तीन बार

पश्चात् उत्तम रीतिसे संकल्प करे — समय श्रेष्ट पार्शिशलिङ्गका निर्माण करे तो

१. शहरक्षरे मासका आरम्ब माननेके फल्लन मासको कृष्ण अमेदको साथ मासको करी गयी है। वहाँ कृष्णपक्षते गासका आरम्भ माले हैं, उनके अनुसार यहाँ मधका अर्थ फाल्गुन समहना चाहिये।

पश्चात नाना प्रकारके स्तोत्रोद्वारा धगवान करनी चाहिये, उसे मैं बताता हैं; सुनो ! द्यभध्यज्ञको संतुष्ट करे । बुद्धिमान् पुरुषको त्राहिये कि उस समय दिवातति-व्रतके माहात्म्यका पाठ करे। श्रेष्ठ भक्त अपने पूजा करे। यहले गन्य, पुष्प आदि पाँच इतकी पूर्तिके रिज्ये उस माहाक्यको क्रव्योद्वारा सदा महादेवजीकी पूजा करनी और बड़े उत्सवके साथ प्रसन्नतापूर्वक जागरण करे । प्रातःकाल सान करके पुनः वहाँ पार्थिव ज़िवका स्थापन और पूजन करें । इस तरह व्रतको पूरा करके हाथ जोड़ परतक प्रकाकर बारेबार नमस्कारपूर्वक भगवान् शम्भुसे इस प्रकार प्रार्थना करे । प्रार्थना एवं विसर्जन नियमी या महादेश क्तर्शन लटाक्रण। विस्तृत्वते वया स्वामिन् वर्त जातमन्तमम् ॥ ब्रतेनानेन देवेश यथाञ्चलकरोन च।

पूजन करे। पहले पार्श्विव बनाकर पोछे

संतर्हो पण राजीय कृत्यं कुरु मामेपार 'महादेव ! आपकी आजासं मैंने जो व्रत प्रहण किया था, स्वामिन् ! वह परम उत्तम व्रत पूर्ण हो गया। अतः अव उसका विसर्जन करता हैं। देवेश्वर शर्व ! यवाशक्ति किये गये इस व्रतसे आप आज महापर कृपा करके संतष्ट हों।'

विसर्जन कर दे। अपनी शक्तिके अनुसार श्रीफलयुक्त विशेषाच्यं देकर ताम्बूल शिक्षभक्त ब्राह्मणों, विशेषतः संन्यासियोंको समर्पित करे । तदनन्तर नमस्कार और ध्यान

नित्यकर्म करनेके पश्चात् पार्थिव लिङ्गका ही भी भोजन करे।

हरे ! शिवरात्रिको प्रत्येक प्रहरमें श्रेष्ट उसकी विधियत स्थापना करे। फिर पूजनके जिवभक्तोंको जिस प्रकार विशेष पूजा

प्रथम प्रहरमें पार्थिव लिङ्गकी स्थापना करके अनेक सुन्दर उपचारोद्वारा उत्तम भक्तिभावसे

श्रद्धापूर्वक सुने । रात्रिके चारों पहरोंमें चार चाहिये । उस-उस द्रव्यसे सम्बन्ध रखनेवाले पार्थिय लिङ्कोंका निर्माण करके आवाहनसे मन्त्रका उद्यारण करके पृथक-पृथक वह लेकर विसर्जनतक क्रमञ्चः उनकी पूजा करे उच्च समर्पित करे। इस प्रकार द्रव्य समर्पणके प्रशांत भगवान् शिवको जलधारा अर्पित करे । विद्वान पुरुष चढे हुए इव्योंको

> जलधारासे ही उतारे। जलधाराके साथ-श्राच एक मी आठ मन्त्रका जप करके वहाँ निर्गण-सगुणराप जिचका पूजन करे । गुरुसे ब्राप्त हुए मच्नद्वारा भगवान क्रिवकी पूजा को । अन्यथा नामपन्तद्वारा सदाशिवका पूजन करना चाहिये। विवित्र चन्द्रन, अखण्ड चावल और काले तिलींसे परमात्मा

> शिवकी पूजा करनी बाहिये। कमल और

कनेरके फूल चडाने चाहिये। आठ नाम-पन्नोद्वारा शंकरजीको पुष्प समर्पित करे । वे आठ नाम इस प्रकार है—धव, शर्व, स्त्र, पशुपति, उप्र, महान्, भीम और ईशान।

विचक्ति ओडकर 'श्रीभवाय नमः' इत्यादि नाममन्त्रोद्धारा शिवका पूजन करे। पूष्प-तत्पश्चात् शिवको पुष्पाञ्चलि समर्पित समर्पणके पश्चात् धूप, दीप और नैवेद्य करके विधिपूर्वक दान दे। फिर जिवको निवेदन करे। पहले प्रहरमें विद्वान पुरुष नमस्कार करके व्रतसम्बन्धी नियमका नैवेद्यके लिये पकवान बनवा ले। फिर

इनके आरम्पमें श्री और अन्तमे चतुर्थी

भीजन कराकर पूर्णतया संतुष्ट करके स्वयं करके गुरुके दिये हुए मन्त्रका जप करे।

ज्ञाक भी अर्पित करे। इस प्रकार पूजन

करके कपुरसे आरती उतारे। अनारके

फलके साथ अध्यं दे और दूसरे प्रहरकी

अपेक्षा दुगुना मन्त्र-जप करे। तदनन्तर

दक्षिणासहित इन्न्र्यण-भोजनका संकल्प

करे और तीसरे प्रहरके पूरे होनेतक पूर्ववत् उत्सव करता रहे। वीचा प्रहर आनेपर तीसरे

प्रहरकी पूजाका विसर्जन कर दे। पुनः

आबाहन आदि करके विधिवत पूजा करे।

उडद, केंगनी, मूंग, सप्तधान्य, शहुरिपुध

तबा बिल्लपत्रोंसे परमेश्वर जेकरका पूजन

करे। उस प्रहरमें भाति-भातिकी

पिठाइयोका नेवेच लगावे अथवा उद्दक्त बड़े आदि बनाकर उनके द्वारा सदाशिवकी

संबुष्ट करे। केलेके फलके साथ अथवा

गुरुदत्त मन्त्र न हो तो पञ्चाक्षर (नमः करे; किंतु जौके स्थानमें गेहैंका उपयोग करे शिवाय) मन्त्रके जपसे भगवान् शंकरको और आकके फूल चढ़ाये। उसके बाद नाना संतुष्ट करे, धेनुमुद्रा दिलाकर उत्तम जलसे प्रकारके भूप एवं दीप देकर पूएका नैवेदा तर्पण करे । पश्चात् अपनी शक्तिके अनुसार भोग लगाये । उसके साथ भाँति-भाँतिके

पाँच ब्राह्मणोंको भोजन करानेका संकल्प करे। फिर जबतक पहला प्रहर पूरा न हो जाय, तबतक महान् उत्सव करता रहे।

दूसरा प्रहर आरम्भ होनेपर पुनः पुजनके लिये संकल्प करे । अथवा एक ही समय चारों प्रहरोंके लिये संकल्प करके पहले प्रहरकी भाँति पूजा करता रहे । पहले पूर्वीता द्रव्योसे पूजन करके फिर जलधारा समर्पित करे । प्रथम प्रहरकी अपेक्षा दुगुने मन्तीका जप करके शिवकी पूजा करे। पर्वोक्त निल, जो तथा कमल-पुत्रोसे धिवकी अर्थना करे । विशेषतः विल्वपनीसे परमेश्वर जिलका पूजन करना चाहिये । दूसरे प्रहरमें विजीश नीवुके साथ अर्घ्य देकर खीरका नेवेद्य नियेदन को। जनार्दन !

इसमें पहलेकी अपेक्षा मन्त्रोकी दुगुनी अन्य विविध फलोंके साथ शिवको अर्ध्य आवृत्ति करनी चाहिये। फिर ब्राह्मणीको है। तीसरे प्रहरको अपेक्षा दूना मन्त्र-जप करे भोजन करानेका संकल्प करे। शेष सब और यशादांकि ब्राह्मण-भोजनका संकल्प बातें पहलेकी ही भाँति तजतक करता रहे. करे। गीत, बाह्य तथा नृत्यसे दिवकी

ज्ञातक दूसरा प्रहर पूरा न हो जाय । तीसरे आराधनापूर्वक समय विताये । भक्तजनोंको प्रहरके आनेपर पूजन तो पहलेके समान ही तकतक महान् उत्सव करते रहना चाहिये,

१. धेनुसुद्यका छशाग इस प्रकार है— वामाङ्गुलीनां मध्येषु दक्षिणाङ्गुलिकान्त्रकाः । सेवोज्य वर्शनें दक्ष मध्यमानामधोलाधाः । दक्षमध्यमधोलीमां तर्शनें च नियोजधेत् । वामणानामय दक्षकनित्रो च नियोजधेत् ॥ दश्चानामथा वागो कनिष्ठो च निवोजयेट् । विहिताचेमुकी चैत्रा ऐनुमुदा प्रकॉर्तेना ॥

<sup>&#</sup>x27;बाये हाथको अंगुलियोके बीचमें दाहिने हत्यको अंगुलियोको संयुक्त करके दाहिनी तर्वानेको मध्यमापे लगाये । दाहिने खबकी मध्यमामें बावे गुवकी वर्तनीको मिलाडे । फिर कारे हामको अराधिकासे दाहिने हाथकी कर्निष्टिका और दाहिने हाथकी अनामिकाके साथ बार्च हाथकी कनिष्ठिकाको संयुक्त करे । पिर इन सबका मुख नीनेकी ओर करे । यही घेनमूहा कहाँ गयी है ।

जबतक अरुगोदय न हो जाय । अरुगोदय सदा आपका धजन होता रहे । जहाँके आप होनेपर पुनः स्नान करके भाँति-भाँतिके इष्टदेवता न हों, उस कुलमें मेरा कभी पूजनोपचारों और उपहारोंद्वारा शिवकी जन्म न हो।' अर्चना करे। तत्पश्चात् अपना अधिषेक संख्याके संन्यासियोंको अनेक प्रकारके भोज्य- करे। तदनन्तर शम्भका विसर्जन करे। प्रार्थना करे-

तावनस्लद्रगतप्राणस्लां चतो उह यह । सदाः कुमातिभे इति ज्ञाला यका योग्य तथा 事み !! शाना नपप गरिक यगा । क्रपानिधिलाज्ञालेख भवनाथ DATE: n a अनेनेशोपवा*सेन* पळसेल 787 कुले मम महादेव प्रकर तेउस सर्वट ।

'सुखदायक कृपानिधान ज़िल ! मैं आपका हैं। मेरे प्राण आपमें ही लगे हैं और अनोवाञ्चित फल प्रदान करता है। मेरा बित्त सदा आपका ही बिन्तन करता है। यह जानकर आप जैसा उचित समझे, वैसा मुहापर प्रसन्न हों। महादेव ! मेरे कुलमे किया द्या।

इस प्रकार प्रार्थना करनेक पश्चात कराये, नाना प्रकारके दान दे और प्रहरकी भगवान शिवको पृष्पाञ्चलि समर्पित करके अनुसार ब्राह्मणी तथा ब्राह्मणीसे तिलक और आशीर्बाद प्रहण पदार्थीका भोजन कराये। फिर शंकरको जिसने इस प्रकार जत किया हो, उससे मैं दूर नमस्कार करके पुष्पञ्चलि दे और बुद्धिमान, नहीं रहता । इस व्रतके फलका वर्णन नहीं पुरुष उत्तम स्तुति करके निष्ठाद्वित यन्त्रोसे किया जा सकता । मेरे पास ऐसी कोई वस्त नहीं है, जिसे शिवरात्रि-व्रत करनेवालेके लिये में दे न बाले । जिसके द्वारा अनापास ही इस ब्रतका पालन हो गया, उसके लिये भी अवस्य ही मुक्तिका बीज वो दिया गया। मनुष्योक्ये प्रतिपास धक्तिपूर्वक शिवरात्रि-वत करना चाहिये । तत्पश्चात इसका उद्यापन देव: शंकर: मुसदायक: । करके मनुष्य साङ्गोपाङ्ग फल लाभ करता है। इस अतका पालन करनेमें में शिव निश्चय भागुतस्य कुले जन्म यत्र स्व नाँउ देवता । ही उपासकके समस्त दुः सीका नाश कर देता है और उसे घोग-मोक्ष आदि सम्पूर्ण

सतजी कहते हैं - महर्षियो ! भगवान दिवका यह अत्यन्त हितकारक और अद्भृत करें । भूतनाथ ! मैंने जानकर या अनमानमें वचन सुनकर श्रीविष्णु अपने धामको लौट जो जप और पूजन आदि किया है. उसे आये। उसके बाद इस उत्तम ब्रतका अपना समझकर दयासागर होनेके नाते ही आप हित बाहनेवाले लोगोंमें प्रचार हुआ। किसी मुझपर प्रसन्न हो । उस उपवासन्नतसे जो फल समय केशवने नारङजीसे भोग और मोक्ष हुआ हो, उसीसे सुखदायक भगवान् इंकर देनेवाले इस दिव्य शिवरात्रि-व्रतका वर्णन (अध्याय ३७-३८)

#### शिवरात्रि-व्रतके उद्यापनकी विधि

एक पल (तीले) अथवा आधे पल सीनेकी देवदेन महादेव जल्लामनवस्तरः। होनी चाहिये या जैसी अपनी झकि हो. जाननेन देवेश क्य कुर बनायर । उसके अनुसार प्रतिमा बनवा छे। यथा महत्वनुसरेण कर्तमतत् कृते शित्र। वामभागमें पार्वतीकी और दक्षिणभागमें न्द्रे सन्पूर्णले यनु प्रसादालय दक्षर ॥

कृषि बोले— सुतनी ! अब हमें शिककी प्रतिमा स्थापित करके रात्रिमें शिवरात्रि-व्रतके उद्यापनकी विधि बताइये, उनका पूजन करे। आरूख छोड़कर जिसका अनुष्टान करनेसे साक्षात् भगवान् पूजनका काम करना चाहिये। उस कार्यमें शंकर निश्चय ही प्रसन्न होते हैं। वार ऋत्विजीके साथ एक पवित्र आचार्यका

सूतजोने कहा—ऋषियो ! नुमल्बेग बरण करे और उन सबकी आज्ञा लेकर घोकियावसे आदरपूर्वक दिवसिनेके घकियूर्वक दिवकी पूजा करे। सतको रग्रापनकी विधि सुनो, जिसका अनुग्रान प्रत्येक प्रहत्ये पृथक्-पृथक पूजा करते हुए करनेसे वह व्रत अवस्य हो पूर्ण फल जागरण करे। ब्रती पुरुष भगवतसम्बन्धी देनेबाला होता है। लगातार चौदह वर्षोतक कीर्तन, गीत एवं नृत्य आदिके द्वारा सारी चाहिये। प्रयोदशीको एक समय भोजन पुत्रनपूर्वक भगवान् शिवको संतुष्ट करके शिवका पूजन करे । तत्पञ्चात् वहाँ यत्नपूर्वक भोजन कराये और यवाशकि दान ये । और दक्षिणाके साथ होने चाहिये। उन कलडासहित उस पूर्तिको बढाके साथ सबको पण्डपके पार्श्वभागमे पत्रपूर्वक वृष्यकी पीडपर रक्षकर सम्पूर्ण स्थापित करे । मण्डपके मध्यभागमें एक अलंकारोसहित उसे आवार्यको अपित कर सोनेका अथवा दूसरी धातु ताँचे आदिका दे। इसके बाद हाथ जोड़ मस्तक झुका बड़े बना हुआ करुदा स्वापित करें । क्ली पुरुष प्रेमसे गर्गद वाणीमें महाप्रभु महेस्रस्टेक्से इस कलक्षपर पार्वतीसहित जिल्लको प्रार्थना करे। सवर्णमधी प्रतिमा बनाकर रखे । वह प्रतिमा

शिवरामिके शुभन्नतका पालन करना रात विजाये। इस प्रकार विधियत् करके बतुर्दर्शिको पूरा उपवास करना प्रातःकाल पुनः पूजन करनेके पश्चात् बाहिये । शिवरात्रिके दिन नित्यकर्ण सच्चत्र सर्विधि होम करे । फिर वचाशक्ति प्राजापस्य करके शिवास्थ्यमें जाकर विधिपूर्वक विधान करे। फिर ब्राह्मणोको भक्तिपूर्वक एक दिल्प पण्डल बनवाचे, जो तीनी इसके बाद क्ख, अलेकार तथा लोकींचे गीरीतिलक नामसे प्रसिद्ध है। आधूषणोद्वारा प्रजीसहित अस्विजीको उसके मध्यमागर्मे दिव्य हिह्नतीच्य आतंकृत करके उने विधिपूर्वक पृथक-मण्डलकी रचना करे अथवा पण्डणके पुषक दान दे। फिर आवश्यक सामियांसे भीतर सर्वतोभद्र प्रण्डलका निर्माण करे। युक्त कावेसहित गौका आचार्यको यह वहाँ प्राजापत्य नामक कलशोंकी स्थापना कहकर विधिपूर्वक दान दे कि इस दानसे करनी चाहिये। वे शुभ कलक वस्त, फल भगवान् द्वित मुझवर प्रसन्न हो। तत्पश्चात्

प्रार्धना

कृते सदस्य कृषया सफले तथ शंकर ॥

'देवदेव ! महादेव ! शरणागतवत्सल! देवेश्वर ! इस व्रतसे संतुष्ट हो आप मेरे अर्पण करके फिर नमस्कार एवं प्रार्थना ऊपर कुपा कीजिये। शिव-शंकर ! मैंने करे। जिसने इस प्रकार व्रत पूरा कर लिया, भक्तिभावसे इस व्रतका पालन किया है। उसके उस व्रतमें कोई न्यूनता नहीं रहती। इसमें जो कमी रह गयी हो, वह आपके उससे वह मनोवाञ्चित सिद्धि प्राप्त कर लेता प्रसाहसे पूरी हो जाय। शंकर! मैंने हैं, इसमें संशय नहीं है। अनजानमें या जान-बझकर जो जय-

अज्ञानाद्यदि वा ज्ञानाच्यपूजदिकं मया। पूजन आदि किया है, वह आपकी कृपासे सफल हो।'

इस तरह परमात्मा शिवको पुष्पाञ्जलि (अध्याय ३९)

### अनजानमें शिवरात्रि-व्रत करनेसे एक भीलपर भगवान् शंकरकी अद्भुत कृपा

ऋषियोंने पूछा—सूतजी । पूर्वकालमें इस्तिल्ये उस ततको नहीं जानता था। उसी किसने इस उत्तम दिवसत्रि-व्रतका पालन दिन इस भीलके माता-पिता और पत्नीने किया था और अनजानमें भी इस व्रतका भूखसे पीड़ित होकर उससे याचना की— पालन करके किसने कौन-सा फल प्राप्त 'वनेवर ! हमें खानेको हो ।' किया था ?

लोग सनो ! में इस विषयमें एक निपादका प्राचीन इतिहास सुनाता है, जो सब पापोका नाश करनेवाला है। पहलेकी बात है-किसी यनमें एक भील रहता था, जिसका नाम था-गुरुका। उसका कृदम्ब बढ़ा वा तथा वह बलवान् और कुर खभावका होनेके साथ ही क्रस्तापूर्ण कर्ममें तत्पर रहता था। वह प्रतिदिन वनमें जाकर मुगोको मारता और वहीं रहकर नाना प्रकारकी चोरियों लेकर ही घर जाना चाहिये; अन्यथा नहीं ।' करता था। उसने बचपनसे ही कभी कोई ऐसा सोचकर यह व्याध एक जलाशयके शुभ कर्म नहीं किया था। इस प्रकार यनमें समीप पहुँचा और जहाँ पानीमें उतरनेका रहते हुए उस दुरात्मा भीलका बहुत समय धाट था, यहाँ जाकर खड़ा हो गया। वह बीत गया। तदनन्तर एक दिन बढ़ी सुन्दर मन-ही-मन यह विचार करता था कि 'यहाँ एवं शुभकारक शियरात्रि आयी। किंतु वह कोई-न-कोई जीव पानी पीनेके लिये दुरात्मा घने जंगलमें निवास करनेवाला था, अवस्य आयेगा । उसीको मारकर कृतकृत्य

उनके इस प्रकार बाचना करनेपर वह

स्तर्जीने कहा —ऋवियो ! तुम सब तुरंत धनुष लेकर चल दिया और मुगोंके ज्ञिकारके लिये सारे वनमें यूपने लगा। देवचोगसे उसे उस दिन कुछ भी नहीं मिला और सूर्व अस्त हो गया। इससे उसको बढ़ा दुःख हुआ और वह सोचने लगा—'अब मैं वया करें ! कहाँ जार्क ? आज तो कुछ नहीं मिला। घरमें जो बचे हैं, उनका तथा माता-पिताका क्या होगा ? मेरी जो पत्नी है, उसकी भी क्या दला होगी ? अतः मुझे कुछ आऊँगा ।' ऐसा निश्चय करके वह व्याघ एक पातक तत्काल नष्ट हो गया । वहाँ होनेवाली बेएके पेडपर चढ़ गया और वहीं जल साथ साइखड़ाहटकी आवाजको सुनकर हरिणीने लेकर बैठ गया। उसके मनमे केवल यही चिन्ता थी कि कब कोई जीव आयेगा और कता मैं उसे पार्क्षगा। इसी प्रतीक्षामें भूख-प्याससे पीडित हो वह बैठा रहा । उस रातके पहले पहरमें एक व्यासी हरिणी बहाँ आयी, जो चकित होकर जोर-जोरसे बीकड़ी भर रही थी। ब्राह्मणो ! इस मृगीको देखकर व्याधको बड़ा हर्व हुआ और उसने तुरंत ही उसके वसके लिये अपने सनुषपर एक बाणका संधान किया । ऐसा करते हुए उसके हाथके थक्केसे थोडा-सा जल और किन्वपत्र नीचे गिर पहे। उस पेड़के नीचे शिवलिङ



था। उक्त जरू और बिल्वपत्रसे शिवकी प्रथम प्रहरकी पूजा सम्पन्न हो गयी। उस स्थित है और सत्यसे ही निर्झरोसे जलकी

हो उसे साथ लेकर प्रसन्ननापूर्वक घरको पूजाके माहाल्यमे उस व्याधका बहुत-सा भयसे ऊपरकी ओर देखा । व्याधको देखते ही वह व्याकुल हो गयी और बोली-

मृगोने कहा—व्याध ! तुम क्या करना चाहते हो मेरे सामने सच-सच बताओ ।

हरिणीकी वह बात सनकर व्याधने कहा -आज मेरे कुटुम्बके लोग भूखे हैं; अतः तुमको भारकर उनकी भूस भिटाउँगा, उन्हें तम कराया।

व्याधका वह दारुण क्वन सुनकर तथा जिसे रोकना कठिन था, उस तुर भीलको बाण ताने देशकर भूगी सोचने लगी कि 'अब में क्या करें ? कहाँ जाऊं ? अच्छा कोई उपाय रवती हैं।' ऐसा विचारकर उसने वहाँ इस प्रकार कहा ।

मुगी बोली—धील ! मेरे मांसरो तुमको सुख होगा, इस अनर्थकारी दारीरके लिये इससे अधिक महान् पुण्यका कार्य और क्या हो सकता है ? उपकार करनेवाले प्राणीको इस लोकमें जो पुण्य प्राप्त होता है, उसका सी वर्षींचे भी वर्णन नहीं किया जा सकता 🝍 । परंतु इस समय मेरे सब बड़े मेरे आश्रममें ही है। मैं उन्हें अपनी बहिनको अववा म्वामीको साँपकर छोट आईगी। वनेबर ! तुम मेरी इस बातको मिध्या न समझो । मैं फिर तुम्हारे पास लौट आऊँगी, इसमें संज्ञाय नहीं है। सत्यसे ही धरती टिकी हुई है, सत्यसे ही समुद्र अपनी मर्यादाये

उपकारकरसीव यह पुण्यं जायते जित्र । तत् पुण्यं अक्यो कैव सांधु वर्षक्तीरीप ॥

<sup>(</sup>शि- कु को क से ४०। २६)

आराएँ गिरती रहती हैं। सत्यमें हो सब कुछ गयी। उसे देखकर भीरूने स्वयं बाणको स्थित है।

सतजी कहते है-पृगीके ऐसा कहनेपर भी जब व्याधने उसकी बात नहीं मानी, तब उसने अत्यन्त विस्मित एवं भयभीत हो पनः इस प्रकार कहना आरम्ब किया ।

मणी बोली — व्याध ! सनो, में तुम्हारे सामने ऐसी ऋषय खाती है, जिससे घर जानेपर में अवस्य तुम्हारे पास स्तीद दिया—'मैं अपने भूसे कुदुम्बको सप्त आऊँगी। ब्राह्मण यदि बेद बेचे और तीनों करनेके लिये तुझे मार्ह्मगा।' यह सुनकर यह काल संध्या न करें तो उसे जो पाप लगता है, पुगी चोली । प्रतिकी आज्ञाका उल्लङ्घन करके स्वेच्छा- मुधीने कहा — च्याध ! मेरी बात सुनो । नुसार कार्य करनेवाली कियोंको जिस मैं धन्य है। मेरा देह-धारण सफल हो गया: पापकी प्राप्ति होती है, किये हुए उपकारको क्योंकि इस अन्तिय दारीरके हारा उपकार न माननेवाले, भगवान् शंकरसे विमुख होगा। पांतु मेरे छोटे-छोटे बसे परमें हैं। रहनेवाले, दूसरोसे दोह करनेवाले, धर्मको अतः में एक बार जाकर उन्हें अपने रहोपनेवाले तथा विश्वासधात और छल स्वामीको सीप है, फिर सुन्हारे पास स्पेट करनेवाले लोगोंको जो पाप लगता है, उसी आईंगी। पापसे में भी लिप्न हो जाऊँ, यदि लीटकर ज्याध जीला—तुम्हारी बातपर मुझे यहाँ न आऊं।

इस तरह अनेक शपथ साकर जब संशय नहीं है। प्रांगी बुपलाप खड़ी हो गयी, तब उस व्याधने यह सुनकर यह हरिणी ध्यापान्

तरकससे खींचा। ऐसा करते समय पुन: पहलेकी भारत भगवान् शिवके ऊपर जल और विल्वपत्र गिरे। उसके द्वारा महात्मा शस्पुकी दूसरे प्रहरकी पूजा सम्पन्न हो गयी। यद्यपि वह प्रमहत्वश ही हुई थी, तो भी व्याधके लिये सुरह्मदाचिनी हो गयी। मुगीने डमे बाण खींचते देख पुछा-'बनेचर ! यह क्या करते हो ?' व्याधने पूर्ववत् उत्तर

विश्वास नहीं है। में तुझे मार्हता, इसमें

उसपर विश्वास करके कहा-'अन्छा, अब जिष्णुकी शपध खाती हुई बोली-'व्याध ! तुम अपने घरको जाओ ।' तब बह पूर्वी बहे जो कुछ मैं कहती है, उसे सुनो । यदि मैं हर्पके साथ पानी पीकर अपने आश्रम- लोटकर न आऊँ तो अपना सारा पुण्य हार मण्डलमें गयी। इतनेमें ही रातका वह पहला जाऊँ; क्योंकि जो बचन देकर उससे पलट प्रहर व्याधके जागते-ही-जागते बीत गया। जाता है, यह अपने पुण्यको हार जाता है। तब इस हिरनीकी बहिन दूसरी मुगी, जो पुरुष अपनी विवाहिता खीको त्यागकर जिसका पहलीने स्परण किया था, उसीकी दूसरीके पास जाता है, वैदिक धर्मका राह देखती हुई जल पीनेके लिये वहाँ आ उल्लाइन करके कपोलकल्पित धर्मपर

<sup>·</sup>स्थित मरोन पाणी सांबेनेष ए वार्रिधः साबेन जनभागत लाये सर्ने प्रतिष्टतम् ॥

हरिणने कहा-में धन्य हैं। मेरा

हुष्ट-पृष्ट होना सफल हो गया: क्योंकि मेरे

शरीरसे आपलोगोंकी तृप्ति होगी। जिसका

शरीर परोपकारके काममें नहीं आता, उसका सब कुछ व्यर्थ वला गवा। जो

करता है, उसकी वह सामध्यं व्यथं चली

व्याच जोला-जो-जो यहाँ आये, ये

मृग ! तुम भी इस समय संकटमें हो.

इसलिये झुठ बोलकर चले जाओगे। फिर

कहता है, उसे सुनो । मुझमें असत्य नहीं है ।

सारा चराचर ब्रह्माण्ड सत्यसे ही ठिका हुआ

है। जिसकी वाणी जुठी होती है, उसका

पुण्य उसी क्षण नष्ट हो जाता है; तथापि

मृग बोला-व्याध ! मैं जो कुछ

आज मेरा जीवन-निर्वाह कैसे होगा ?

बलता है, भगवान विष्णुका भक्त होकर व्याधसे इस प्रकार बोला। शिवकी निन्दा करता है, माता-पिताकी निधन-तिथिको आद्ध आदि न करके उसे सुना बिता देता है तथा मनमें संतापका

अनुभव करके अपने दिये हुए क्वनको पूरा करता है, ऐसे लोगोंको जो पाप लगता है, वहीं मुझे भी लगे, यदि में लौटकर न

अगर्क ।'

व्याधने उस मृगीसे कहा—'जाओ ।' मृगी जल पीकर हर्पपूर्वक अपने आश्रमको अपने बालकोंको उनकी माताके हाथमें गयी। इतनेमें ही रातका दूसरा प्रहर भी मौपकर और उन सबको धीरज बैंघाकर च्याचके जागते-जागते धील गया। इसी यहाँ स्केट आईगा। समय तीसरा प्रहर आरम्भ हो जानेपर मुगाँके लौटनेमें बहुत बिलम्ब हुआ जान चकित हो। बहा विस्थित हुआ। उसका हृदय कुछ शुद्ध व्याध उसकी खोज करने लगा। इतनेमें ही हो गया बा और उसके सारे पापपुक्त नष्ट ही उसने जलके पार्गमें एक हिरनको देखा । वह चुके थे । उसने इस प्रकार कहा । बडा हष्ट-पुष्ट था। उसे देशकर वनेवरको बड़ा हर्ष हुआ और वह धनुषपर बाण रखकर उसे मार डालनेको उदात हुआ। ऐसा करते समय उसके प्रारब्धका कुछ जल और विल्वपत्र शिवलिङ्गपर गिरे, उससे उसके सीभाग्यसे भगवान शिवकी तीसरे प्रहरकी पूजा सम्पन्न हो गयी। इस तरह

पत्तीके गिरने आदिका शब्द सुनकर उस पुगने व्याधकी ओर देखा और पूछा-'क्या करते हो ?' व्याधने उत्तर दिया—'भै अपने कुटुमाको धोजन देनेके लिये तुम्हारा

वस करूँगा।' व्याधकी यह बात सुनकर हरिणके मनमें बड़ा हर्ष हुआ और तुरंत ही

सामर्थ्य रहते हुए भी किसीका उपकार नहीं

सुतथी कहते हैं— उसके ऐसा कहनेपर जाती है तबा वह परलोकमें नरकगामी होता

है \*। पांतु एक बार मुझे जाने दो। मैं

उसके ऐसा कहनेपर व्याध मन-ही-मन

सब तुष्डारी ही तरह बातें बनाकर चले गये; परंतु वे वसक अभीतक यहाँ नहीं लोटे हैं।

भगवान्ने उसपर अपनी दया दिखायी।

भील ! तुम मेरी सची प्रतिज्ञा सुनो। संध्याकालमें मैथन तथा शिवरात्रिके दिन भोजन करनेसे जो पाप लगता है, झठी

सो वै सामध्येकुतक्ष नोपकार करोति वै। तस्मामध्यै प्रवेद अर्थ परत्र नरके ज्वोत्। (हिंह के की रू में ४०।५७)

संक्षिप्त दिश्वपूराण के

गवाही देने, धरोहरको हड़प रुने तवा संध्या न व्यक्तिको सान्द्रना देकर उन्हें पद्मेसियोंके हाथमें करनेसे द्विजको जो पाप होता है, बही पाप मुझे सौंप दिया और स्वयं शीघ्र ही उस स्थानको भी लगे, यदि मैं लॉटकर न आई। जिसके मुखसे कभी शिवका नाम नहीं निकलता, जो उनकी प्रतीक्षामें बैठा था । उन्हें जाते देख उनके सामर्थ्य रहते हुए भी दूसरोका उपकार नहीं करता, पर्वके दिन श्रीफल तोइता, अभस्य-मक्षण करता तथा शिवकी पूजा किये बिना और भस्म लगाये विना भोजन कर लेता है, इन सबका पातक मुझे लगे, यदि मैं लॉटकर न आई ।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

व्याधने कहा-'जाओ, शीघ्र स्त्रेटना ।' नवी । उस समय व्याधका सारा पाप तत्काल व्याधके ऐसा कहनेपर मृग पानी पीकर बला गया । वे सब अपने आजमपर मिले । तीनों ही प्रतिज्ञाबद्ध हो बुके थे। आपसमें एक-दूसरेके वृतानको भलीभाँत सुनकर सत्त्रके पाशसे बेधे हुए उन सबने यहाँ निश्चय किया कि वहाँ अवस्य जाना चाहिये । इस निश्चयके बाद वहाँ बालकोंको आग्रासन देकर वे सब-के-सब जानेके लिये उत्सक हो गये। उस समय जेठी मृगीने वहाँ अपने खामीसे कहा — 'सामिन् ! आपके बिना यहाँ वालक कैसे रहेंगे ? प्रभो ! मैंने ही वहाँ पहले जाकर प्रतिज्ञा की है, इसलिये केवल मुझको जाना चाहिये। आप दोनों यहीं रहें।' उसकी यह बात सुनकर छोटी मृगी बोली—'वहिन ! मैं तुम्हारी सेविका हैं. इसलिये आज में ही ब्याधके पास जाती है। तुम यहीं रहो।' यह सुनकर पुग बोला-'मैं ही वहाँ जाता है। तुम दोनों यहाँ रहो; क्योंकि त्रिशुओंकी रक्षा मातासे ही होती है।' स्वामीकी यह बात सुनकर उन होनो मुगियोंने धर्मकी

दृष्टिसे उसे स्वीकार नहीं किया । वे दोनों अपने

पितसे प्रेमपूर्वक बोर्ली—'प्रभो ! पतिके बिना

इस जीवनको धिकार है ।' तब उन सबने अपने

वे सब बढे भी पीछे-पीछे चले आये। उन्होंने यह निश्चय कर लिया वा कि इन माता-पिताकी जो गति होगी, वही हमारी भी हो। उन सबको एक साथ आया देख व्याधको बडा हर्व हुआ। इसने धनुषपर बाण रखा । उस समय पुनः जल और बिल्क्पन दिवके उत्पर गिरे। उससे मृतजो कहते हैं- उसकी बात सुनकर शिवकी चौथे प्रहरकी शुभ पूजा भी सम्पन्न हो घरप हो गया । इतनेमें ही दोनों मृगियाँ और मृग बोल उठे-'व्याचित्ररोमणे । शीध कृपा

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

प्रस्वान किया, जहाँ वह व्याध-शिरोमणि

उनकी यह बात सुनकर ब्याधको बढा

करके हमारे शरीरको सार्थक करो।'



विस्पव हुआ। ज्ञिवपूजाके प्रभावसे उसको दर्रुच ज्ञान प्राप्त हो गया। उसने सोचा-'ये मृग ज्ञानहीन पश्च होनेपर भी धन्य हैं, सर्वथा

#### मुक्ति और भक्तिके खरूपका विवेचन

ऋषियोंने पूछा—सूतजी ! आयने है न बड़ा और न मोटा है न महीन। जहाँसे बारंबार मुक्तिका नाम लिया है। यहाँ मुक्ति मिलनेपर क्या होता है ? मुक्तिमें जीवकी कैसी अवस्था होती है ? यह हमें बताइये ।

स्तर्जाने कहा-महर्षियो ! स्त्रो । मै तुमसे संसारक्रेशका निवारण तथा परमानन्टका दान करनेवाली मुक्तिका स्वरूप बताता है। मुक्ति बार प्रकारको कही गयी है—सारूप्या, सालोक्या, सांनिष्या तथा चौची सायुन्या । इस शिवरात्रिव्रतसे सब प्रकारकी मुक्ति सुरूप हो जाती है। जो ज्ञानरूस अविनाशी, साक्षी, ज्ञान-गम्य और द्वैतरहित साक्षान दिव हैं, वे ही यहाँ कैवल्यमोक्षके तथा धर्म, अर्थ और कामरूप त्रिवर्गके भी दाता है। कैकल्या नामक जो पाँचर्वी युक्ति है, वह मनुष्योके किये अत्यन दुर्लभ है। मुनियरी ! मैं उसका लक्षण बताता है, सुनो । जिनसे यह सपस्त जगत् उत्पन्न होता है, जिनके द्वारा इसका पालन होता है तथा अन्ततोगत्वा यह जिनमें लीन होता है, वे ही शिष है। जिसमें यह सम्पूर्ण जगत ज्यास है,

यही शिवका रूप है। मुनीचरो ! केंद्रोमे शिवक

परब्रह्म परमात्मा ही शिव कहलाता है। जैसे आकाश सर्वत्र व्यापक है, उसी प्रकार यह शिवतन्त्र भी सर्वव्यापी है। यह मायासे परे, सम्पूर्ण इन्होंसे रहित तथा पत्सरताश्च परमात्मा है। यहाँ शिवज्ञानका उदय होनेसे निहाय ही उसकी प्राप्ति होती है अथवा हिजो ! सुरुम बुद्धिके द्वारा शिवका ही भजन-व्यान करनेसे सन्पुरुपोको शिवपदकी प्राप्ति रोती है

मनसहित वाणी उसे न पाकर लौट आती है, वह

संसारमें जानकी प्राप्ति अत्यन्त कठिन है, परंतु भगवान्का भवन अत्यन सुकर माना गया है। इसल्यि संतक्षिरोमणि पुरुष मुक्तिके लिये भी शिवका भजन ही करते हैं। तानवक्षप मोश्रदाता परमात्वा दिख भजनके ही अधीन हैं। चलिस्से ही बहत-से पुरुष सिद्धि-लाभ करके प्रसन्नतापूर्वक परम मोक्ष पा गये है। भगवान् सम्बुकी भक्ति ज्ञानकी जननी यानी गयी है जो सदा भोग और मोश्र देनेवाली है। वह साधु महापुरुवांके कृपा-प्रसादसे सलध दो सप बताये गये हैं—सकल और निष्कल । होती है। उत्तम प्रेमका अङ्कर ही उसका लक्षण विवतत्त्व सत्य, ज्ञान, अनन्त एवं समिदानन्द है। द्विजो ! वह भक्ति भी सगुण और निर्गुणके नामसे प्रसिद्ध है। निर्मुण, उपाधिरहित, भेदसे दो प्रकारकी जाननी लाहिये। फिर वैधी अधिनाज्ञी, शुद्ध एवं निरञ्जन (निर्मेल) हैं । यह और खामाविकी—ये दो भेद और होते हैं । न लाल है न पीला; न सफेद है न नीला; न छोटा - इनमें वैधीकी अपेक्षा स्वाधाविकी श्रेष्ठ मानी

जानमञ्ज ७ सच्दिनन्दर्मोहतम्। निर्नुष्यं निरुपधिश्चन्ययः सुद्धी निरक्षनः॥ त रत्ती नैव पीतम न सेनो नील एक सा। न हत्त्वो न च दीवेंस न १५०: सूक्ष्म एव च ॥ यतो वानो निवर्तने अप्राप्य मनसा सर । वदेव परम प्रेक्त बहाँय दिवसंग्रकम् ॥ आकाश व्यापकं यदत् तर्वेच व्यापकं लिद्यू मानातीते परात्माने इन्हातीते विगासासम् ॥ क्रअसिष भरेदत्र रिवजानोदयाद् पूर्वम् (भजनादा शिक्षके सूरममत्या सता द्विजाः॥ (बि: पुर को क से ४१। १२-१६)

आदरणीय हैं; क्योंकि अपने शरीरसे ही करेंगे। तुम मेरी सेवामें मन लगाकर दुर्लभ परोपकारमें लगे हुए हैं। मैंने इस समय मोक्ष पा जाओगे। मनुष्य-जन्म पाकर भी किस पुरुषार्थका साधन किया ? दूसरेके शरीरको पीड़ा देकर अपने शरीरको पोसा है। प्रतिदिन अनेक प्रकारके पाप करके अपने कहम्बका पालन किया है। हाय ! पेसे पाप करके मेरी क्या गति होगी ? अथवा मैं किस गतिको प्राप्त होऊँगा ? मैंने जन्मसे लेकर अबतक जो पातक किया है. उसका इस समय मुझे स्मरण हो रहा है। मेरे जीवनको भिकार है, भिकार है।' इस प्रकार ज्ञानसम्पन्न होकर व्याधने अपने बाणको रोक लिया और कहा-'श्रेष्ठ मुगो । तुम जाओ । तम्हारा जीवन धन्य है।'

व्याधके ऐसा कहनेपर धमवान शंकर तत्काल प्रसन्न हो गये और उन्होंने क्याचको अपने सम्मानित एवं पुजित स्वरूपका दर्शन कराया तथा क्यापूर्वक उसके दारीरका स्पर्श करके उससे प्रेमसे कहा—'भील ! मैं तुम्हारे व्रतसे प्रसन्न हैं । वर गाँगो ।' व्याध भी भगवान् शिवके उस रूपको देखका तत्काल जीवन्यूक्त हो गया और 'मैंने सब कुछ पा लिया' वो कहता हुआ उनके चरणोंके आगे गिर पहा । उसके इस भावको देखकर भगवान् शिव भी मन-ही-मन बडे प्रसन्न हुए और उसे 'गृह' नाम देकर कृपादृष्टिसे देखते हुए उन्होंने उसे दिव्य वर दिये ।

शिव बोले—व्याध ! सूनो, आजसे तुप शृङ्खेरपुरमें उत्तम राजधानीका आश्रय ले दिव्य भोगोंका उपभोग करो । तुम्हारे चंहाकी वृद्धि निर्विघ्ररूपसे होती रहेगी। देवना भी तुम्हारी प्रशंसा करेंगे। व्याध ! मेरे धक्तोपर स्नेड रखनेवाले भगवान् श्रीराम एक दिन निश्चय ही तुम्हारे घर प्रधारेंगे और तुम्हारे साथ मित्रता

इसी समय वे सब मृग भगवान् शंकरका दर्शन और प्रणाम करके मुगयोनिसे मुक्त हो गर्चे तथा दिव्य-देहधारी हो विमानगर बैठकर शिवके दर्शनमात्रसे शायमुक्त हो दिव्यधामको चले गये । तबसे अबंद पर्वतपर भगवान शिव व्याधेकाके नामसे प्रसिद्ध हुए, जो दर्शन और पूजन करनेपर तत्काल भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले हैं। महर्षियो ! वह व्याध भी उस दिनसे दिव्य घोषोका उपभोग करता हुआ अपनी राजधानीये रहते लगा । उसने भगवान् बीरामकी क्रया पाकर शिवका सायुज्य प्राप्त कर लिया । अनजानमें ही इस व्रतका अनुप्रान करनेसे ठसको सामुज्य मोक्ष मिल गया: फिर जो भक्तिभावसे सम्पन्न होकर इस बतको करते है, वे ज़िवका शुभ सायुज्य प्राप्न कर ले, इसके लिये तो कहना ही क्या है। सम्पूर्ण शास्त्रों तथा अनेक प्रकारके धर्मीक विषयमें भलीभौति विचार करके इस शिवरात्रि-व्रतको सबसे उत्तम बताया गया है। इस लोकमें जो नाना प्रकारके जत, विविध तीर्थ, भौति-भौतिके विचित्र दान, अनेक प्रकारके यज्ञ, तरह-तरहके तप तथा बहत-से जप हैं, वे सब इस शिवरात्रि-इतकी समानता नहीं कर सकते। इसलिये अपना हित चाहनेवाले मनुष्योंको इस शुभतर व्रतका अवस्य पालन करना चाहिये। यह शिवरात्रि-ब्रत दिव्य है। इससे सदा भोग और मोक्षकी प्राप्ति होती है। महर्षियो ! यह शुभ द्दिवरात्रि-व्रत व्रतराजके नापसे विख्यात है। इसके विषयमें सब बातें मैंने तुन्हें बता दीं । अब और क्या सुनना चाहते हो ? (अध्याय ४०)

#### मुक्ति और भक्तिके खरूपका विवेचन

होती है "।

ऋषियोंने पूछा—सूतवां ! बारंबार मुक्तिका नाम लिया है। यहाँ मुक्ति पिलनेपर क्या होता है ? पुक्तिमें जीवकी कैसी अवस्था होती है ? यह हमें बताइये।

सुतजीने कहा-महर्वियो ! सुनो । मै तुमसे संसारक्रेशका निवारण तथा परमानन्दका दान करनेवाली मुक्तिका स्वरूप बनाता है। मुक्ति चार प्रकारको कही गयो है—साहध्या, सालोक्या, सांनिध्या तथा चौथी सायुज्या । इस शिवरात्रिवतसे सब प्रकारको मुक्ति सुरूच हो जाती है। जो ज्ञानरूप अधिनाशी, साक्षी, ज्ञान-गम्य और हैतरहित साक्षात ज़िव हैं, वे ही वहाँ कैत्रल्यमोक्षके तथा धर्म, अर्थ और कामरूप त्रिवर्गके भी दाता है। कैवल्या नायक जो पाँचवी मुक्ति हैं, वह मनुष्योंक लिये अत्यन दुर्लभ है। सुनिवरों ! में उसका लक्षण बताता हैं, सुनो । जिनसे यह समस्त जगत् उत्पन्न होता है, जिनके द्वारा इसका पालन होता है तथा अन्ततोगला यह जिनमें लीन होता है, वे ही

परब्रह्म परमात्मा हो ज़िख कहलाता है। जैसे आकाश सर्वत्र व्यापक है, उसी प्रकार यह शिवतत्त्व भी सर्वव्यापी है। यह मायासे परे, सम्पूर्ण इन्होंसे रहित तथा मत्सरताशुन्य परमात्मा है। यहाँ शिवज्ञानका उदय होनेसे निश्चय ही उसकी प्राप्ति होती है अथवा द्विजो ! सुक्ष्म बुद्धिके द्वारा शिवका ही धजन-ध्यान करनेसे सत्पुरुषोंको शिवपदकी प्राप्ति

है न बड़ा और न मोटा है न महीन। जहाँसे

मनसहित वाणी उसे न पाकर लौट आती है, वह

संसारमें जानकी प्राप्ति अत्यन्त कठिन है, परंतु भगवानुका भजन अत्यन्त सुकर माना गवा है। इसकिये संतदि।रोपणि पुरुष मुक्तिके क्तियं भी शिषका भवन ही करते हैं। ज्ञानसम्बद्ध मोश्रदाता परमात्मा शिव भजनके ही अधीन हैं। भक्तिसे ही बहत-से पुरुष सिद्धि-लाभ करके प्रसन्नतापूर्वक परम मोक्ष पा गये है। धगवान शब्धकी भक्ति ज्ञानकी जननी शिव हैं। जिससे यह सप्पूर्ण जगन ज्यान है. यानी गयी है जो सदा घोग और घोश देनेवाली वहीं शिवका रूप है। प्रनिश्चरों ! बेटोंमें जिबके 🕏 । वह साधु महापुरुषोंके कृपा-प्रसादमें सुरूप दो रूप बताये गये हैं—सकल और निष्कल । होती है। उत्तम प्रेमका अङ्कर ही उसका लक्षण शिवतस्य सत्य, ज्ञान, अनन्त एवं सचिदानन्द है। द्विजो ! वह चिक्त ची संगुण और निर्गुणके नामसे प्रसिद्ध है। निर्मुण, उपाधिरहित, भेदसे दो प्रकारकी जाननी चाहिये। फिर वैधी अविनाजी, शृद्ध एवं निरञ्जन (निर्मल) है। वह और खाभाविकी—ये दो भेद और होते हैं। न लाल है न पीला; न सफेद है न नीला; न छोटा इनमें वैधीकी अपेक्षा साधाविकी श्रेष्ठ मानी

जनमननं च प्रविदान-दर्शाहेतम् निर्णुणे निरुपापिधाञ्ययः शुद्धो निरक्षन ॥ न रहते नैया पीराक्ष न थोतो जील एवं चान उस्तो न च दीर्थाप्ट न रधुल सुरुप एवं च ।। गतो वाचे निकर्रते अग्राप्य मनसा स्तः तदेच परमं प्रेतः बाईव शिवसंज्ञकम्॥ आकरो व्यापक गद्दत तथैव व्यापक लिटम् मान्वतीते ज्यात्मानं दृन्द्वातीते विमत्मरम्॥ तरप्राप्तिश्च भनेदत्र जिल्जानोदयाद् भूकम् । मरूकाः जिलायेन मुश्ममत्वा सतो द्विनाः । (शिक्ष कु को मान संग्रह । १२-१६)

कोरिस्ट्यंदिया क

गयी है। उनके सिवा नैष्टिकी और अनैष्टिकीके भिन्न नहीं बताया है। इसरित्ये उनमें भेद नहीं

फिर 'नारायण' नामसे प्रसिद्ध हुए और प्रकृति । फ्लोंको उत्तव गति प्रदान करनेवाले हैं । दोनों 'नारायणी' कहरूपयी। नारायणके नाभि- समानरूपसे सबके सेवनीय हैं तथा नाना कमलसे जिनकी उत्पत्ति हुईं, वे ब्रह्मा कहलाते अकारके लीला-विहार करनेवाले हैं। भयानक

Retaile.

किया जा रहा है। उन दोनो प्रकारकी भक्तियोंके श्रवण आदि भेदसे नौ अङ्ग जानने चाहिये। भगवानुकी कृपाके विना इन भक्तियोका सम्पादन होना कठिन है और उनकी कपासे सुगमतापूर्वक इनका सायन होता है। द्विजो ! भक्ति और जानको राष्य्रने एक-दूसरेसे अपियोंने पूछा—शिव कौन हैं ? विष्णु हैं। ब्रह्माने तपस्या करके जिनका साक्षात्कार कौन हैं 7 सह कौन हैं और ब्रह्मा कौन हैं ? इन किया, उन्हें विष्णु कहा गया है। ब्रह्मा और सबमें निर्मुण कौन है ? हमारे इस संदेहका आप निवारण कीजिये। स्तर्जीने कहा-महर्षियो ! वेद और बेदानके विद्वान ऐसा मानते हैं कि निर्मुण परमात्मासे सर्वप्रथम जो सगुणरूप प्रकट हुआ,

उसीका नाम शिव है। शिवसे पुरुष-सहित प्रकृति उत्पन्न हुई । उन दोनोंने मुलस्थानमें स्वित

जलके भीतर तप किया । यह स्थान पश्चकोणी

उसके अनेक प्रकार माने हैं। उनके बहत-से

भेद होनेके कारण यहाँ विस्तृत वर्णन नहीं

भेदसे भक्तिके दो प्रकार और बताये गये हैं। करना चाहिये। ज्ञान और भक्ति दोनोंके ही नैष्ठिकी भक्ति छः प्रकारको जाननी चाहिये साधकको सदा सुख मिलता है। ब्राह्मणी ! जो और अनैष्टिकी एक ही प्रकारकी। फिर भक्तिका विरोधी है, उसे ज्ञानकी प्राप्ति नहीं विद्विता और अविद्विताके भेदसे विद्वानोंने होती। भगवान् दिवको भक्ति करनेवालेको ही शीघतापूर्वक ज्ञान प्राप्त होता है। अतः मुनीश्चरो ! महेश्वरकी भक्तिका साधन करना आवश्यक है। उसीसे सबकी सिद्धि होगी, इसमें संशय नहीं है। महर्षियो ! तुमने जो कुछ पूछा या, उसीका मैंने वर्णन किया है। इस प्रसङ्घको सुनकर मनुष्य सब पापोसे निरसंदेष्ठ मुक्त हो जाता है। (अध्याय ४१) शिव, विष्णु, रुद्र और ब्रह्माके खरूपका विवेचन

ब्रह्माजीके ललाटसे प्रकट होऊँगा' इस कथनके अनुसार समस्त लोकोपर अनुप्रह करनेके लिये जो ब्रह्माजीके ललाटसे प्रकट हुए, उनका नाम स्ट हुआ । इस प्रकार रूपरहित परमात्मा सबके चिन्तनका विषय बननेके लिये साकाररूपमें काशीके नामसे विख्यात है, जो भगवान प्रकट हुए। वे ही साक्षात भक्तवसार शिव हैं। शिवको अत्यन्त प्रिय है। यह ब्रह्म सप्पूर्ण तीनों पुणोसे पिन्न शिवमें तथा गुणोंके धाम विश्वमें व्याप्त था। उस जरूका आश्रव ले रुद्रमें उसी तरह वास्तविक भेद नहीं है, जैसे योगमायासे युक्त श्रीहरि वहाँ सोये । नार अर्थात् सुवर्ण और उसके आभूषणमे नहीं है । दोनीके जलको अयन (निवासस्थान) बनानेके कारण रूप और कर्म समान है। दोनों समानरूपसे

विष्णुके विवादको झान्त करनेके लिये निर्गुण

ज़िवने जो रूप प्रकट किया, उसका नाम

'महादेव' है। उन्होंने कहा—'मैं शम्भू

पराक्रमी रुद्र सर्वथा शिवरूप ही हैं। वे भक्तोंके विष्णुको सम्पूर्ण सनातन वेद, अनेक वर्ण, नहीं प्राप्न होते । यह भगवती क्षतिका उपदेश है । किसीका भजन नहीं करते। वे भक्तवलल होनेके कारण कची-कभी अपने-आप भक-जनोंका जिलान कर लेते हैं। जो दूसरे देवताका भागन करते हैं, ये उसीमें खीन होते हैं; इसीलिये चे तीर्वकारको बाद रहमें सीन होनेका अवसर पाते हैं । जो कोई मद्रके धक्त है, वे तत्काल शिव हो जाते हैं: अत: उनके लिये दूसरेकी अपेक्षा नहीं रहती । यह सनागम स्रतिका संदेश है ।

दिओं ! अज्ञान अनेक प्रकारका होता है, परंतु विज्ञानका एक ही स्वरूप है। यह अनेक प्रकारका नहीं होता । उसको समझनेका प्रकार में वताऊँगा, तुपलोग आटापूर्वक सुनो । ब्रह्मासं रेकर तुणवर्यन्त जो कुछ भी यहाँ देखा जाता है. यह सब शिवस्थ ही है। उसमें नानत्ककी जानता है, दसरा नहीं। कल्पना मिथ्या है। सृष्ट्रिके पूर्व भी जिनकी सत्ता बतायी गयी है, सांप्रिके मध्यमें भी शिव विराज रहे हैं, सुष्टिके अन्तमें भी ज़िय रहते हैं और जब सब कुछ शुन्यतामें परिणत हो जाता है, उस समय भी शिवकी यसा रहती ही है। अत: पुनीश्वरो ! शिवको ही चतुर्गुण कहा गया है। वे ही त्रिय शक्तिमान होनेके कारण 'सगुण' जाननेयोग्य हैं। इस प्रकार वे सगुण-निर्मणके भेदसे दो प्रकारके हैं। जिन शिवने ही भगवान

कार्यकी सिद्धिके निमित्त विच्यु और ब्रह्माकी अनेक मात्रा तथा अपना ध्यान एवं पूजन दिये सहायता करनेके लिये प्रकट हुए हैं। अन्य जो- हैं, ये ही सम्पूर्ण विद्याओंके ईश्वर है—ऐसी जो देवता जिस कमसे प्रकट हुए हैं, उसी क्रमसे सनातन श्रुति है। अतएव जामुको 'वेदोंका लयको प्राप्त होते हैं। परंतु स्ट्रदेव उस तरह लीन आकट्यकर्ता' तथा 'बेटपति' कहा गया है। वे नहीं होते । उनका साक्षात् शिक्षमें ही रूप होता 🏻 ही सम्पर अनुबह करनेपाले साक्षात् शंकर है । है। ये प्राकृत प्राणी कहमें मिलकर ही लक्को कर्ता, चर्चा, हर्ता, साक्षी तथा निर्गुण भी हे ही प्राप्त होते हैं। परंतु रह इनमें भिलकर रूपको हैं। इसरोके रिव्ये कालका मान है, परंतु काल-करूप रहके लिये कालको कोई गणना नहीं सब लोग रहका भजन करते हैं. किंतु रह है: क्योंकि वे साक्षात सब्धं महाकाल हैं और महाकाली उनके आधित हैं। साहण, रह और कार्लीको एक-से ही बताते हैं। उन दोनोंने सत्य लॉला करनेवाली अपनी इच्छासे ही सब कुछ प्राप्त किया है। जिल्ला कोई ज्यादक नहीं है। उनका कोई पालक और संब्रास्क भी नहीं है। चे स्वयं सबके हेत् हैं। एक होकर भी अनेकताको आध्र हो सकते हैं और अनेक होकर भी एकताको । एक ही बीज बाहर होकर वृक्ष और फल आहिके रूपमें परिणत होता हुआ पुनः बीलघावको प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकार दिवस्त्यी ग्रहेश्वर स्वयं एकसे अनेक होनेमें हेत् हैं। यह जलम शिवझान तत्वतः बनाया गया है। ज्ञानवान प्रस्य ही इसको

> पृति बोले-सुतजी ! आप लक्षणसहित ज्ञानका वर्णन कीविये, जिसको जानकर बरुष्य शिक्ष्याकको प्राप्त हो जाता है। सारा जगत दिवा कैसे है अथवा दिवा ही सम्पूर्ण जगत कैसे हैं ?

ऋषियोंका वह प्रश्न सुनकर पौराणिक-शिरोपणि मतजीने भगवान शिवके चरणारचिन्दोंका चिन्तन करके उनसे कहा। (अध्याय ४२)

# शिवसम्बन्धी तत्त्वज्ञानका वर्णन तथा उसकी महिमा, कोटिरुद्रसंहिताका

माहात्स्य एवं उपसंहार

सुताजीने कहा-ऋषियो । मैने शिवज्ञान सकको ज्यास करके स्थित है और सम्पूर्ण जैसा सुना है, उसे बता रहा है। तुम सब स्ट्रेग जन्तुओं में व्यापक है। वे जढ और सुनो, वह अत्यन्त गुह्य और परम मोक्षत्वरूम चेतन-सन्नके ईश्वर होकर स्वयं ही सबका है। ब्रह्मा, नारह, सनकादि, मुनि व्यास तथा कल्याण करते हैं। जो विद्वान पुरुष कपिल-इनके सपाजमें इन्हीं लोगोंने निख्य वेदान्त्रमर्गका आश्रय ले उनके साक्षात्कारके करके ज्ञानका जो ख़क्तप बताया है, इसीको लिये साधना करता है, उसे वह साधारकाररूप प्रधार्थ ज्ञान समझना चाहिये। सम्पूर्ण जगत् फल्ड अवश्य प्राप्न होता है। व्यापक अग्रिताय शिवपव है, यह ज्ञान सदा अनुशीलन प्रत्येक काष्ट्रमें स्थित है; परंतु जो उस काष्ट्रका करनेयोग्य है। सर्वत विद्वानुको यह मन्यन करता है, यही असंदिग्यरूपसे अग्निको निश्चितक्रयसे जानना चाहिये कि जिल्ल सर्वमय अकट करके देखता है। उसी तरह जो बुद्धिमान् हैं। ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यंत्र जो कुछ जयत् यहाँ चक्ति आदि साधनीका अनुष्ठान करता है, दिसायी देता है, यह सब जिल ही हैं। वे उसे असदय दिलका दर्शन प्राप्त होता है, इसमें महादेवनी ही शिव कहलाने हैं। जब उनकी संशय नहीं है। सर्वत्र केवल शिव हैं, शिव हैं, हैं। ये ही सम्बक्तो जानने हैं, उनको कोई नहीं ही सदा नाना क्योंने भासित होते हैं। भीव परमातम शियका ही अंश है; परंतु विकारस्वरूप अङ्करोकी नियृत्ति हो जानेपर अविशास मोहित होकर अवश हो रहा है और पुरुष फिर झानीसपर्य ही स्थित होता है—इसमें अपनेको शिवसे भिन्न समझता है। अविद्यासे अन्यथा विचार नहीं करना चाहिये। सब कष्ट मुक्त होनेपर वह शिय ही हो जाता है। ज़िय ज़िय है और शिय ही सब कुछ हैं। शिव तथा

इन्डा होती है, तब वे इस जगत्की रचना करते - शिव हैं; दूसरी कोई वस्तु नहीं है । वे शिव भ्रममें जानला । वे इस जगतुकी रचना करके रूपं जैसे समुद्र, मिट्टी अधवा सुवर्ण-स्थे इसके भीतर प्रविष्ट होकर भी इससे दूर हैं। उपाधिभेदसे नानात्वको प्राप्त होते हैं, उसी वास्तवमें उनका इसमें प्रवेदा नहीं हुआ है: प्रकार भगवान् शंकर भी उपाधियोंसे ही अनेक क्योंकि वे निर्तिप्त, सांशदान-प्रकल्प हैं। जैसे क्योंमें भासते हैं। कार्य और कारणमें सूर्य आदि ज्योतियोका जलमें प्रतिबिच्य पड्ता जास्तविक भेद नहीं होता । केवल प्रमसे भरी है, वास्तवमें जलके भीतर उनका प्रवेश नहीं हुई वृद्धिके द्वारा ही उसमें भेदकी प्रतीति होती होता, असी प्रकार साक्षात् क्षित्रके विषयमें हैं। प्रम दूर होते ही भेदबुद्धिका नाश हो जाता समझना चाहिये। वस्तुन: तो वे स्वयं हो सब है। जब बीजसे अङ्कर उत्पन्न होता है, तब यह कुछ है। मतभेद ही अज्ञान है; क्योंकि शिवसे नानालको प्रकट करता है; फिर अन्तमें यह चित्र किसी देत वस्तुकी सत्ता नहीं है। सन्पूर्ण जीजरूपमें ही स्थित होता है और अङ्कर नष्ट हो दर्शनोमें मतभेद ही दिखाया जाता है, परंतु जाता है। ज्ञानी बीवरूपमें ही स्थित है और येदानी नित्य अद्भैत तत्त्वका वर्णन करते हैं। नाना प्रकारके विकार अङ्कुररूप हैं। उन

नहीं है। उनकी शरण लेकर जीव संसार- निकालकर मुझे उपदेश दिया है। इसका एक बन्धनसे छट जाता है।

प्रशियोंने परस्पर निश्चय करके जो यह भक्तकी भक्ति बढ़ती है। दुवारा सुननेसे उत्तम ज्ञानकी बात बतायी है, इसे अपनी बुद्धिके चिक प्राप्त होती है। तीसरी बार सुननेसे मोक्ष हारा प्रयञ्जापूर्वक धारण करना चाहिये। प्राप्त होता है। अतः मोग और मोशस्त्रप मुनीश्वरो ! तुमने जो कुछ पृष्टा था. वह सब फलकी इच्छा रखनेवाले लोगोंको इसका मैंने तुन्हें बता दिया । इसे तुन्हें प्रयञ्जपूर्वक गुप्त आरंबार अवण करना चाहिये । उत्तम फलको रखना चाहिये। बताओ, अब और क्या पानेके उद्देश्यमें इस पुराणकी पाँच आयुक्तियाँ स्तना चाहते हो ?

नमस्कार है। आप धन्य है, जिलाचकोंमें सेष्ट यह व्यासनीका वचन है। जिसने इस उत्तम हैं । आपने हमें ज़िकाराज्यसम्बन्धी परम्य उत्तम पुराणको सुना है, उसे कुछ भी दुर्लभ नहीं है । ज्ञानका अवण कराया है। आपकी कृपासे यह शिव-विज्ञान भगवान् शंकरको संतप्त्र हुए हैं।

व्यासनीने इतिहास, पुराणों, वेदों और प्राप्त कर लेगा।

शास्त्रोका बारंबार विचार करके उनका सार

बार श्रवण करनेपात्रसे सारे पाप पास हो ब्राह्मणो ! इस प्रकार वहाँ पथारे हुए जाते हैं, अधकको भक्ति प्राप्त होती है और करनी बाहिये। ऐसा करनेवर मनुष्य उसे अपि ओले ज्यासशिष्य ! आवको अवश्य पाता है, इसमें संदेश नहीं है; क्योंकि

हमारे मनकी आन्ति सिट गयी। हम आपसे अत्यन्त प्रिय है। यह बीग और मोक्ष देनेवाला <u>पोक्षरायक विकारयका ज्ञान पाकर बहुत तथा ज्ञियभक्तिको बढानेवारव है। इस प्रकार</u> वैने दिखपुराणकी यह बौबी आनन्दश्रविनी सुतबीने कहा-हिलो ! जो नास्तिक तथा परम पुरुषमधी संहिता कही है, जो हो, अद्धाहीन हो और इन्त हो, जो भगवान् कोटिश्डमंहिताके नामसे विख्यात है। जो शिवका मन्त्र न हो तथा इस विकासो पुरुष एकापवित हो धक्तिभायसे इस सुननेकी रुचि व रखता हो, उसे इस संहिताको सुनेगा या सुनायेगा, यह समस्त तत्त्वज्ञानका उपदेश नहीं देना व्यक्ति । भोगोंका उपभाग करके अन्तमें परमगतिको

(अध्याय ४३)

॥ कोटिरुद्रसंहिता सम्पूर्ण ॥

## उमासंहिता

#### भगवान् श्रीकृष्णके तपसे संतुष्ट हुए ज्ञिव और पार्वतीका उन्हें अभीष्ट वर देना तथा शिवकी महिमा

यो धते भूकानि सत्र गुणवान् स्रष्टा रजःसद्ययः संहतां तमसान्तितां गुणवतां मन्त्रपतीन्य स्थितः । सत्य नन्दमनन्तयो धममले ब्रह्मादिसंज्ञास्य दं

नित्यं सत्त्वसमन्त्रयाद्रधिगतं पूर्णं किन्नं धीमरि ॥ 'जो रजोगुणका आश्रय ले संसारकी सृष्टि करते हैं, सन्वगुणसे सम्पन्न हो सातों भूवनोंका धारण-पोषण करते हैं, तमोनुणसे युक्त हो सबका संहार करते हैं तथा त्रिगुणमयी मायाको लाँधकर अपने शुद्ध स्वरूपमें स्थित रहते हैं, उन सत्यानन्द-खरूप, अनन्त बोधमय, निर्मल एवं पूर्ण ब्रह्म ज़िवका हम ध्यान करते हैं। वे ही सृष्टिकालमें ब्रह्मा, पालनके समय विष्णु और संहार कालमें स्ट्र नाम धारण करते है तथा सर्देव साश्चिक-भावको अपनानेसे ही प्राप्त होते हैं।

त्राधि बोले—बहाजानी व्यासदिष्य सुराजी ! आपको नमस्कार है। आपने कोटिरुद्र नामक चौथी मंहिता हमें सुना वी। अब उमासंहिताके अन्तर्गत नाना प्रकारके उपारुवानीसे पुक्त जो परमात्मा साम्ब सदाशिवका चरित्र है, उसका वर्णन कीजिये।

चरित्र परम दिच्य एवं भोग और मोक्षको सनत्कुमारके सामने ऐसे ही पवित्र महात्मा वासुदेवसे कहा। प्रश्नको उपस्थित किया था और इसके पार्वती बोर्स्से—परम बुद्धिमान्

सरिप्रका गान किया था।

उस समय पुत्रकी प्राप्तिके निमित्त श्रीकृष्णके हिमवान् पर्वतपर जाकर महर्षि उपमन्युसे मिलने, उनकी बतायी हुई पद्धतिके अनुसार भगवान् शिवकी प्रसन्नताके लिये तप करने, उनके तपसे प्रसन्न होकर पार्वती, कार्तिकेय तथा गणेशसहित शिवके प्रकट होने तथा श्रीकृष्णके द्वारा उनकी स्तृतिपूर्वक करदान पाँगनेकी कथा सुनाकर सनकुभारजीने कहा – श्रीकृष्णका वचन सुनकर भगवान् भव उनसे बोलं-'वासुदेव ! तुमने जो कुछ मनोरथ किया है, वह सब पूर्ण होगा ।' इतना कहकर त्रिञ्चलधारी भगवान दिख किर बोले-"वादवेन्द्र । तुन्हें साम्ब नामसे प्रसिद्ध एक पहापराक्रमी बलवान पुत्र प्राप्त होगा। एक समय मुनियोने भयानक संवर्तक (प्ररूपंकर) सूर्यको ज्ञाप दिया श्रा कि 'तम मनुष्ययोगिमें उत्पन्न होओगे' अतः वे संवर्तक सूर्व ही तुम्हारे पुत्र होंगे। इसके सिया जो-जो बस्तु तुम्हें अभीष्ट है, यह सब तम प्राप्त करो ।"

रानस्कृमारकी कहते हैं-इस प्रकार सुतजीने कहा जीनक आदि परपेश्वर ज्ञाबसे सम्पूर्ण वरोको प्राप्त करके पहर्षियो ! भगवान् शंकरका मङ्गलमय श्रीकृषाने विविध प्रकारकी बहत-सी स्तृतियोद्वारा उन्हें पूर्णतया संतुष्ट किया। देनेबाला है। तुमलोग प्रेषसे इसका बदननार धक्तवताला गिरिराजकुमारी श्रवण करो । पूर्वकालमें मुनियर व्यासने ज्ञिवाने प्रसन्न हो उन तपखी शिवभक्त

उत्तरमें उन्होंने भगवान् दिावके उत्तम वसुदेवनन्दन श्रीकृष्ण ! मैं तुपसे यहत

संतुष्ट हैं। अन्ध ! तुम मुझसे भी उन देवताओंको तुम करों। सहस्रों साधु-मनोवाञ्चित वरोंको बहुण करो, जो संन्यासियों और अतिविधोको सदा अपने भूतलपर दुर्लभ है।

इस सत्य तथसे संतुष्ट हैं और मुझे बर दे रही बना रहे तथा मैं सदा संतुष्ट रहें। है तो मैं यह चाहता है कि ब्राह्मणोंके ब्रति कभी मेरे मनमें द्वेष न हो, मैं सदा द्विजांका पूजन करता रहें। मेरे माता-पिता सदा मुझसे संतुष्ट रहे। में जहाँ कहीं भी जाडे, समल प्राणियोंके प्रति मेरे हृदयमें अनुकल भाव रहे। आपके दर्जनके प्रसायसे मेरी संतर्ति उत्तम हो । मैं सैकड़ों यज करके इन्द्र आदि



घरपर श्रद्धासे पवित्र अन्नका भोजन श्रीकृष्णने कहा —देखि ! यदि आप मेरे कराऊँ । भाई-बन्धुओंके साध नित्य मेरा प्रेम

सनत्क्रमारजी कहते हैं -श्रीकृष्णका वह वचन सुनकर सम्पूर्ण अभीशोंको देनेवाली सनातनी देवी पार्वती विस्मित हो उनसे बोर्ली— 'वासदेव ! ऐसा ही होगा। तनारा करुयाण हो ।' इस प्रकार श्रीकृष्णपर उत्तम कृषा करके दन्हें उन वरोको देकर पार्वतीदेवी तथा परमेश्वर शिव दोनों वहीं अन्तर्धान हो गये। तदनत्तर केशिहत्ता ऑकुकाने पुनिवर उपपन्यको प्रणाम करके उनसे चर-प्राप्निका सारा सपाचार बताया । तथ उन पुनिने कहा-'जनार्टन ! संसारमें प्रगवान शिक्के सिवा दूसरा कौन महादानी ईश्वर है तथा कोधके समय दूसरा कौन अत्यन्त दूसाह हो उठता है। महायसस्त्री गोविन्द ! दान, तप, शीर्थ तथा स्थिरतामें शिवसे बढ़कर कीन है। अतः तुम शामुके दिव्य प्रेश्चर्यका सदा श्रयण करते रहे ।'

तदननार उपमन्युके द्वारा शिवकी पहिमा सुननेके बाद उन पुनीश्चरको नगरकार करके वसुदेवनन्दन केशव मन-ही-मन शायुका स्थाण करते हुए द्वारकापुरीको सले गये।

(अध्याय १-३)

महर्षि उपमन्युके द्वारा श्रीकृतमके प्रति दिल्कानके उत्तरेश तथा उपमन्युकी कथा व्यवपायसंदितामें विस्तारसे कही जायगी।

#### नरकमें गिरानेवाले पापोंका संक्षिप्त परिचय सनत्क्रमारजी कहते हैं--व्यासकी ! देनेके पश्चात फिर ले लेता है तथा जो निर्दोष

पाय-परायण जीव महानरकके पुरुषपर दोषारोपण करता है, वह मनुष्य भी

अधिकारी हैं, उनका संक्षेपसे परिचय दिया ब्रह्म-हत्यारा होता है। जो भरी सभामें जाता है; सावधान होकर सुनो । परस्त्रीको उदासीन भावसे बैठे हुए श्रेष्ट द्विजको अपनी अनिष्ट-चिन्तन तथा न करनेयोग्य कर्ममें प्रवत्त होनेका दराप्रह—ये चार प्रकारके मानसिक पापकर्म है। असंगत प्रलाप अप्रिय बोलना और पीठ-पीछे बगली साना—ये चार वाचिक (वाणीद्वारा होनेवाले) पापकर्म हैं। अध्वय-धवाण, प्राणियोकी हिंसा, व्यर्थके कार्योपे लगना

जो

(बेसिर-पैरकी बाते), असत्व-भाषण,

प्रकारके आरीरिक पापकर्म है। इस प्रकार लेता है, इसे ब्रह्महत्यारा कहा गया है। देवता ये बारह कर्म बताये गये, जो मन, वाणी और ब्राह्मणके धनको हर लेना तथा और दारीर इन तीन साधनोंसे सम्बन्न होते. अन्यायसे धन कमाना ब्रह्महत्याके समान ही है। जो संसार-सागरसे पार उतारनेवाले पिता-ताऊ आदिकी निन्दा करते हैं, ये उत्पत्त पनुष्य नरक-समृद्रमें गिरते हैं। ब्रह्महत्वारा, मदिरा पीनेवाला, सवर्ण चरानेवाला.

रखनेवाला पाँचवीं श्रेणीका पापी—ये सब-के-सब महापातकी कहे गये हैं। जो कोधसे, लोधसे, भयसे तचा देखसे ब्राह्मणके वधके लिये महान पर्पभेदी दोषका वर्णन करता है, वह ब्रह्महत्वारा होता

गुरुपत्नीगामी तथा इन चारोसे सम्पर्क

प्राप्त करनेका संकल्प, पराये धनको विद्याके अधिमानसे अपमानित करके उसे अपहरण करनेकी इन्छा, क्लिके द्वारा निस्तेज (हतप्रतिभ) कर देता है, उसे ब्रह्महत्यारा कहा गया है। जो दूसरोंके पदार्थ गुणोका भी बलात खण्डन करके

झुटे गुणोद्वास अपने-आपको उत्कृष्ट सिद्ध करता है, वह भी निश्चय ही ब्रह्महत्यारा होता है। जो सोंद्रोद्वारा बाही जाती हुई गौओंके तथा गुरुसे उपदेश प्रहण करते हुए द्विजोके कार्यमे विद्र डालता है, उसे ब्रह्महत्यारा कहते हैं। जो देवताओं, ब्राह्मणों तथा और दूसरोंके धनकों हड़प लेना-ये बार गौओंके उपयोगके लिये दी हुई भूमिको हर

पातक जानना चाहिये। जिस किसी ग्रत, महादेवजीसे द्वेष करते हैं, ये सब-के-सब नियम तथा यज्ञको प्रहण करके उसे त्याग नरकोंके समुद्रमें गिरनेवाले हैं : उनको बड़ा देना तदा प्रश्नमहायज्ञोंका अनुष्ठान न करना भारी पातक लगता है। जो जिल्ह्यानका मदिरापानके समान पातक बताया गया है। उपदेश देनेवाले तपस्तीकी, गुरुजनोकी और पिता और माताको त्याग देना, झठी गवाही देना, ब्राह्मणसे झुठा बादा करना, ज्ञाब-धकोको मांस लिलाना तथा अभक्ष्य वस्तुका भक्षण करना ब्रह्महत्याके तुल्य कहा गया है। वनमें निरपराध प्राणियोंका वध कराना भी ब्रह्महत्याके ही तल्य है। साध

पुरुषको चाहिये कि यह ब्राह्मणके धनको

त्याग दे। उसे धर्मके कार्यमें भी न लगाये,

अन्यथा ब्रह्महत्याका दोष लगता है।

गौओंके मार्गमें, बनमें तथा गाँवमें जो लोग

है। जो ब्राह्मणको बुलाकर उसे कोई वस्तु आग लगाते हैं, वे भी ब्रह्महत्या ही करते हैं।

इस तरहके जो भयानक पाप है, वे सहकोपर, पेड़ोकी छायामें, पर्वतोपर, वहाहत्याके समान पाने गये है। बर्गाचोपे तथा देवपन्दिरोके आस-पास

ब्राह्मणके द्रव्यका अपहरण करना, मल-मृत्रका त्याग करते हैं, बाँस, ईंट, पैतुक सम्पत्तिके बंटवारेमें उलट-फेर करना, पत्वर, काठ, सींग और कीलोंद्वारा जो अत्यन्त अभिमान और अधिक कोच सत्ता रूपते या रोकते हैं, दूसरोंके होत गया है।

नष्ट कर देते हैं, वे नरकगामी पाने गये हैं। तबा नरकगामी माने गये हैं। सेवा करते हैं तथा जो कामवड़ा मदितपान महानास्की हैं। जो आज्ञासे घरपर आये हुए करते हैं, जो पापपरायण, कुर तथा हिमाके भूख, प्यास और परिश्रमधे कष्ट पाते हुए प्रेमी हैं, जो गोझालामें, अग्रिपें, जलमें, और अन्नर्का इच्छा रखनेवाले अतिथियों,

करना, पाखण्ड फैलाना, कृतप्रता करना, आदिको सीमा (मेड) मिटा देते हैं, छलसे विषयोंमें अत्यन्त आसक होना, केन्नुसी शासन करते हैं, एरू-कपटके ही कार्योंमें करना, सत्युरुयोंसे द्वेष रखना, परब्बी- क्रमें रहते हैं, किसीको ठगकर लाये हुए समागम करना, श्रेष्ठ कुलकी कन्याओंको पाक, अत्र तथा वल्लोका छलसे ही उपयोग कलहित करना, यज्ञ, धाग-बगीचे, सरोवर करते हैं, जो हती, पुत्र, मित्र, वाल, युद्ध, तथा स्त्री-पुरुपोका विकय करना, दुईल, आदुर, भूत्य, अतिथि तथा तीर्थयात्रा, उपचास तथा वत एवं उपनयन अन्युजनोंको भूले छोडकर खयं एवा लेते हैं. आदिका सौदा करना, स्त्रीके धनसे जीविका जो अजितेन्द्रिय पुरुष स्वयं नियमोंको प्रहण चलाना, खियोंके अत्यन्त बड़ीभूत होना, करके फिर उन्हें ब्याग देते हैं, संन्यास धारण क्षिपांकी रक्षा न करना तथा छल्को पराधी करके भी किरसे घर बक्षा लेते हैं, जो क्षियोका सेवन करना, अद्यवर्ष आदि शिवप्रतियाका भेदन करनेवाले हैं, गौओंको प्रतोको त्याग देना, दूसरोके आचारका कुरलापूर्वक वास्ते और वार्रवार उनका दूपन रोजन करना, असन्-शास्त्रोका अध्ययन करते हैं. जो दुर्बल पशुओंका पोषण नहीं करना, सूखे तर्कका सहारा लेना, देवता, करते, सदा उन्हें छोड़े रखते हैं, अधिक भार अप्रि. गुरु, साधु तथा ब्राह्मणकी निन्दा लादकर उन्हें पीड़ा देते हैं तथा सहन न होनेपर करना, पितृपञ्च और देवपज्ञको त्याग देना, भी बलपूर्वक उन्हें हल या गाडीमें जोतते हैं अपने कमीका परित्याग करना, चुरे अखवा उनसे असद्य बोझ सिंचवाते हैं, जो स्वभावको अपनाना, नालिक होना, पापोमें उन पशुओंको खिलाये बिना ही भार ढोने लगना और सदा झुठ बोलना—इस तरहके या हरू खींबनेके काममें जीत देते हैं, बैधे पापीसे युक्त खी-पुरुपीको उपपातकी कहा हुए भूले पशुओको बरनेके लिये नहीं छोड़ते तवा जो भारसे भायल, रोगसे पीड़ित और जो मनुष्य गीओ, ब्राह्मणकन्याओ, भूससे आतुर गाय-बैलोंका यत्रपूर्वक खामी, मित्र तथा तपस्वी पहारमओंके कार्य चालन नहीं करते, वे सब-के-सब गो-हत्यारे जो ब्राह्मणोंको दुःस देते हैं, उन्हें भारनेके जो पापिष्ट पनुष्य बैलोके अण्डकोश लिये इस्स उठाते हैं, जो द्विज होकर सुद्रोंकी कुटवाते हैं और बच्या गायको जोतते हैं, वे

 संक्षित्र जिल्लुगण क ......

अनाथों, स्वाधीन पुरुषों, दीनों, बाल, वृद्ध, करनेवाले प्रचण्ड पुरुषोंको जो पाप लगता दुर्बल एवं रोगियोपर कृपा नहीं करते, वे मृह है, वही परखीगामी राजाको भी लगता है। नरकके समुद्रमें गिरते हैं। मनुष्य जब मरता है तब उसका कमाया हुआ धन धरमें ही रह जाता है। भाई-बन्ध भी इमशानतक जाकर लीट आते हैं, केवल उसके किये हुए पाप और पुण्य ही परलोकके पश्चपर जानेवाले उस जीवके साथ जाते हैं।

जो औचित्यकी सीमाको लॉपकर मनमाना कर वसुल करता है तथा दूसरोंको दण्ड देनेमें ही रुखि रखता है, वह राजा नरकमें पकाया जाता है। जिस राजाके राज्यमें प्रजा घुसलोगें, अपनी रुचिके अनुसार कम दाम देकर अधिक कॉमतका माल ले लेनेवाले अधिकारियों तथा चोर-प्राकुओसे अधिक सतायी जाती है, यह राजा भी नरकोंचे पकाया जाता है। परायी स्त्रियोंके साथ व्यक्तियार और योगी

आकार अभिव्यक्त रहते हैं। इसलिये किये हुए पापका प्रावश्चित कर लेना चाहिये। अन्यथा सौ करोड़ कल्पीमें भी विना भोगे हुए पापका नाहा नहीं हो सकता। जो मन, वाणी और शरीरद्वारा खर्थ पाप करता, दूसरेसे कराता तथा किसीके दूष्कर्मका अनुमोदन करता है, उसके लिये पापगति (नरक) ही फल है। (अध्याय ४-६) पापियों और पुण्यात्माओंकी यमलोकयात्रा

जो साचुको चोर और चोरको साधु समझता

है तक्षा बिना विचारे ही निरपराधको

प्राणदण्ड दे देता है, वह राजा नरकमें पहता

है। जिस-किसी पराचे द्रव्यको सरसों

बराबर भी बुरा लेनेपर मनुष्य नरकमें गिरते

हैं, इसमें संज्ञय नहीं है। इस तरहके पापोसे

युक्त मनुष्य मानेके पक्षात् यातना भोगनेके लिये नृतन शरीर पाता है, जिसमें सम्पूर्ण

# सनत्क्रमारजी कहते हैं-व्यासत्री ! योजनकी दूरी लोधकर नानारूपवाले

मनुष्य चार प्रकारके पापोंसे यमलोकमें जाते. यमलोकको स्थिति है, यह जानना चाहिये। हैं। यमलोक अत्यन्त भवदायक और पुण्यक्रमें करनेवाले लोगोंको तो वह नगर भयंकर है । वहाँ समस्त देहधारियोंको विवश जिक्टवर्ती-सा जान पहता है; परंतु भयानक होकर जाना पड़ता है। कोई ऐसे प्राणी नहीं मार्गसे बाजा करनेवाले पापियोको यह बहुत हैं, जो यमलोकमें न जाते हों। किये हए दर स्थित दिखायी देता है। वहाँका मार्ग कहीं तो तीसे काँटोंसे युक्त है; कहीं कंकडोंसे कर्मका फल कर्ताको अवश्य भोगना पहता व्याप्त है: कहीं इरेकी धारके समान तीसे है. इसका विचार करो । जीवोंमें जो शुभ पत्थर उस मार्गपर जड़े गये हैं, कहीं बड़ी कर्म करनेवाले, सीम्प्रचित्त और द्याल है, वे भारी कीचड़ फैल्बी हुई है। बड़े-छोटे सौम्यमार्गसे यमपुरीके पूर्व द्वारको जाते हैं। जो पापी पापकर्मपरायण तथा दानसे रहित पातकोंके अनुसार वहाँकी कठिनाइयोंमें भी भारीपन और इलकापन है। कही-कही हैं, वे भयानक दक्षिण मार्गसे यमलोककी यमपरीके मार्गपर लोहेकी सुईके समान यात्रा करते हैं। मर्त्यलोकसे छियासी हजार

तीखे अध फैले हुए हैं।

पहलेसे ही दानरूपी पाधेव (गहसर्च) ले रला है, ये सुलपूर्वक यपलोककी यात्रा करते हैं। इस रीतिसे कष्ट उठाकर पापी जीव जब प्रेतपुरीमें पहुँच जाते हैं, तब उनके विषयमें प्रमाजको सूचना ही जाती है। उनकी आजा पाकर दत उन पापियोंको यमराजके आगे ले जाकर खडे करते हैं। वहाँ जो शुभ कर्म करनेवाले लोग होते हैं. उनको यमराज स्वागतपूर्वक आसन देकर पाद्य और अर्थ्य निवेदन करके प्रिय बर्तावके क्ररा सम्मानित करते हैं और कहते हैं— 'पेदोक्त कर्म करनेवाले महात्माओ ! आप-लोग थन्य है, जिन्होंने दिव्य सुखकी प्राप्तिके लिये पुण्यकर्म किया है। अतः आपलोग



दिव्याङ्गनाओंके भोगसे भूपित तथा सम्पूर्ण तदनन्तर यमपुरीके मार्गकी भीषन मनोवाञ्चित पदाधाँसे सम्पन्न निर्पल यातनाओं और कष्टोंका वर्णन करके स्वगंत्रोक्कमें बाह्ये। यहाँ महान् भोगोंका सनलुमारजीने कहा—व्यासजी ! जिन्होंने उपचोग करके अन्तमें पुण्यके क्षीण हो कभी दान नहीं किया है, वे लोग ही इस जानेपर जो कुछ बोड़ा-सा अशुभ शेष रह प्रकार दु:ख उठाते और सुखको याचना जाव; उसे फिर वहाँ आकर भोगियेगा।' जो करते हुए उस मार्गपर जाते हैं। जिन्होंने धर्माता मनुष्य होते हैं, वे मानो यमराजके लिये फिलके समान है। वे यमराजको सखपुर्वक सौम्य धर्मराजके रूपमें देखते हैं।

किंतु जो कर कर्म करनेवाले हैं, वे यमराजको भयानक रूपमें देखते हैं। उनकी दृष्टिमें यमराजका मुख दाढ़ोंके कारण विकराल जान पहला है। नेत्र देवी भीहोंसे युक्त प्रतीत होते हैं। उनके केश उत्परको उठे होते हैं । दावी-पैछ बड़ी-बड़ी होती है । ओठ



कपरकी ओर फड़कते रहते हैं। उनके अठाग्ह भुवाएँ होती हैं, वे कृपित तथा काले कोवलोंके देर-से दिखायी देते हैं। उनके हाथोंमें सब प्रकारके अख-शख उठे होते हैं।

466 o मंक्षिप्र शिवपाण o 

पापियोंको डाँटते रहते हैं। बहुत बड़े भैसेपर इस्ति, शूल, अङ्कृश, पाश, चक्र और खड्ग आरूढ़, लाल वस्त्र और लाल माला घारण किये खडे रहते हैं। करके बहुत ऊँचे महामेरुके समान दृष्टिगोचर

होते हैं। उनके नेत्र प्रञ्चलित अग्निके समान अद्भाग क्षर, तरकस और धनुष धारण किये उदीप्त दिखायी देते हैं। उनका शब्द

प्रलयकालके मेघकी गर्ननाके समान गम्भीर होता है। वे ऐसे जान पडते हैं मानो

महासागरको यी रहे हैं, गिरिराजको निगल रहे हैं और मुँहसे आग उगल रहे हैं।

ठनके समीप प्रलयकालकी अधिके अख-प्रस्न लिये बड़े भयंकर जान पड़ते हैं। समान प्रभावाले मृत्य देवता खंडे रहते हैं।

काजलके समान काले कालदेवता और भीषण चित्रगुप्तको पापिष्ट प्राणी देखते हैं। भयानक कृतान्त देवता भी रहते हैं। इनके चमराज उन पापकर्मियोंको बहुत हाँटते हैं सिवा पारी, वय महापारी, चपंकर और भगवान वित्रगुप्त धर्मयुक्त वचनोद्वारा कालरात्रि, अनेक प्रकारके रोग तथा चाँति-

नरकोंकी अट्ठाईस कोटियों तथा प्रत्येकके पाँच-पाँच नायकके क्रमसे एक सी चालीस रौरवादि नरकोंकी नामावली सनल्झारती कहते हैं-ब्यासनी !

तदनन्तर यपद्रत पापियोंको अत्यन्त तये हुए पत्थरपर वडे वेगसे दे भारते हैं, मानो वजसे बहे-बहे वृक्षोंको धराञ्चावी कर दिवा गया हो । उस समय दारीरसे जर्जर हुआ देहधारी जीव कानसे खुन बहाने लगता है और सध-

बुध खोकर निश्चेष्ट हो जाता है। तब बायुका स्पर्श कराकर वे यपद्रत फिर उसे जीवित कर देते हैं और उसके पापोंकी शुद्धिक लिये उसे नरक-समुद्रमें डाल देते हैं। पृथ्वीके नीचे नरककी सात कोटियाँ हैं, जो सातवें तलके

वे सब प्रकारके दण्डका भय दिलाकर उन भौतिके भयावह कुष्ट मूर्तिमान् हो हाथोंमें

कत्रतृत्य मूल धारण करनेवाले वहाँ उपस्थित होते हैं। सभी नाना प्रकारके

आयुध धारण करनेवाले; महान् वीर एवं भयंकर है। इनके अतिरिक्त असंख्य महाबीर यमदत, जिनकी अङ्गकान्ति काले

कोयलेके समान काली होती है, सम्पूर्ण ऐसे परिवारसे धिरे हुए घोर थमराज तथा

उन्हें सम्पद्धाते हैं।

(अध्याव ७)

उसके नीचे स्थित है। तीसरी अतियोग, चौधी महाधोरा, पाँचवी घोररूपा, छठी नलातला, सातवी भयानका, आठवीं

कालरात्रि, नवीं भयोत्कटा, उसके नीचे इसवीं चण्डा, उसके भी नीचे महाचण्डा, किर चण्ड-कोलाहला तथा उससे भिन्न प्रचण्डा है, जो चण्डोंकी नायिका कही गयी है: उसके बाद पद्मा, पद्मावती, भीता और

भीमा है. जो भीषण नरकोंकी नायिका मानी गयी है। अठारहवीं कराला, उन्नीसर्वी विकराला और बीसवीं नरककोटि वजा अन्तर्में घोर अन्यकारके भीतर स्थित हैं। उन कही गयी है। तदनन्तर प्रिकोणा.

सबकी अद्वाईस कोटियाँ हैं। पहली कोटि पञ्चकोणा, सुदीर्या, अखिलार्तिदा, समा, घोरा कही गयी है। दूसरी सुघोरा है, जो भीमचला, भीमा तथा अट्टाईसवीं दीप्तप्राया है। इस प्रकार मैंने तुमसे भयानक नतक- जार्जुल, कथ, कर्कट, मण्डूक, पृतिमुख, पाँच नायक जानने चाहिये।

अब उन सब कोटियोंके नाम बताये जाते हैं, सनो । उनमें प्रथम रीख नरक है, नहाँ पहुँचकर देहधारी जीव रोने लगते हैं। पहारीरवकी पीड़ासे तो महान् पुरुष भी से देते है। इसके बाद दीत और उच्च नामक नरक है। फिर सुधोर है। तीरवसे सुधोरतक आदिके पाँच नरक नायक माने गये हैं। इसके बाद सुपहातीक्षा, संजीवन, महातप, विलीम, विलोप, कण्टक, तीववंग, कराल, विकराल, प्रकायन, महावक, काल, कालमूत्र, प्रगतंत्र, सुचीमूल, सुनेति, सादक, सुप्रपोदन, कृम्बीपाक, सुपाक, क्रकच, अतिदास्म, अङ्गारराज्ञिभवन. पेह, असुख्यहित, तीश्यतुष्ट, प्रकृति, महासंवर्तक, कत्, तहनन्त, पङ्क्तेप, प्रतिपास, त्रपुद्धव, उन्छवास, सुनिसन्छवास, सुदीर्घ, कट्याल्पलि, दुरिष्ट, सुबद्धानाड, प्रवाद, सप्रतापन, मेच, बुच, झाल्म, सिंह्रमुल, व्याप्रमुल, गशपुल, कहरमुल, सुकापुल, अजपुल, महिषपुल, पुकपुल, कांकपुल, वृकपुल, प्राह, कुम्बीनस, नक्र, सर्प, कुमं, काक, गुध्र, उलुक, इलाक,

कोटियोंके नाम बताये हैं। इनकी संख्या रक्ताक्ष, पृतिपृत्तिफ, कणयुप्र, अत्रि, कृपि, अद्वाईस ही है। ये पापियोंको यातना गन्धिवपु, अप्रीध, अप्रतिष्ठ, रुधिराभ, देनेवाली हैं। उन कोटियोंके क्रमक्षः पाँच- श्रभोजन, लालामक्ष, अन्त्रभक्ष, सर्वभक्ष, सुदारुण, कण्टक, सुविशाल, विकट, कटपूतन, अम्बरीय, कटाह, कप्रदायिनी वैतरणी नदी, सुत्रम स्त्रेहशयन, एकपाद, प्रयुरण, घोर अस्मितालवन, अस्थिपहु, सुपरण, विलातस, असुवन्त, कृटपाश, प्रमदेन, यहायूर्ण, असुयूर्ण, तप्तलोहमय, पर्वत, श्रुरधान, यमलपर्वत, मृत्रकृप, विद्याक्र्य, अञ्चक्रय, शीतल क्षारकृष, मुसलोलुसल, यना, शिला, शकट, लाङ्गल, तारूपत्रवन, असिपत्रवन, महाशकटमण्डप, सम्पोह, अध्यबद्ध, तप्त, चहुल, अयोग्ड (लोहेकी गोली), बहुद:स, पहाकेश, कत्रमल, शगल, गलात्, हास्त्रहरू, विरूप, खरूप, यमानुग, एकपाद, त्रिपाद, तीव्र, अधीवर और तम।

इस प्रकार ये अद्वाईस नरक और क्रमञ: उनके पाँच-पाँच नायक कहे गये हैं। अद्वर्षम कोटियोंके क्रमशः रीरव आदि पौच-पाँच ही नाचक बताये जाते हैं । उपर्युक्त २८ कोटियोको छोडकर लगभग सी नरक याने जाते हैं और महानरकमण्डल एक सी बालीस नरकोंका बताया गया है। (अध्याय ८)

यहाँ अद्वार्द्धन कोटियोंका पहले प्रथम गर्यन आणा है, मिन प्राचेकक गाँच-गाँच नयक वताका तीन, एक स्वै पार्टीस नरकोक अभोक्तेम्ब किया गया है। नीरियोक्त राज्या मिला देनेसे सब एक तौ अहत्तर होते हैं।

## विभिन्न पापोंके कारण मिलनेवाली नरकवातनाका वर्णन तथा कक्करवलि, काकबलि एवं देवता आदिके लिये दी हुई बलिकी आवश्यकता एवं महत्ताका प्रतिपादन

फिर बारंबार गरम दूध और खुब तपाया चार्वोपर तपाया हुआ नमक छिड़क दिया

सनत्कुमारजी कहते हैं -व्यासजी ! हुआ तेल उनके कानोंमें डाला जाता है। फिर इन सब भयानक पीझदावक नरकोंमें पापी जीवाँको अत्यन्त भीषण नरकवातना भोगनी पहली है। जो मिध्या आगम (पाखण्डियोंके शास्त्र) में प्रदत्त होता है, वह दिजिद्ध नामक नरकमें जाता है और जिहाके आकारमें आधे कोसतक फैले हुए तीक्षा हलोद्वारा यहाँ उसे विशेष पीड़ा दी जाती है। जो कर मनुष्य माता-विता और गुरुको इंटिना है, उसके मुंहमें की होने पक विशा देसकर उसे खुब पीटा जाता है। जो पनुष्य शिवमन्दिर, बरीचे, जावडी, कुप, तहार तथा बाह्यणके स्थानकरे नष्ट-भ्रष्ट कर देते और वहाँ खेच्छानुसार रमण करते हैं, वे नाना प्रकारके भयंकर कोल्ह आदिके द्वारा धेरे और पताये जाते हैं तथा प्ररूपकाल-पर्यंत्र नरकाग्रियोंमें एकते रहते हैं। परस्तीगामी पुरुष उस-इस रायसे ही व्यक्षिचार करते हुए मारे-पीट जाते हैं। पुरुष अपने पहले-जैसे शरीरको धारण करके लोहेको बनी और सुख तपायो हुई नारीका गाउ आलिकन करके सब ओरसे जलते रहते हैं। वे उस दुशचारिणी स्त्रीका गांद आलिड्रम करते और रोते हैं। जो सत्पृष्ट्योकी निन्दा सुनते हैं, उनके कानोंमें लोहे या तथि आदिकी बनी हुई कीले आगसे खब तपाकर भर दी जाती हैं: इनके सिवा जरते, शोडो और पीतलको गलाकर पानीके समान करके उनके कानमें भरा जाता है। होता है। तत्पश्चात् सम्ब औरसे उनके

हाब ब्हाते हैं, उनके पुरानेको अन्ततक लेहेकी कीलोसे दुहलापूर्वक भर दिया जाता है। जो पनुष्य लुभाकर स्थियोकी और अपलक दृष्टिसे देखते हैं. उनकी आंखोंमें तपाकर आगके समान लाल की हुई सहयाँ भर दी जाती हैं। जो देवता, अग्नि, गुरु तथा ब्राह्मणोंको अग्रधाग निवंदन किये जिना ही घोजन कर लेते हैं, उनकी जिह्ना और मुखमें खोहेकी सैवाडों कीलें तणकर दैस ही जाती हैं। जो लोग धर्मका उपदेश करनेवाले पहात्या कथावाचककी निन्दा करते हैं, देवता, अग्नि

और गुरुके भक्तोंकी तथा सनातन

धर्मशासको भी सिल्स्ट्यॉ उडाते हैं, उनकी

**छाती, कण्ड, जिह्ना, दोतोंकी संघि, ताल,** 

ओड, नासिका, मसक तथा सम्पूर्ण

अहोकी संधियोंने आगके समान तपायी हुई

तीन साकावाली लोहेकी कीले पुरुगरोसे दोकी जाती हैं। उस समय उन्हें बहुत कप्ट

उन कानोपर वज्रका-रत रेप कर दिया जाता

है। इस तरह क्रमशः उनके कानोंको उपर्युक्त बस्तुओंसे भरकर उनको नरकोंमें वातनाएँ

ही जाती हैं। क्रमज्ञ: सधी नरकोंमें सब ओर ये यातनाएँ प्राप्त होती है और सभी नरकोंकी

यातनाएँ बद्धा कष्ट देनेवाली होती हैं। जो

पाता-पिताके प्रति भीडे टेडी करते अधवा

इनकी और उद्दयक्षापूर्वक दृष्टि हास्त्री या

जाता है। फिर उस दारीरमें सब ओर बड़ी यमराजको नहीं देखते और स्वर्गमें जाते हैं। भारी यातनाएँ होती है। जो पापी शिव-मन्दिरके पास अथवा देवताके वगीबोर्पे मल-मूत्रका त्याग करते हैं, उनके लिङ्ग और अण्डकोशको लोहेके मुद्गरींसे ब्र-च्र कर दिया जाता है तथा आगसे तयायी हुई सुइयाँ उसमें भर दी जाती हैं, जिससे पन और इन्द्रियोंको महान् दुःख होता है। जो धन रहते हए भी तृष्णाके कारण उसका दान नहीं विल न देकर स्पर्ध भोजन कर लेते हैं, उनके सुले हुए मुहमें हो कीले ठोक दी जाती हैं। 'यमराजके मार्गका अनुसरण करनेवाले जो इयाम और शबल (सांबले तथा चितकबरे) दो कुत्ते हैं, मैं उनके लिये यह अञ्चका भाग देता है, वे इस बलिको प्रहण करें ।' 'पश्चिम, वायव्य, दक्षिण और नैत्रेस्व विज्ञामें रहनेवाले जो पुण्यकर्पा कीए हैं. वे मेरी इस दी हुई बहिउको प्रहुण करें । इस अभित्रधाके दो मन्त्रोंसे क्रमञः कुत्ते और कीएको बलि देनी बाहिये। जो लोग यलपूर्वक भगवान शंकरकी पूजा करके विधियत् अप्रिमे आहति दे दिवसम्बन्धी

इसलिये प्रतिदिन बलि देनी चाहिये। एक चौकोर मण्डप बनाकर उसे गन्ध आदिसे अधिवासित करे। फिर ईशान-कोणमें धन्त्रकारिके लिये और पूर्व दिशामें इन्द्रके लिये बलि दे। दक्षिण दिशामें यमके लिये, पश्चिम दिशामें सुदक्षोमके लिये और दक्षिण दिशामें पितरोंके लिये बलि देकर पुनः पूर्व दिशामें अर्थमाको अन्नका भाग अर्पित करते और भोजनके समय घरपर आये हुए करे। द्वारदेशमें धाता और विधाताके लिये अतिथिका अनादर करते हैं, वे पापका फल बाल निषेदन करे । तदननार कुत्तों, कुत्तोंक पाकर अपवित्र नरकमें गिरते हैं \* । जो स्वामी और पश्चियोंके लिये मूतलपर अन्न कुत्तों और गौआंको उनका भाग अर्वात् डाल दे। देवता, पितर, मनुष्य, प्रेत, भूत, गुहाक, पक्षी, कृमि और कीट-ये सभी गृहस्थसे अपनी जीविका चलाते हैं। स्वाहाकार, स्वधाकार, वषट्कार तथा हलकार—ये धर्ममधी धेनुके जार स्तन है। स्वाहाकार नामक स्तनका पान देवता करते है, स्वधाका विवर लोग, वषटकारका दूसरे-दूसरे देवता और भूतेश्वर तथा हन्तकार नामक स्तनका सदा ही मनुष्यगण पान करते है। जो मानव श्रद्धापूर्वक इस धर्मभयी बेनुका सदा ठीक समयपर पालन करता है, वह अमिहोत्री हो जाता है। जो स्वस्थ रहते हुए भी उसका त्याग कर देता है, वह अन्धकार-पूर्ण नरकमें डुबता है। इसलिये उन सबको विल देनेके पश्चात द्वारपर खडा हो क्षणभर पन्तोद्वारा वलि समर्पित करते हैं, ये

भने शत्यपि ये दानं न प्रयम्हान्त तृष्णवा a अतिथि चावमन्यने काले प्राप्ते गुरुक्षमे । तस्त्रत् वे दुष्कृते प्राप्य गन्वर्यन निरपेऽशुर्वो ॥

<sup>(</sup>कि पु त से १० । ३१ ३२)

<sup>🕆 🐒</sup> आनौ २यामञत्रक्ली यममा गन्गिभकौ । यौ स्तस्ताभ्या प्रयच्छामि तौ गृहीलामिमं बलिम् ॥ ऐन्द्रवारणवायव्या याच्य नैकंत्यकासना । वायसः पृण्यकर्मागस्ते प्रगृहस्तु मे बलिस् ॥ (शि॰ पु॰ उ॰ से॰ १०। ३५-३६)

अतिधिकी प्रतीक्षा करे । यदि कोई भूखसे कनाये । जिसके घरसे अतिथि निराश होकर पीड़ित अतिथि या उसी गाँथका निवासी लीटता है, उसे वह अपना पाप दे बदरोगें पुरुष मिल जाय तो उसे अपने भोजनसे उसका पुण्य लेकर चला जाता है "। पहले यदाशिक शुभ अञ्चका मोजन (अध्याय ९-१०)

# यमलोकके मार्गमें सुविधा प्रदान करनेवाले विविध दानोंका वर्णन

व्यासजी बीले-प्रभी ! पापी धनुष्य श्रिना कष्ट उठाये यमलोकको जाते है। जो करते हैं।

सनल्हमारजीने कता-भूने ! अपना किया हुआ शुभाशुभ कर्म विना विचारे विवदा होकर भोगना पड़ता है। अब मैं उन धर्मोका वर्णन करता है, जो सुख देनेवाले हैं। इस लोकमें जो क्षेत्र कमें करनेवाले, कोमलचित और दयाल पुरुष है, वे मर्चकर यममार्गपर सुखसे यात्रा करते हैं। जो लेख ब्राह्मणोंको जुना और खड़ाऊँ दान करता है, वह मनुष्य विद्याल धोडेपर सवार हो बड़े संबंसे यमलोकको जाता है। छत्र दान करनेसे मनुष्य इस मार्गपर उसी तरह छाता लगाकर चलते हैं, जैसे यहाँ छातेवाले लोग चलते है। शिविकाका दान करनेसे मनुष्य रथके द्वारा सुलसे यात्रा करते हैं। सब्बा और आसनका दान करनेसे दाता यम-लोकके मार्गमें विश्वाम करते हुए सुलपूर्वक

बड़े दु:सारो वपलोकके मार्गमें जाते हैं। अब मनुष्य फुलवाड़ी लगते हैं, वे पुष्पक आप मुझे उन सर्पोका परिचय दाजिये, विमानसे पात्रा करते हैं। देवमन्दिर जिनसे जीव सुरापूर्वक वमवागंपर यात्रा बनानेवाले उस मार्गपर घरके भीतर क्रीड़ा करते हैं। जो चतियोंके आझमका निर्माण कराते हैं और अनाष्ट्रोफ लिये घर सनवाते हैं, वे भी धरके भीतर कीड़ा करते हैं। जो देवता, आहि, गुरु, ब्राह्मण, माता और पिताकी पूजा करने हैं, वे मनुष्य स्वयं ही पुजित हो अपनी इच्छाके अनुकृत मार्गद्वारा सुलसे यात्रा करते हैं। दीपदान करनेवाले पनुष्य सम्पूर्ण दिशाओंको प्रकाशित करते हुए जाते हैं। गृहदान करनेसे दाता रोग-शोकसे रहित हो सुरापूर्वक यात्रा करते हैं। गुरुजनोकी सेवा कानेवाले मानव विश्वाम करते हुए जाते हैं। बाजा देनेवाले उसी तरह सुरासे यात्रा करते हैं, मानो अपने घर जा रहे हो। गोदान करनेवाले लोग सम्पूर्ण यनोवाञ्चित वस्तुऑसे भरे-पूरे मार्गद्वारा जाते हैं। मनुष्य उस मार्गपर इस लोकमें दिये हुए अञ्च-पानको ही पाता है। जो किसीको जाता है। जो बगीचे लगाते और खायादार पैर बोनेके लिये जल देता है, वह ऐसे मार्गसे वृक्षका आरोपण करते हैं अथवा सड़कके जाता है, जहाँ जरुकी सुविधा हो। जो किनारे यक्षारोपण करते हैं, वे अपने भी आदरणीय पुरुषोंके पैरोमें उबटन रूगाता है,

(知を中をかけいりなど)

<sup>•</sup> अति चियस्य भग्नाओ मुख्याति निवर्तति । सः तसी दुष्याते दस्ता पुण्यमाताय भन्छति ॥

व्यासजी ! जो पाद्य, अभ्यङ्ग (अक्टराग), दीपक, अत्र और घर दान और न किसी तरह उसे फेंके ही। कुत्ते और करता है, उसके पास धमराज कभी नहीं चाण्डालके लिये भी किया हुआ अन्नदान

मनुष्य सुखपूर्वक यमलोककी यात्रा करते हैं अतिथियोंको अन्नसे तुप्त करता है, उसे

हैं। सब दानोंमें अन्नदानको ही उत्तम बताया. जलका दान शुद्र और ब्राह्मणके स्थिये भी

गया है; क्योंकि यह तत्काल तृप्ति प्रदान समानरूपसे महत्व रखता है। अन्नकी करनेवाला, मनको प्रिच लगनेवाला नचा

बल और बुद्धिको बढ़ानेवाला है। स्वाध्याय और देश नहीं पूछना चाहिये। मुनिश्रेष्ठ ! अजदानके समान दूसरा कोई अन्न साक्षात् न्नह्या है, अन्न साक्षात्

होते हैं और अज़के अधावमें यह जाते हैं। अतएव अञ्चदानसे पहान् पुण्य बताया गया है: क्योंकि अन्नके बिना भूखकी आगसे ता

हुए समस्त प्राणी मर जाते हैं। अत: अञ्चर्की

ही सब कुछ प्रतिष्ठित है। अन्नके समान दान इन आठ वस्तुओंके दान यमलोकके लिये न तो हुआ है और न होगा। मुने ! यह उत्तम माने गये हैं। इस प्रकार दान-

वह घोड़ेकी पीठपर बैठकर वात्रा करता है। 🕏 है; क्योंकि अन्नमें ही प्राण प्रतिष्ठित हैं। \* प्राप्न हुए अन्नकी कभी निन्ता न करे

जाते । सुवर्ण और रत्नका दान करनेसे मनुष्य कभी नष्ट नहीं होता । जो मनुष्य थके-मदि हुर्गम संकटों और स्थानोंको लाँचता हुआ। और अपरिचित पश्चिकको अन्न देता है और

जाता है। चौदी, गाडी डोनेवाले बैल और देते समय कष्टका अनुभव नहीं करता, वह फुलोंकी माला दान करनेसे दाता सुसपूर्वक समृद्धिका भागी होता है। महासुने । जो

यमलोकमें जाता है। इस तरहके दानोंसे देवताओं, पितरों, ब्राह्मणों और

और स्वर्गमें सदा चौति-धौतिक धौग पाते. महान् पुण्यफलकी प्राप्ति होती है। अत्र और

इन्छावाले पुरुषसे उसका गोत्र, शासा,

दान नहीं है; क्योंकि अन्नसे ही प्राणी उत्पन्न विष्णु और दिख है । इसलिये अनक समान

दान न हुआ है और न होगा ! जो पहले बड़ा भारी पाप करके भी पीछे अन्नका दान करनेवाला हो जाता है, वह सब पापोसे मुक्त होकर सर्गलोकमें जाता है। अन्न, जल, ही सब लोग प्रशंसा करते हैं; क्योंकि अन्नमें खेड़ा, गी, बख, शब्या, छत्र और आसन-

सम्पूर्ण जगत् अन्नसे ही वारण किया जाता विशेषसे मनुष्य विमानपर बैठकर धर्मराजके है। लोकमें अन्नको बलकारक बताया गया। नगरमें जाता है; इसलिये सबको दान करना

सर्वेशमेव दानानामज्ञदन पर स्मृतम् । स्त्यः प्रीतिकरं दर्व करुमुद्धिकवर्षनम् ॥ गांबदागराने दानं विश्वते गरिसातम्। अञ्चादार्वाम भूतनि तदभावे प्रियोत् च । अतएव महत्पाण्यमञ्जदाने प्रकोतितम् । तथा कृषाधिना नार प्रियनो सर्वदीहेनः । अप्रमेच प्रशंसन्ति सर्वसने प्रतिहितार्। अप्रेन सद्यो दाने न मृत न भूतिष्यति । अप्रेन धार्यत सर्व विश्वं जगदिद पुने । अत्यान्नेस्करे लोके प्राप्त हाप्रे प्रविश्विताः । (Tip qu 30 # 12 190 \$6, 78, 29-30)

अथवा श्राद्धमें ब्राह्मणोको सुनाता है, उसके

चाहिये । महामुने ! जो इस प्रसङ्घको सुनता चितरोको अक्षय अन्नदान प्राप्त होता है । (अध्याय ११)

है। जिसके तद्वागमें शरकालनक जल

ठहरता है, उसे सहस्र गीदानका फल मिलता

है—इसमें संज्ञय नहीं है। जिसके तालावमें

हेमना और फिशिर-त्रशुतक पानी मौजूद

ŵ

जलदान, जलाशय-निर्माण, वृक्षारोपण, सत्यभाषण और तपकी महिमा

सनलुमारजी कहते हैं—स्थासजी ! फल बिलता है—ऐसा ब्रह्माजीका कथर जलदान सबसे श्रेष्ठ हैं। वह सब दानोंगे गदा उत्तम है; क्योंकि जल सभी जीवसमुदाबको तुप्त करनेवाला जीवन कहा गया है इसलिये यहे खेहके साथ अनिवार्यसम्ब प्रपादान (धीसला जलकर दूसरोको पानी पिलानेका व्यवस्था) करना चाहिये। अलारायका निर्माण इस लोक और परलोकमें भी महान् आनन्दकी प्राप्ति करानेवाला होता है-यह सत्य है, सत्य है। इसमें संदाय नहीं है। इसलिये मनुष्यको चाहिये कि वह कुओं, बावडी और तालाव बनवाये । कुएँचे जब पानी निकल आता है. तब वह पापी पुरुषके पापकर्मका आधा भाग हर लेता है तथा सत्कर्ममें कने हए भनुष्यके सदा समझा पापीको हर लेता है। जिसके खुरवाये हुए जलाशयमें गी, ब्राह्मण तथा साधुपुरुष सदा पानी पीते हैं, वह अपने सारे अंदाका उद्धार कर देता है। जिसके जलाशयमें गरमीके मोसममें भी अनिवार्य-रुपसे पानी टिका रहता है, वह कभी दुर्गम एवं विषय संकटको नहीं प्राप्त होता। जिसके पोखरेमें केवल वर्षा-ऋतुमें जल

उहरता है, उसे प्रतिदिन अग्रिहोत्र करनेका

रहता है, वह बहत-सी सुवर्ण-पुदाओंकी दक्षिणासे युक्त यक्षका फल पाता है। जिसके सरोवरमें वसना और पीप्पकालतक पानी क्या रहता है, उसे अमिरात्र और अध्येश पत्रोका फल बिलता है—ऐसा पनीपी महत्त्वाओंका कथन है। मृतियर व्यास ! जीवोंको तुप्ति प्रदान

करनेवाले जलादायके उत्तम फरनका वर्णन

किया गया । अस यक्ष रुवानेमें जो गुण हैं. उनका वर्णन सुनो । जो बीरान एवं दुर्गप स्थानामें यक्ष लगाता है, यह अपनी बीती तथा आनेवाली सम्पूर्ण पीढ़ियोंको तार देता है। इसलिये वृक्ष अवस्य लगाना चाहिये †। ये वृक्ष लगानेवालेके पुत्र होते हैं, इसमें संशय नहीं है। वृक्ष रुगानेवाला पुरुष परलोकमें जानेपर अक्षय लोकोंको पाता है। पोस्ता खुदानेवाला, वृक्ष लगानेवाला और यह करानेवाला जो द्विज है, यह तथा दुमां-दुमां मत्यवादी पुरुष-चे खगंसे

पानिषद्धं तता । सर्वेश - जीवपुत्तामं । वर्षमं - नीमनं स्मृत्यु ॥

<sup>(</sup>शि॰ पु॰ तक सेल ११ । १)

असीतानागतान् सर्वान् पितृबंदाांस्त् तरकेत्। कान्त्रते वृक्षदेणी वक्तस्माद् वाहास्तु क्षेत्रवेत् ॥ (はつかかかてていなり)

कभी नीचे नहीं गिरते।

सत्य ही क्षेष्ठ यज्ञ है और सत्य ही उत्कृष्ट परब्रह्म परबातमा कहते हैं। इसरिश्ये सदा शास्त्रज्ञान है। सोये हुए पुरुषोंमें सत्व ही जागता है, सत्य ही परभपद है, सत्यसे हो पृथ्वी टिकी हुई है और सत्यमें ही सब कुछ प्रतिष्ठित है। तप, यज्ञ, पुण्य, देखता, अवि और पितरोंका पूजन, जल और विद्या-ये सब सत्यपर ही अवार्काञ्चन 🕅 सजका आधार सत्य ही है। सत्य ही यज्ञ, ठप, दान, पन्त, सरस्वतीदेवी तथा ब्रह्मचर्च है। ओकार भी सत्यरूप ही है। यत्यसे ही चायू चलती है, सत्यक्षे ही सूर्व तपता है, मत्यक्षे ही आग जलाती है और सत्यसे ही स्वर्ग टिका हुआ है। स्टोकमें सम्पूर्ण वेदोका फलन तथा सम्पूर्ण तीर्थोंका साम केवल सत्यसे सुलच हो जाता है। सत्यसे सब कुछ प्राप्त होता है, इसमें संशय नहीं है। एक सहस्र अच्चमेध और लाखों यज एक ओर तराजुपर रखे जायें और दूसरी और मत्य हो तो सत्यका ही पलड़ा भारी होगा। देवता, विता, मनुष्य, नाग, राक्षस तथा चराचर प्राणियोसहित

समस्त लोक सत्यसे ही प्रसन्न होते हैं।

सत्यको परम धर्म कहा गया है। सत्यको ही सत्य ही परव्रहा है, सत्य ही परम तय है, परभपद बताया गया है और सत्यको ही सत्य बोलना चाहिये \* । सत्यपरायण मुनि अत्यन्त दुष्कर तप करके स्वर्गको प्राप्त हुए हैं त्वा मलक्पेंचे अनुरक्त रहनेवाले सिद्ध पुरुष भी सत्यसे ही स्वर्गके निवासी हुए हैं। अतः सदा साय बोलना चाहिये। सत्यसे बहकर दूसरा कोई धर्म नहीं है। सत्यरूपी तीर्थ अगाव, विशाल, सिद्ध एवं पवित्र जलाहाय है। इसमें योगयुक्त होकर मनके द्वारा जान करना चाहिये । सत्यको परमपद कहा गया है। जो धनुष्य अपने लिये, दूसरेके लिये अथवा अपने बेटेके रिश्वे भी इहर नहीं बोलते वे ही स्वर्गगामी होते हैं। वेद, यज्ञ तथा यन्त—ये ब्राह्मणोमें सदा निवास करते हैं; परंतु असत्यवाती ब्राह्मणीयें इनको प्रतीति नहीं होती। अतः सदा सत्य

बोलना चाहिये। तदनन्तर तपन्नरे वही भारी महिमा धताते <u> १ए मनल्कमस्त्रीने कहा-पूर्व । संसारमें</u> ऐसा कोई सुल नहीं है जो तपस्याके खिना सुरुभ होता हो । तपसे ही सारा सुख पिलता

<sup>+</sup> सत्वमेत गरे ब्राप्त सत्यमेन परे तपः। गुत्तकेत वर्ते यतः सन्यमेत परे श्रुतम्॥ सार्ग सुप्तेषु जागार्ति शस्त्रे च पाने पदम् । सत्त्रेनैय युक्त पुरुषो पाने अर्थ प्रतिशिक्तम् । तमी पश्चम्र पुर्ण व देवविधिनुष्ठने । आही विद्या व ने सर्वे सर्वे सर्वे संस्थित। ॥ रात्वे गन्नस्तपो दाने कसा देवी सरकारी जहाक्ये तथा सलामीकारः अत्यमेव गः। सर्वेन वाधुरभ्वेति सर्वेन तपते वर्षेः । सत्वेनविष्ट्रहेति स्वर्गः सर्वेन हिप्तति । पारने सर्वप्रेयाना सर्वतीर्धावन्यधनम्। सत्तेन व्यक्ते त्येके सर्वमात्रोत्यसंद्रायम्। असमेधसहरू च सत्तं च तुलगा युटम्। तरानि कतनमेव नलमेव विदित्यते॥ सर्थेन देवाः पित्रचे मानवीरणहारायाः। प्रापनं शत्यतः सर्वे त्येकाशः जनवारातः। संस्थानाहः परं धर्म सरमकः परं प्रदर्भ। सरपमातः परं बद्धा क्षमानकपं सदा वर्दन ॥ (衛 李 3 朴 (+173 - +1)

है, इस बातको वेदवेता पुरुष जानते हैं। ज्ञान, करते हैं। तपस्थासे ही विष्णु इसका पारत विज्ञान, आरोग्य, सुन्दर रूप, सीभाग्य तथा करते हैं। तपस्याके बलसे ही रुद्धदेव संहार शाश्वत सुख तपसे ही प्राप्त होते हैं। तपस्थासे ही करते हैं तथा तपके प्रभावसे ही शेष अशेष ब्रह्मा बिना परिश्रमके ही सम्पूर्ण विश्वको सृष्टि मूमण्डलको बारण करते हैं । (अध्याय १२)

वेद और पुराणोंके स्वाध्याय तथा विविध प्रकारके दानकी महिमा, नरकोंका वर्णन तथा उनमें गिरानेवाले पापोंका दिग्दर्शन, पापोंके लिये सर्वोत्तम प्रायश्चित शिवस्मरण

तथा ज्ञानके महत्त्वका प्रतिपादन

सनत्कुमारची कहते हैं- मुने। जो फलका भी भागी होता है। बनमें जंगली फल-मूल ज़ाकर तब करता है भूनीबर । जो पुरुष भगवान शिवकी

और जो चेदकी एक ऋवाका स्थाव्याय कथा सुनता है, यह कमेंकि विशाल जनको है। मुने ! जैसे चन्द्रमा और सुर्वके बिना जगन्में अन्यकार का जाता है, उसी प्रकार प्राणके विना जानका आखेक नहीं रह जाता है-अज्ञानका अन्यकार छाया रहता है। इसकिये सदा प्राणका अध्ययन करना चाहिये। अज्ञानके कारण नरकमे पड़कर सदा संतप्त होनेवाले श्लेकको जो प्राह्मका ज्ञान देकर समझाता है, वह प्राणवका अपनी इसी महत्ताके कारण सदा पूजनीय है। जो साध् पुरुष पुराणकका विद्वानको दानका पात्र समझकर बड़ी प्रसन्नताके साध उसे उत्तमोत्तम यस्तुएँ देता है, यह परम गतिको प्राप्त होता है। जो सुपात्र ब्राह्मणको भूमि, गौ, रथ, हाथी और सुन्दर घोड़े देख है.

जनमें और परलोकमें भी सम्पूर्ण अक्षय

करता है, इन दोनोंका फल समान है। क्षेप्र जलाकर संसारसे तर जाता है। जो दो पड़ी, द्वित बेदाध्ययनमे जिस पुण्यको पाता है, एक धड़ी अथवा एक क्षण भी भक्तिभावसे उससे दूना फरा वह उस बेटको पहानेसे पाता भगवान, जियकी कथा सुनते हैं, उनकी कभी दर्गति नहीं होती । मने ! सम्पूर्ण दानों अबवा सम्पूर्ण यज्ञीमें जो पुण्य होता है, वही फल जित्रपुराण सुननेसे अविचलरूपमें प्राप्त हो जाता है। व्यासची ! विदेशकाः कल्पियुगमे पुराणध्रवणके सिवा मनुष्योंके लिये दूसरा कोई श्रेष्ठ धर्म नहीं है। वही उनके लिये बोझ एवं ध्यानरूपी फल देनेवाला बतावा गया है। फ़िलपुराणका श्रवण और शिव-नामका कीर्तन मनुष्योके लिये कल्पवसका रमणीय फल है, इसमें संशय नहीं है। यज्ञ, हान, तप और तीर्थसेवनसे जो फल मिलता है, उसीको मनुष्य पुराणोंके अवणमात्रमे पा लेता है। प्रतिदिन सुपात्र लोगोंको बड़े-बड़े दान

उसके पुण्यफलका वर्णन सुनो। यह इस देने लाहिये, से दान दाताके उदारक होते हैं। विप्रवर ! सवर्णदान, गोदान और मनोरधोंको पा सेता है तथा अख्येधयज्ञके भूमिदान—ये पवित्र दान हैं, जो दाताको

तो तारते ही हैं, लेनेवालोंका भी उद्धार कर कृषिभोजन, कृष्ण, असिपत्रवन, दारुण देते हैं। सुवर्णदान, गोदान और लालाभक्ष, पूचवह, पाप, वहिज्वाल, पृथ्वीदान—इन श्रेष्ठ दानोंको करके मनुष्य अधःक्षिय, संदेश, कालसूत्र, समस, बड़ी प्रशंसा की गयी है, गौ और पृथ्वीके दान भी प्रशस्त एवं समान शक्तिबाले हैं। पांत सरस्रतीका दान इन सबसे अधिक उत्तम है। नित्य दही जानेवाली गाय, छाता, वस्त, जुता तथा अग्न और जल-ये सब वसाएँ यावकोंको देनी चाहिये । ब्राह्मणोडी तथा अपीदित याचकोंको जो संकल्पपूर्वक धनादि बस्तुओंका दान किया जाता है, उससे द्वाता मनस्वी होता है। लोकमें ओ-जो नरकमें जाता है। अत्यन्त अभीष्ट और प्रिय हे, यह यदि घरमें हो तो उसे अक्षय बनानेकी इन्छाबाले पुरुषको गुणवान पुरुषको दान करना चाहिये। तुला-पुरुषका दान सब दानोधे उत्तम हैं। जो अपने लिये कल्याण बाहे, उसे

घविष्य—तीनों कालोमें पन, वाणी और तुला-पुरुषका दान दूर कर देता है। ब्रह्माण्डका वर्णन करके सनत्क्रमारजीने फहा- मनिवरों**में श्रेष्ट स्वास** ! पातालखोकसे ऊपर जो नरक है, उनका वर्णन पुझसे सुनो; पापी पुरुष उन्होंमें यातनाएँ भोगते हैं। रीरव, जुकर, रोध,

सब पापोसे मुक्त हो जाता है। तुलादानकी अवीचि, रोधन, श्रभोजन, अप्रतिष्ठ, महारीरव और शाल्पिल इत्यादि बहुत-से द:सदायक मरक वहाँ हैं। व्यासजी ! उनमें जो वायकर्च-परायण पुरुष प्रकार्य जाते हैं, उनका क्रमझ: वर्णन करता है: सावधान होकर सुनो । जो मनुष्य ब्राह्मणी, देवताओं तथा गाँओके लिये दिवकर कार्यके सिया अन्य किसी कार्यके लिये झुठी गवाही देता है अववा सदा झढ़ बोलना है, वह रीरव जो चुण (गर्भस्य दिए) की हत्या

और सुवर्णकी चौरी करनेवाला, गायको

कटपरेमें बंद कानेगाला, विश्वासपाती,

इाराबी, ब्राह्मत्यारा, दूसरोके इव्यका अपहरण करनेवाला तथा इन सबका संगी तराज्ञ्यर बैठना और अपने शरीरसे तीली है, वह मरनेवर तप्रकृत्य नामक नरकमें गयी वस्तुका दान करना चाहिये। दिनमें, जाता है। गुरुके बधसे भी इसी नरककी रातमें, दोनों संध्याओंके समय, दोपहरमें, प्राप्ति होती है। बहिन, माता, गौ तथा आधी रातके समय तथा भूत, बर्तमान और पुत्रीका वध करनेसे भी तारकानमें ही गिरना पड़ता है। साध्यी खीको बेचनेवाला, इतिरद्वारा किये गये सारे पायोको अधिक व्याज लेनेवाला, केश-विकय करनेवाला तथा अपने भक्तको त्यागने-इसके बाद ब्रह्मण्डदानक। महास्य एवं वाला-यं सब पापी तप्रलोह नामक नरकमें मकाये जाते हैं। जो नराधम गुरुजनोका अपमान करनेवाला तथा उनके प्रति दर्जनन नोलनेनाला है और जो येदकी निन्दा करनेवासा, वेद येवनेवाला सथा अगम्या स्त्रीसे सप्योग करनेवाला है, वे ताल, विवसन या विदासन, महान्वाल, सब-के-सब लवण नामक नरकमें जाते हैं। तप्तकुम्भ, रुवण, विलोहित, पीच बोर विलोहित नामक नरकमे गिरता है। बहानेवाली वैतरणी, कमि या कमीश, क्वांटाको द्रष्टित करनेवाले प्रुवकी भी ऐसी

o मेशिम शिवपुराक o 438 

ही गति होती है। जो पुरुष देवता, ब्राह्मण ब्रतोका लोप करनेवाले तथा अपने

उसी बहुत्वाल नरकमें गिरते हैं। जो अनन्तर पश्चानाय होता है, उसके लिये तो

और पितृगणसे द्वेप करनेवाला है तथा जो आश्रमसे गिरे हुए हैं, वे दोनों ही प्रकारके रखको द्वित (उसमें मिलावट) करता है. पुरुष असान दारुण संदेश नामक नरककी वह कमिभक्ष नामक नरकमें पड़ता है। जो चातनामें पड़ते हैं। जो ब्रहाचारी होकर भी यज्ञ) करता है, वह कमीश नामक नरकमें पड़ता है। जो नराधम पितृगण, देवगण और अतिधियोंको छोडकर (बलिबैश्वदेवके द्वारा रेवता आदिका भाग उन्हें अर्पण किये बिना ही) भोजन कर लेता है, वह उप लालाचश सहस्रों पापकर्ग हैं, जिले नरकोंमें पड़कर नरकमें गिरता है। जो शक्ष-समुहोंका मनुष्य धोगा करते हैं। जो लोग मन, याणी विर्माण करता है, यह भी उसीचे जाता है। और क्रियाद्वारा अपने वर्ण और आश्रमके

पदता है। जो नवी जवानीसे पतवाले हो वर्षकी चानव-देवता तथा पुगक्ष होते और अन्तर्पे मयांदाको सोहते हैं. अपवित्र आचार- मोक्ष प्राप्त कर लेते हैं। जितने जीव स्वर्गमें विचारसे छते हैं और एक-कपटमें जीविका हैं, उतने ही नरकमें हैं। जो पापी पूरूप अपने घलाते हैं, ये कृत्य नामक नरकमें जाते हैं। पापका प्रायक्षित नहीं करता वही नरकमें जो अकारण ही पृक्षींको काटना है, वह जाता है।

असिपप्रवन नामक नरकमें जाता है। कालीनन्दन ! खायम्य मनुने महान् भेंडोंको बेचकर जीविका चलानेवाले तथा पापीके लिये महान और रूप पापीके लिये पशुओंकी हिंसा करनेवाले कसाई लघ प्राथक्ति बताये हैं। उन अशेष वहिज्याल नामक नरकमें गिरते हैं। पाएकपाँके लिये जो-जो प्रायश्चित-सम्बन्धी प्रष्टाचारी ब्राह्मण, श्रृतिय और वैत्रय तथा कर्म बताये गये हैं, उन सबमें भगवान् जो कहे खपड़ो अथवा डेंट आदिको झंकरका सारण ही सर्वश्रेष्ठ प्रायक्षित है। प्रकानेके लिये प्रजायेमें आग देता है, वे सब जिस प्रजाके चित्रमें पापकर्म करनेके

दुषित यज्ञ (दूसरोको हानि पहुँचानेके लिये स्वप्नमें वीर्यस्वलन करते हैं तथा जो पुत्रोसे आधिबारिक प्रयोग या दिसाप्रधान तामा। विद्या पहले हैं, वे हामोजन नामक नरकमें तिरते हैं। इस तरह ये तथा और भी सैकहों, हजारी बरक है, जिनमें पापकर्मी प्राणी वातनाओंकी आगमें डालकर पकाये जाते

है। इन उपर्यंक पापोंके समान और भी

जो द्विज अन्यजसे सेवा लेला है, असन दान विरुद्ध कर्म करते हैं, वे नरकमें गिरते हैं। प्रहण करता है, वक्के अनिधकारियोंसे यह - नरकमें मिर नीचे करके रुटकाये गये प्राणी कराता है और अधक्य-भक्षण करता है, ये स्वर्गलोकमें रहनेवाले देवताओंको देखा सब-के-सब रुधिरोप (पृथवह) नामक करते हैं और देवतालोग भी नीचे दृष्टि नरकमें गिरते हैं। जो सोधरसको बेचनेवाले डालनेपर उन सभी अधोपुख नारकी हैं, उनकी भी वहीं पति होती है। यज और जीवीको देखते हैं। पापीखीर। नरक-भोगके प्रामको नष्ट वारनेवाला चोर वेतरणी नदीचे अननार क्रमशः उत्तति करते हुए स्थावर, कृषि, जाहबर, पक्षी, पड्डा, मनुष्य, धर्मात्मा

भक्तिभावसे दिन-रात भगवान् शिवका विज्ञानसे गिन्न दूसरी कोई वस्तु नहीं है। स्मरण करता है, उसके सारे पातक नष्ट हो

एकमात्र भगवान् शिवका स्मरण ही जाते हैं। इसलिये वह कभी नरकमें नहीं सर्वोत्तम प्रायश्चित्त है। प्रातःकाल, पड़ता। नरक और स्वर्ग—ये पाप और सार्यकाल, रातमें तथा मध्याह आदिमें पुण्यके ही दूसरे नाम है। इनमेंसे एक तो भगवान् शिवका स्परण करनेसे पापरहित हु:ख हेनेवाला है और दूसरा सुख देनेवाला । हुआ मनुष्य माहेश्वर धामको प्राप्त कर लेता जब एक ही वस्तु कभी प्रीति प्रदान है। भगवान द्विवके स्मरणसे समस्त पापों करनेवाली होती है और कभी द:ख और क्षेत्रोंका क्षय हो जानेसे मनुष्य स्वर्ग देनेवाली बन जाती है, तब यह निश्चय होता अथवा मोक्ष प्राप्त कर लेता है। जिसका है कि कोई भी पदार्थ न तो दु:खमय है और चित्त जप, होम और पूजा आदि करते समय ान सुलमय ही है। ये सुल-दु:ख तो मनके ही निरन्तर भगवान् महेश्वरमें ही लगा रहता हो। विकार हैं। ज्ञान ही परवाह्य है और ज्ञान ही उसके लिये इन्द्र आदि पदकी प्राप्तिरूप फल तान्त्रिक बोधका कारण है। यह सारा तो अन्तराय (विञ्च) ही है। पुने ! जो पुरुष जराचर विश्व ज्ञानमध ही है। उस परम (अध्याय १३-१६)

## मृत्युकाल निकट आनेके कौन-कौनसे लक्षण है, इसका वर्णन

इसके पश्चात् द्वीपी, लोको और मनुओंका परिचय देकर संप्रापके फल, अग्रेर एवं ब्ली-स्वभाव आदिका वर्णन किया गया । तदननार कालके विषयमें व्यासजीके पूछनेपर सनकुमारजीने कहा-पुनिक्षेष्ठ । पूर्वकालमें पार्वतीजीने नाना प्रकारको दिव्य कथाएँ सुनकर परमेश्वर द्वावको प्रणाम करके उनसे यही बात पूछी थी।

पार्वती बोर्ली—भगवन् ! मैंने आपकी कृपासे सम्पूर्ण मत जान लिया । देव ! जिन मन्तोंद्वरा जिस विधिसे जिस प्रकार आपकी पूजा होती है, वह भी मुझे ज्ञात हो गया। किंतु प्रभो । अब भी एक संदाय रह गया है। वह संशय है कालबक्रके सम्बन्धमें। देव ! मृत्युका क्या चिद्ध है ? आयुका क्या प्रमाण है ? नाथ ! यदि मैं आपकी प्रिया है तो मुझे ये सब बातें बताइये।



महादेवजीने कहा-प्रिये ! अकस्मात् इारीर सब ओरसे सफेद या पीला

a संक्षिप्र शिक्षगण a

जीवित नहीं रहता।

436 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* पढ़ जाय और ऊपरसे कुछ लाल दीखे तो यह मृत्युका ज्ञान होता है। जब अपनी छायाको जानना चाहिये कि उस मनुष्यकी मृत्यु छ: महीनेके भीतर हो जायगी। जिले ! जब मैंह. कान, नेत्र और जिल्लाका स्तम्भन हो जाय, तब भी छ: महीनेके भीतर ही मृत्यू जाननी चाहिये । भद्रे ! जो रुठ मृगके पाँछे होनेवासी शिकारियोंकी भयानक आवाजको भी जल्दी नहीं सनता, उसकी मृत्य भी छः पहीनेके भीतर ही जाननी जाहिये। जब सूर्व, बन्द्रमा या अग्निके सांतिध्यसे प्रकट होनेवाले प्रकाशको पनुष्य नहीं देखता, उसे सब कुछ काला-काला— अन्यकाराच्डव ही दिखायी देता है, तब उसका जीवन छ: माससे अधिक नहीं होता । देखि । प्रिये । जब मनुष्यका बार्या हाथ लगातार एक सप्ताहतक फड़कता ही रहे. और कण्ठ सुखने लगे तो यह जानना चाहिये कि छः महीने बीतते-बीतते इसकी आयु समाप्त ही जायगी । भागिनि ! जिसकी जीध फुल जाय और दाँतोंसे मवाद निकलने लगे, उसकी भी छ: महीनेके भीतर ही मृत्य हो जाती है। इन विद्वासे मृत्युकालको समझना चाहिये। सुन्दरि ! जल, तेल, घी तथा दर्पणमें भी जब अपनी परछाई न दिखायी दे या विकृत दिखायी दे, तब कालबक्रके जाता पुरुषको यह जान लेना चाहिये कि उसकी भी आयु छ: माससे अधिक शेष नहीं है। देवेश्वरि ! अब दूसरी बात सनो, जिससे

प्रकट होनेवाले लक्षणोंका वर्णन करता है, सुनो ! देखि ! जब चन्द्रमण्डल या सूर्यमण्डल प्रमाहीन एवं लाल दिखायी दे, तब आधे पासमें हो पनुष्यकी मृत्यू हो जाती है। अरुयती, महायान, चन्द्रमा—इन्हें जो न देख सके अथवा जिसे ताराओंका दर्शन न हो, ऐसा पुरुष एक मासतक जॉवित रहता है। यदि प्रहोंका दर्शन होनेपर भी दिशाओंका जान न हो-पनपर पृदता छायी रहे तो छ: तव उसका जीवन एक मास हो दोव है—ऐका अहोनेमें विश्वय ही मृत्यु हो जाती है। यदि जानना चाहिये। इसमें संशय नहीं है। जब उतथ्य नामक ताराका, घ्रयका अथवा सारे अङ्गोपे अंगदाई आने लगे और तालु सूर्धपञ्चलका भी दर्शन न हो सके, रातमें इन्-मुख जाय, तब वह मनुष्य एक मासतक ही चनुष और मध्याह्रमें उल्कापात होता दिखायी जीवित रहता है—इसमें संझय नहीं है। दे तथा गीध और काँधे घेरे रहें तो उस त्रिदोपमें जिसको नाक बहने लगे, उसका धनुष्यकी आयु छ: महीनेसे अधिककी नहीं जीवन पेन्नह दिनसे अधिक नहीं चलता । मैंड 🗍 । वटि आकाशमें सप्तर्षि तथा स्वर्गमार्ग (छाद्रापध) न दिखायी दे तो कालज्ञ पुरुषोंको उस पुरुषकी आयु छ: मास ही शेष सपडानो चाहिये। जो अकस्मात् सूर्य और चन्द्रमाको राहसे बसा देखता है और सम्पूर्ण दिशाएँ जिसे घुमती दिखायी देती है, वह अवस्य हो छ: यहीनेमें मर जाता है। यदि अकस्पात् नीली मविखयाँ आकर पुरुषको चेर ले तो वास्तवमें उसकी आयु एक मास ही शेष जाननी चाहिये । यदि गीध, कौवा अथवा कबुतर सिरपर बढ जाय तो वह पुरुष शोग्र ही एक मासके चीतर ही पर जाता है, इसमें संशय नहीं है। (अध्याय १७-२५)

सिरसे रहित देखे अथवा अपनेको छायासे

रहित पाये, तब वह मनुष्य एक मास भी

मृत्युके लक्षण बताये हैं। भद्रे ! अब बाहर

पार्वती ! ये मैंने अङ्गोमें प्रकट होनेवाले

कालको जीतनेका उपाय, नवधा शब्दब्रह्म एवं तुंकारके अनुसंधान और

उससे प्राप्न होनेवाली सिद्धियोंका वर्णन

आकाशका भी नाश होता है। वह भवंकर भूत क्रमशः अपने कारणमें लीन होते हैं।

काल बड़ा विकराल है। वह सर्गका भी एकपात्र खामी है। आपने उसे दन्ध कर

दिया था, परंतु अनेक प्रकारके स्तोत्रोद्धरा जब उसने आपको म्तृति की, तब आप फिर

संतप्त हो गये और यह काल पुनः अपनी

प्रकृतिको प्राप्त हुआ—पूर्णतः ह्यस्य हो गया। आपने उससे बालचीतमें कहा-

'काल ! तुम सर्वत्र विचरोगे, किन्तु स्रोग तमें देख नहीं सकेंगे।' आप प्रमुकी

कृपादष्टि होने और वर मिलनेसे वह काल भी उठा तथा उसका प्रभाष बहुत वह गया। अतः पहेंचर ! क्या वहाँ ऐसा कोई साधन

है, जिससे उस कालको नष्ट किया जा सके ? यदि हो तो मुझे वताहये; क्योंकि आप योगियोंने जिसेमणि और स्वतन्त्र प्रभ है। आप परोपकारके लिये ही डारीर धारण

करते हैं। शिव बोर्छ—देखि ! श्रेष्ठ देखता, देख. यक्ष, राक्षस, नाग और मनुष्य-किसीके

प्रारा भी कालका नाहा नहीं किया जा सकता: परंत जो ध्यान-परावण योगी है, वे जारिस्मारी क्षेत्रेपर भी सरापूर्वक कालको नष्ट कर देते हैं। बरागेहे ! यह पाछ भौतिक संध्याके बादका साथा हुआ अन्न क्षणभरमें

मिट्टीकी देह मिट्टीमें ही मिरू जाती हैं। देता है। जो साधक प्रतिदिन इसी प्रकार दी

आकाससे वायु उत्पन्न होती है, वायुसे घड़ीतक शब्दन्नहाका साक्षात्कार करता है,

देवी पार्वतीने कहा— प्रभो ! कालसे पृथ्वीका आविर्धाव होता है। पृथ्वी आदि

पृथ्वीके पाँच, जलके चार, तेजके तीन और वादके हो गुण होते हैं। आकाशका एकमात्र ज्ञस्त ही गुण है। पृथ्वी आदिमें जो गुण बताये गये हैं, उनके नाम इस प्रकार है-

शब्द, स्वर्ध, स्वय, रस और गन्ध । जब भूत अपने गुणको त्याग देता है, तब नष्ट हो जाता है और जब गुणको बहुण करता है, सब

उसका प्राद्धांव हुआ बताया जाता है। देवेद्वरि ! इस प्रकार तुम पाँची भूतोंके वकार्थ स्वरूपको समझो। देखि! इस कारण कालको जीतनेकी इन्छावारे

योगीको जाहिये कि वह प्रतिदिन प्रयत-

पूर्वक अपने-अपने कालमें उसके अंशभूत गुणोका चिनान करे। योगवेचा पुरुषको चाहिये कि सुखद आसनपर बैठकर विशुद्ध ग्रास

(प्राणावाप) द्वारा योगाध्यास करे। रातमें जब सब लोग सो जाये, उस समय दीवक वुझाकर अन्यकारमें योग धारण करें। तजंनी अंगुलीसे दोनों कानोंको बंद करके

हो घडीतक इनाये रखे। उस अवस्थामें

अग्निप्रेस्ति शब्द सुनायी देता है। इससे इसीर सदा उन भूतोंके गुणोंसे युक्त ही उत्पन्न पच जाता है और सम्पूर्ण रोगो तथा ज्यर होता है और उन्होंमें इसका लय होता है। आदि बहुत-से उपदर्शका शींघ्र नाझ कर

रोजसत्त्व प्रकट होता है, तेजसे जलका वह मृत्यु तवा कामको जीतकर इस जगत्में प्राकट्य बताया गया है। और जरुसे खन्छन्द् विचरता है और सर्वज एवं समदर्शी

• माध्या हाकार्गण • 

क्षेकर सम्पूर्ण सिद्धियोको प्राप्त कर लेता है। प्राप्त होता है। युद्ध पुरुषमें भी ब्रह्मके

440

जैसे आकाशमें वर्षासे युक्त बादल गरजता अध्याससे होनेवाले लाभका विश्वास देखा है, उसी प्रकार उस शब्दको सुनकर योगी जाता है, फिर तरुण पनुष्यको इस साधनासे

तत्काल संसार-बन्धनसे मुक्त हो जाता है। तदननार योगियोद्वारा प्रतिदिन चिन्तन किया

जाता हुआ वह शब्द क्रमशः सुक्ष्मसे सुक्ष्मतर हो जाता है। देखि ! इस प्रकार मैंने तुम्हें शब्दब्रहाके चिन्तनका क्रम बताया है।

जैसे धान चाहनेवाला पुरुष पुआलको छोड देता है, उसी तरह मोक्षकी इन्हावाला योगी सारे बन्धनोंको त्याग देता है।

इस शब्दब्रहाको पाकर भी जो दूसरी वस्तुकी अभिलाषा करते हैं, वे मुकेसे आकाशको पारते और भूख-प्यासकी कामना करते हैं। यह शब्दब्रह्म ही सुस्बद,

मोक्षका कारण, बाहर-भीतरके भेट्स रहित, अधिनाशी और समझ उपाधियोंसे रहित परब्रह्म है। इसे जानकर मनुष्य मुक्त हो

जाते है। जो लोग कालपाइसे भोडित हो शस्त्रहाको नहीं जानते, वे पापी और कब्राज्य मनस्य मौतके फंट्रेमें फँसे रहते हैं। मनुष्य तभीतक संसारमें जन्म केते हैं. जबतक सबके आअवभूत परमतत्त्व लिप्न नहीं होता है। देवि ! योगाच्यासके (परब्रह्म परमातमा) की प्राप्ति नहीं होती। हारा सुननेका प्रवत्र करनेपर भी जब योगी

परमताचका ज्ञान हो जानेपर मनुष्य उन प्रब्दोंको नहीं सुनता और अध्यास जन्म-मृत्युके बन्धनसे मुक्त हो जाता है। निद्रा करते-करने घरणासन्न हो जाता है, तब भी और आलस्य साधनाका बहुत बड़ा विघ्न है। वह दिन-रात उस अध्यासमें ही लगा रहे।

इस शत्रुको यत्रपूर्वक जीतकर सुखद ऐसा करनेसे मात दिनोंमें वह शब्द प्रकट आसनपर आसीन हो प्रतिदिन शब्दब्रहाका होता है, जो मृत्युको जीतनेवाला है। देखि ! अभ्यास करना चाहिये। सौ वर्षको वह शब्द नौ प्रकारका है। उसका मैं

अवस्थावाला वृद्ध पुरुष आजीवन इसका चथार्थरूपसे वर्णन करता है। पहले तो अध्यास करे तो उसका अरीरकारी सत्थ घोषात्मक नाट प्रकट होता है, जो

पूर्ण लाभ हो इसके लिये तो कहना ही क्या है। यह अब्दब्रह्म न ऑकार है, न मन्त्र है, न बीज है, न अक्षर है। यह अनाहत नाद

(विना आधातके अथवा बिना बजाये ही प्रकट होनेवाला शब्द) है। इसका उद्यारण किये जिना ही चिन्तन होता है। यह शब्दब्रह्म परम कल्याणमध है। प्रिये ! शुद्ध बुद्धिवाले पुरुष यक्तपूर्वक निरन्तर इसका अनुसंधान

करते हैं। अतः नौ प्रकारके शब्द बताये गये है, जिन्हें प्राणवेता पुरुषोंने लक्षित किया है। में उन्हें प्रयक्ष करके बता रहा है। उन शब्दोंको नादसिद्धि भी कहते हैं। वे शब्द कमञ्चः इस प्रकार है-धोष, कांग्य (झाँझ आदि), शृत

(सिंगा आदि), घण्टा, बीणा आहि, बाँसरी, दन्द्रांच, राह्न और नवाँ मेघ-गर्जन—इन नौ प्रकारके शब्दोंको त्यागकर वंकारका अध्यास करे । इस प्रकार सदा ही व्यान करनेवाला योगी पुण्य और पापोंसे

मुखको जीतनेवाला हो जाता है और उसे आत्मशुद्धिका उत्कृष्ट साधन है। वह उत्तम प्राणवायकी अक्तिको बढानेवाला आरोम्य नाट सब रोगोंको हर रुनेवाला तथा मनको

वज्रीश्रुत करके अपनी ओर खींबनेवाला है। योगीको सप्पूर्ण तत्त्व प्राप्न हो जाता है।

प्राप्त होती है। वंशीनादका ध्यान करनेवाले

विषयपे भी कहा गया है। इसकिये योग-

दूसरा कांखनाद है, जो प्राणियोंकी गतिको इन्द्रभिका चिन्तन करनेवाला साधक जरा स्तम्भित कर देता है। वह विष, भूत और प्रष्ठ और मृत्युके कप्तमे छूट जाता है। देशेश्वरि ! आदि सबको बाँधता है—इसमें संशय नहीं श्रञ्जनादका अनुसंघान होनेपर इच्छानुसार है। तीसरा शृङ्ग-नाद है, जो अधिचारसे रूप बारण करनेको शक्ति प्राप्त हो जाती है। सम्बन्ध रखनेवाला है। उसका राष्ट्रके नेवनादके विनानसे योगीको कभी विपत्तिका उपादन और भारणमें नियोग एवं प्रयोग सामना नहीं करना पहता। बरानने ! जो करे । चौशा घण्टा-नाद है; जिसका साक्षात् प्रतिदिन एकाप्रकित्तसे ब्रह्मरूपी तुंकारका परभेश्वर शिव उद्यारण करते हैं। वह नाद ध्यान करता है, उसके लिये कुछ भी असाध्य सम्पूर्ण देवताओंको आकृष्ट कर लेता है, नहीं होता। इसे मनोवाञ्चित सिद्धि प्राप्त फिर भूतलके मनुष्योंकी तो बात ही क्या है। हो जाती है। वह सर्वज, सर्वदर्शी और पक्षों और गन्धवींकी कन्याएँ उस नादसे इच्छानुसार अपचारी होकर सर्वत्र विचरण आक्रप्र हो योगीको उसकी इन्छाके अनुसार करता है, कभी विकारोके बशीभुत नहीं मद्रासिद्धि प्रतान करती है तथा उसकी अन्य होता । यह साखान दिवा ही है, इसमें संदाय कामनाएँ भी पूर्ण करती हैं। यौद्यवाँ नाद जहीं है। यरमेश्वरि ! इस प्रकार मैंने तुम्हारे बीणा है, जिसे योगी पुरुष ही सदा सुनते हैं। समक्ष शब्दब्रह्मके नवधा खरूपका पूर्णतथा देखि ! उस बीणा-नादमें दूर-दर्शनकी शक्ति वर्णन किया है। अब और क्या सुनना (अध्याच २६) बाहती हो ? काल या मृत्युको जीतकर अमरत्व प्राप्त करनेकी चार यौगिक साधनाएँ —

प्राणायाम, भ्रमच्यमें अग्निका ध्यान, मुखसे वायुपान तथा मुड़ी हुई जिह्नाद्वारा गलेकी घाँटीका स्पर्श

पार्वती बोर्खे—प्रभो ! बदि आप प्राणायापर्वे तत्वर हो जाव । ऐसा करनेपर प्रसन्न हैं तो योगी योगाकाशजनित वायुष्ट्को आधे मासमें ही वह आये हुए कालको जीत जिस प्रकार प्राप्त होता है, वह सब पुढ़ो होता है। हदपमें स्थित हुई प्राणवायु सदा अग्निको उद्दीप्त करनेवाली है। उसे अग्निका खताइये । सहायक बताया गया है। यह बायु बाहर और भगवान् शिवने कडा सन्दरि ! पहले

भीतर सर्वत्र स्थाप और महान् है। ज्ञान, मैंने योगियोंके हितकी कामनासे सब कुछ विज्ञान और उत्साह—सबको प्रवृत्ति वायुसे ब्रताया है, जिसके अनुसार योगियाँने ही होती है। जिसने यहाँ बायुको जीत लिया, कालपर विजय प्राप्त की थी। योगी जिस उसने इस सम्पूर्ण जगतपर विजय पा ली। प्रकार वायका खरूप धारण करता है, उसके

साधकको चाहिये कि वह जरा और इक्तिके द्वारा मृत्यु-दिवसको जानकर मृत्युको जीतनेकी इच्छासे सदा धारणामे

स्थित रहे: क्योंकि योगयरायण योगीको सिद्धि प्राप्त करता है, वह सब विधान मैंने भलीभाँति धारणा और ध्यानमें तत्पर रहना चाहिये। जैसे लहार पुस्तसे धौकनीको फ़्रॅंक-फ़्रॅंककर उस वायुके द्वारा अपने सब कार्यको सिद्ध करता है, उसी प्रकार योगीको प्राणायामका अध्यास करना चाहिये । प्राणायामके समय जिनका ध्यान किया जाता है, वे आराध्यदेव परमेखर सहस्रों मस्तक, नेत्र, पैर और हाथोंसे युक्त है तथा समल प्रनिधयोंको आवृत करके उनसे भी दस अंगुरू आगे स्थित है। आदिये व्याहति और अनामें शिरोपन्तसहित गायत्रीका तीन बार जप करे और सर्व आदि वह जा-जाकर लौट आते हैं। और शीर्यको प्राप्त कर लेता है। उसकी गति वायुके समान हो जाती है तबा उसे स्पृहणीय सौख्य एवं परम सुखकी प्राप्ति होती है।

सिद्धि-रक्षण करता है, उसे भी बता रहा है। जहाँ इसरे लोगोंकी बातचीतका कोलाइल न पहुँचता हो, ऐसे ज्ञान्त—एकान्त स्थानमें अपने सुखद आसनपर बैठकर चन्द्रमा और सर्व (बाय और दक्षिण नेत्र) की कान्तिसे प्रकाशित मध्यवर्ती देश भूमध्यभागमे जो अधिका तेज अव्यक्तरूपसे प्रकाशित होता है, उसे आरूस्वरहित योगी दीपकरहित अन्धकारपूर्ण स्थानमें विकान करनेपर निश्चय ही देख सकता है-इसमें संशय नहीं है। योगी हाथकी अमुलियोंसे यजपूर्वक प्राणवायुको रोके रहे। प्राणोंके इस दोनों नेत्रोंको कुछ-कुछ दबाये रखे और आयापका नाम प्राणायाम है। बन्हमा और उनके तारीको देखता हुआ एकाप्रधितसे आधे मुहुतंतक उन्हीका जिन्तन करे। परंतु प्राणाचामपूर्वक व्यानवरायण योगी तदनन्तर अध्यकारमें भी ध्यान करनेपर वह जानेपर आजतक नहीं स्त्रैटे हैं (अर्चात् पुक्त उस ईक्षरीय ज्योतिको हेश सकता है। वह हो गये हैं)। देखि ! जो द्विज सो वर्षातक ज्योति सफेद, लाल, पीली, काली तथा तपस्या करके कुशोके अप्रधारासे एक बूँद इन्द्रधनुषके समान रंगवाली होती है। जल पीता है वह जिस फलको पाता है, यही भौहोंके बीचमें ललादवर्ती बालसूर्यके ब्राह्मणोको एकपात्र धारणा अथवा समान नेजवाले उन अग्निदेशका साक्षात्कार प्राणायामके द्वारा मिल जाता है। जो द्विज करके योगी उच्छानुसार रूप धारण सबेरे उठकर एक प्राणायाम करता है, वह करनेवाला हो जाता है तथा मनोवाञ्चित अपने सम्पूर्ण पापको शीव ही नष्ट कर देता शरीर भारण करके क्रीड़ा करता है। वह और ब्रह्मलोकको जाता है। जो आलख- योगी कारण-तत्त्वको शाना करके उसमें रहित हो सदा एकानामें प्राणायाम करता है, आविष्ट होना, दूसरेके झरीरमें प्रयेश करना, वह जरा और मृत्युको जीतकर वायुके अणिया आदि गुणीको या लेना, मनसे ही समान गतिशील हो आकाशमें विचरता है। सब कुछ देशना, दूरकी बातोंको सुनना यह सिद्धोंके श्वरूप, कानि, मेथा, पराक्रम और जानना, अट्टूप हो जाना, बहुत-से रूप धारण कर लेना तथा आकाशमें विचरना इत्यादि सिद्धियोंको निरन्तर अभ्यासके प्रभावसे प्राप्त कर लेता है। जो अन्धकारसे देवेश्वरि ! योगी जिस प्रकार वायसे भरे और मुर्वक समान तेजस्वी है. उसी इस

बता दिया। अब तेजसे जिस तरह वह

लेता है।

बताता हूँ, जिससे मनुष्यकी पृत्यु नहीं होती । इतिक आ जाती है और वह सदा ही सुखी

चौथी गति (साधना) बतायी जाती है। कर रेन्ता है। योगी अपने जितको ब्रहामें करके यश्रायोग्य स्थानमें सखद आसनपर बेंडे। वह शरीरको पुनः दूसरी विधि बता रहा है, जिसे कैंवा करके अञ्चलि बॉधकर चोंचकी-मी देवताओंने भी प्रयत्नपूर्वक छिपा रखा है; आकृतिवाले मुखके द्वारा धीर-धीरे वायुका पान करे । ऐसा करनेसे क्षणभरमें तालुके भीतर स्थित जीवनदाची जलकी बूँदे टपकने कालतक ऐसा करनेसे वह फ्रमशः लम्बी लगती हैं। उन ब्रेंदोंको वायुके हारा लेकर होकर गलेकी घाँटीतक पहुँच जाती है। सुँधे । वह शीतल जल अमृतस्वरूप है । जो योगी उसे प्रतिदिन पीता है, वह कभी मृत्युके तथ जीतल सुधाका साथ करती है। उस अधीन नहीं होता। उसे भूख-व्यास नहीं सुधाकों जो योगी सदा पीता है, वह लगती। उसका शरीर दिव्य और तेज महान् अमरत्वको प्राप्त होता है। हो जाता है। वह बलमें हाथी और वेगमें

महान ज्योतिर्मय पुरुष (परपाल्पा) को मैं घोड़ेकी समानता करता है। उसकी दृष्टि जानता है। उन्होंको जानकर मनुष्य काल या गरुइके समान तेज हो जाती है और उसे मृत्युको लाँच जाता है। मोक्षके लिये इसके दूरकी भी वात सुनायी देने लगती हैं। उसके सिया दूसरा कोई मार्ग नहीं है। \* देवि ! केदा काले-काले और धुँधराले हो जाते हैं इस प्रकार पैने तुमसे तेजसात्त्वके चिन्तनकी तथा अङ्गकान्ति गन्धर्व एवं विद्याधरोकी उत्तप विधिका वर्णन किया है, जिससे योगी समानता करती है। वह मनुष्य देवताओंके कालपर विजय पाकर अगरत्वको प्राप्त कर वर्षसे सौ वर्षोतक जीवित रहता है तथा अयनी उत्तम बुद्धिके द्वारा बृहस्पतिके तुल्य देवि ! अब पुनः दूसरा श्रेष्ठ उपाय हो जाता है। उसमें इच्छानुसार विचरनेकी

देखि ! व्यान करनेवाले योगियोंकी रहकर आकाशमें विचरणकी शक्ति प्राप्त वराजने ! अब मृत्यूपर विजय पानेकी

तुम उसे सुनो । योगी पुरुष अपनी जिह्नाको योडकर ताल्पे लगानेका प्रयत्न करे। कुछ तदननार जब जिह्नासे गरेकी घाँटी सदती है,

(अध्याय २७)

### भगवती उमाके कालिका-अवतारकी कथा—समाधि और सुरथके समक्ष मेधाका देवीकी कृपासे मधुकैटभके वधका प्रसङ्ग सुनाना

इसके अनन्तर छाया पुरुष, सर्ग, वर्णन सुननेके पश्चात् मुनियोने सूतजीसे कश्यपवंश, मन्त्रत्तर, मनुवंश, सत्यव्रतादि- कहा-ब्रह्मवेत्ताओंमें श्रेष्ट सूतजी ! हमने वेश, पितुकल्प तथा व्यासीत्पत्ति आदिका आपके पुरवसे भगवान् शिवकी अनेक

थेदाहमेतं पुर्वं महासामादित्यक्यं तमसः परस्थत् । तसेय विदेशातिमृत्युमेति जन्यः पन्धा विद्यते प्रारुणाय । (ज्ञिः पु॰ ड॰ सं॰ २४ । २५)

46% संक्षिप्त शिवपुराग « 

इतिहासोंसे युक्त रमणीय कथा सुनी, जो जाता है। जिनके स्परणमात्रसे धर्म आदि उनके नानावतारोंसे सम्बन्ध रखती है तथा चारों पुरुवार्थोंकी अनायास प्राप्ति होती है, है। अब हम आपसे जगजननी भगवती छोड़ सकता है। उमाका मनोहर चरित्र सुनना बाहते हैं। परब्रह्म परमात्मा महेश्वरकी जो आद्या मेधासे यही बात यूढी थी। उस समय मेथाने सनातनी शक्ति हैं, वे उमा नामसे विख्यात हैं। ये ही त्रिलोकीको उत्पन्न करनेवाली पराज्ञक्ति है। महामते ! दक्षकन्या सती और हिमवानुकी पुत्री पार्वती—ये उमाके दो अवतार हमने सुने। सुतजी ! अब उनके

जननी जगदम्बा उमाके गुणोको सुननेसे कीन बुद्धिपान् पुरुष विश्त हो सकता है। ज्ञानी पुरुष भी कभी उनके कथा-अचलके शुभ अवसरको नहीं छोड़ते। सूतशीने कहा—महात्माओं । तुमलोग

दूसरे अवताराँका वर्णन कीजिये । लक्ष्मी-

धन्य हो और सर्वदा कृतकृत्य हो; क्योंकि परा अभवा उमाके महान् चरित्रके विषयमें पूछ रहे हो । जो इस कथाको सुनते, पूछते और वांचते हैं. उनके चरणकमलॉकी धुलिको ही ऋषियोने तीर्च माना है। जिनका चित्र परम संवित्-खरूपा प्रीठमादेवीके चित्तनमें लीन है, ये पुरुष धन्य है, कृतकृत्य

मोहित तथा भाग्यहीन हैं—इसमें संजय नहीं पराजित कर दिया। दैवयोगसे राजाके मन्त्री है। जो करुणारसकी सिन्युस्वरूपा आदि गण भी उनके शत्रु बन बैठे और महादेवीका भजन नहीं करते, वे संसारसची खजानेमें जो धन संचित था, वह सब उन घोर अन्धकूपमें पड़ते हैं। जो देवी उमाको विरोधी मन्त्री आदिने अपने हाशमें कर

छोड़का दूसरे देवी-देवताओंकी शरण लेता है. वह मानो गङ्गाजीको छोड़कर प्यास

समस्त कारणोकी भी कारणस्था देवेश्वरी

मनुष्योक्ये भीग और मोक्ष प्रदान करनेवाली। उन देवी उमाकी आराधना कौन श्रेष्ठ पुरुष पूर्वकालमें महामना सुरश्चने महर्षि

जो उत्तर दिया, मैं वही बता रहा है; तुमलोग सुनो। पहले स्वारोचिष मन्तन्तरमें विरध नामले प्रसिद्ध एक राजा हो गये हैं। उनके पुत्र सुरक्ष हुए, जो महान् यल और पराक्रमसे सब्बन्न थे। ये दाननिपुण,

ह्यासागर तथा अजाजनोका चलीभाति पालन करनेवाले थे। इन्ह्रके समान तेजस्वी राजा सुरखके पृथ्वीपर ज्ञासन करते समय नी ऐसे राजा हुए, जो उनके हाथसे भूमण्डलका राज्य छीन लेनेके प्रपक्षमें लगे थे। उन्होंने भूपाल सुरधकी राजधानी कोलापुरीको चारों ओरसे घेर लिया। उनके

साथ राजाका बड़ा भयानक युद्ध हुआ।

**उनके शक्षुगण बढ़े प्रवल थे। अतः युद्धमें** 

सत्यवादी, खधर्मकुराल, विद्वान, देवीभक्त,

भूपाल सुरधकी पराजय हुई । दानुओंने सारा राज्य अपने अधिकारमें करके सुरशको कोलापुरीसे निकाल दिया। राजा अपनी हैं, उनकी माता और कुल भी भ्रन्य है। जो दूसरी पुरीमें आये और वहाँ मन्त्रियोके साथ सहकर राज्य करने रहते। परंतु प्रवल उमाकी स्तुति नहीं करते, ये माथांक गुणोसे विषक्षियोंने वहाँ भी आक्रमण करके उन्हें

तव राजा सुरध शिकारके वहाने बुझानेके लिये मरुखलके जलाशयके पास अकेले ही घोड़ेपर सवार हो नगरसे बाहर

निकले और गहन वनमें चले गये। वहाँ तुम कौन हो और किसल्यि यहाँ आये हो ?

प्रथर-उधर धूमते हुए राजाने एक क्षेष्ठ

मुनिका आश्रम देखा, जो चारों ओर फुरलेंके बगीचे लगे होनेसे बड़ी क्षेत्रा पा रहा था। वहाँ श्रेदमन्त्रोंकी ध्वनि गूँज रही थी। सब जीव-जन्म शान्तभावसे रहते थे। मुनिके शिष्यों, प्रशिष्यों तथा उनके भी शिष्याने उस आध्यमको सब औरसे घेर रखा था। महामते ! विश्ववर पेथाके श्रभावसे उस आअपर्पे महाबली व्याघ आदि अस्प शक्तिवाले गौ आदि पशुओंको पीड़ा नहीं देते थे। वहाँ जानेपर मुनीश्वर मेघाने भीठे वचन, भोजन और आसनद्वारा उन परम दयाल विद्वान नरेडाका आदर-सत्कार किया।

तथा मोहके यहीभूत होकर अनेक प्रकारसे हैं। और यह वैश्य है, जिसे स्त्री आदि विचार कर रहे थे। इतनेमें ही वहाँ एक बैश्य स्वजनोंने घरसे निकार दिया है; तथापि आ पहेंचा। राजाने उससे पूछा—'भैया! उनकी ओरसे इसकी मगता दूर नहीं हो रही

यह मुझे बताओं ।' राजाके मुखसे यह मधुर ववन सनकर कैत्रयप्रवर समाधिने दोनों नेत्रोसे आँसु बहाते हुए प्रेम और नग्रतापूर्ण वाणीये इस प्रकार उत्तर दिया। वैदय बोला-राजन् ! में बैदय है।

क्या कारण है कि द:स्वी दिखायी दे रहे हो ?

मेरा नाम समाधि है। मैं धनीके कुलमें उत्पन्न हुआ है। परंतु मेरे पुत्रों और स्त्री आदिने धनके लोचसे पुझे घरसे निकाल दिया है। अतः अपने प्रारव्यकर्मसे दुःखी हो मैं यनमें वला आया है। करुणासागर प्रभो ! यहाँ आकर में पुत्रों, पौत्रों, पत्नी, भाई-भतीत्रे

जान पाता । यजा बोले--जिन द्रावारी तथा धनके लोभी पुत्र आदिने तुन्हें निकास दिया है, उन्होंके प्रति चूर्ख जीवकी भारति तुम प्रेष क्यों करते हो ?

तथा अन्य सुद्धदोका कुदाल-समाचार नहीं

वैदयने कहा-राजन ! आपने उत्तम बात कही है। आपकी वाणी सारगर्भित है, तवाधि खेहपाशसे वैधा हुआ धेरा मन अत्यन्त योहको प्राप्त हो रहा है।

राजा दोनों पुनिवर मेधाके पास गये।

वैद्यासीत राजाने हाथ जोडकर मुनिको

इस तरह मोहसे व्याकुल हुए चैत्रय और

प्रचाम किया और इस प्रकार कहा-'भगवन् ! आप हम दोनोंके पोहपाशको काट दीजिये। मुझे राज्यलक्ष्मीने छोड़ दिया और भैने गहन बनकी शरण रही; तथापि एक दिन राजा सुरध बहुत ही चिन्तित राज्य किन जानेके कारण मुझे संतोष नहीं है। इसका क्या कारण है ? बताइये। करती हैं, वे देवी महामाया कीन हैं ? और समझदार होनेपर भी हम दोनोंका मन किस प्रकार उनका प्रादुर्भीय हुआ है ? यह मोहसे व्याकुल हो गया, यह तो बड़ी भारी कृपा करके युझे बताइये। मुखंता है।



ऋषि मोले-राजन् । सनातन प्रक्ति-स्वरूपा जगदम्बा महामाया कही गयी है। बे ही सबके पनको खींचकर घोडपे डाल देनी है। प्रभो ! उनकी मायासे मोदित होनेके कारण ब्रह्मा आदि समस्त देवता भी परम तत्त्वको नहीं जान पाते, फिर मनुष्योंकी तो बात ही क्या है ? वे परमेश्वरी ही रूज, सत्य सूर्यकी घाँति तेजस्वी थे । उनके जबड़े बहुत और तम—इन तीनों गुणोंका आश्रय ले वह थे। उनके मुख दाशके कारण ऐसे समयानुसार सम्पूर्ण विश्वकी मृष्टि, पालन विकराल दिखायी देते थे, पानो ये सम्पूर्ण और संहार करती है। नुपश्रेष्ठ ! जिसके जगत्को स्वा जानेके रिप्ये उद्धत हों। उन क्यर वे इच्छानुसार रूप धारण करनेवाली दोनोंने भगवान विष्णुकी नामिसे प्रकट हुए वरदायिनी जगदम्बा प्रसन्न होती हैं, वहीं कमलके कपर विराजमान ब्रह्माको देखकर मोहके घेरेको लॉंग्र पाता है।

ऋषि बोले-जब सारा जगत एकार्णवके जलमें निमन्न द्या और योगेश्वर भगवान केराव शेषकी शब्दा बिछाफर योगन्द्रिका आख्रय है शयन कर रहे थे. उन्हीं दिनों भगवान् विष्णुके कानीके मलसे दो असूर उत्पन्न हुए, जो भूतलपर पधु और कटमके नायसे विख्यात है। ये दोनों विशालकाय पार असुर प्रख्यकालके



पुछा-'ओर, तू कौन है ?' ऐसा कहते हुए ग्रजानं पूछा—मुने ! जो सबको मोहित वे उन्हें मार डालनेके लिये ज्यत हो गये।

त्रमधीरता ±

ब्रह्माजीने देखा—ये दोनों दैत्य आक्रमण मोहित हुए उन श्रेष्ठ दानवोंने लक्ष्मीपतिसे करना चाहते हैं और भगवान् जनार्दन कहा-'तुम हमसे मनोवाज्ञित वर प्रहण समुद्रके जलमें सो रहे हैं, तब उन्होंने करो। परमेश्वरीका स्तवन किया और उनसे प्रार्थना नारायण बोले—यदि तुमलोग प्रसन्न हो की—'अम्बिके ! तुम इन दोनों दुर्जय तो मेरे हाथसे मारे जाओ । यही मेरा वर है। असुरोंको मोहित करो और अजन्मा इसे दो। मैं तुम दोनोंसे दूसरा वर नहीं भगवान नारायणको जगा दो ।"

ऋषि कहते हैं -- इस प्रकार मधु और ऋषि कहते हैं -- उन असुरानि देखा, कैटमके नाशके लिये ब्रह्माजीके प्रार्थना सारी पृथ्वी एकार्णवके जलमें हुवी हुई है; करनेपर सम्पूर्ण विद्याओंकी अधिदेवी तक वे केदावसे बोले—'हम दोनोंको ऐसी जगजननी महाविद्या फाल्गुन शुक्र जगह मारो, जहाँ जलसे भीगी हुई धरती न द्वादशीको त्रैलोक्य-मोहिनी शक्तिके रूपमें हो। 'बहुत अच्छा' कहकर भगवान् विष्णुने प्रकट हो महाकालीके नामसे विख्यात हुईं । अपना परम तेजली चक्र उठाया और अपनी तदनन्तर आकाशवाणी हर्द्र—'कमलासन! जाँघपर उनके मातक रखकर काट डाला। हरों मत्। आत्र युद्धमें मयु-कैटभको राजन् ! यह कालिकाकी उत्पत्तिका प्रसङ्ग मारकर मैं तुम्हारे कण्टकका नादा करूँगी।' कहा गया है। महामते ! अब महालक्ष्मीके यों कहकर वे पहापाया श्रीहरिके नेत्र और प्रादुर्मावकी कथा सुनो । देवी उमा निर्विकार मुख आदिसे निकलकर अञ्चलजन्मा और निराकार होकर भी देवताओंका द:ख ब्रह्माके दृष्टिपचमें आ साड़ी हो गयीं। फिर दूर करनेके लिये युग-युगमें साकाररूप तो देवाधिदेव हपीकेश जनार्दन जाग उठे। धारण करके प्रकट होती है। उनका उन्होंने अपने सामने दोनों दैत्य मध् और अरीरप्रहण उनकी इन्छाका वैश्व कहा गया फैटभको देखा। उन दैत्योंके साथ अतल है। वे लीलासे इसलिये प्रकट होती हैं कि

बाहयुद्ध हुआ । तब महामायाके प्रभावमे

तेजस्वी विष्णुका पाँच इजार वर्षांतक भक्तजन उनके गुणोंका गान करते रहें। (अध्याय २८—४५)

### सम्पूर्ण देवताओंके तेजसे देवीका महालक्ष्मीरूपमें अवतार और उनके द्वारा महिषासुरका वध

ऋषि कहते हैं-राजन् ! राध्य नामसे इन्द्रके सिंहासनपर जा बैठा और स्वर्गलोकमें प्रसिद्ध एक असूर था, जो दैत्यवंशका रहकर त्रिखेकीका राज्य करने लगा। तब

शिरोमणि माना जाता बा। उससे पराजित हुए देवता ब्रह्माजीकी शरणमें गये।

महातेजस्वी महिष नामक दानवका जना ब्रह्माजी भी ठन सबको साथ ले उस स्थानपर हुआ था। दानवराज महिष समस्त गये, जहाँ भगवान् त्रिव और विष्णु

देवताओंको युद्धमें पराजित करके देवराज विराजमान थे। वहाँ पहुँचकर सब

 संदिक्ष किन्द्रामः । 

देवताओंने शिय और केशवको नमस्तार उत्पन्न हुई थीं। केश यपराजके तेजसे

प्रकाशमान मुख प्रगवान क्रियके तेजसे मनोहर नूपुर, गलेकी हैंसुली और सब प्रकट हुआ था। पुजाएँ विष्णुके तेजसे अगुलियोंचे पहननेके लिये रखीकी बनी

किया तथा अपना सब बुताना यथार्थरूपसे आधिर्पृत हुए वे । उनके दोनों स्तन चन्द्रमाके ब्योरेवार कह सुनाया। वे बोले— तेजसे प्रकट हुए वे। कटिमाग इन्द्रके तेजसे 'भगवन् ! दुरात्या महिपासुरने हम सबको तथा जङ्गा और कर वस्त्याके तेजसे पैदा हुए समराष्ट्रणमें जीतकर स्वर्गलोकसे निकाल थे। पृथ्वीके तेजसे नितम्बका और देवताओंकी कौन-कौन-सी दुर्दशा नहीं की उत्पन्न हुई थीं। नासिका कुबेरके, दाँत है। सूर्य, चन्द्रमा, वरुण, कुबेर, यम, इन्द्र, प्रजापतिके, तीनों नेत्र अग्निफे, दोनों भीई अप्रि. वायु. गन्धर्यं, विद्यापर और साध्यरणके, दोनों कान वायुके तथा अन्य चारण—इन सबके तथा अन्य लोगोंके भी देवताओंके तेजसे प्रकट हुए थे। इस प्रकार जो कर्तब्यकर्म है, उन सकको यह पापाल्या देवताओंके तेजसे प्रकट हुई कमलालया असर स्वयं हो करता है। उसने हैज्यक्षको लक्ष्मी ही वह परमेश्वरी थीं। सम्पूर्ण अभय-दान कर दिया है। इसलिये हम सब देवताओंकी तेजोराशिसे प्रकट हुई उन

विष्णुके मुलसे तथा अन्य देवताओंके और शामिपति इन्द्रने वन्न एवं घण्टा प्रदान शरीरसे तेज प्रकट हुआ। तेजका वह महान् किये। यमराजने कालदण्ड, प्रजापतिने

ऐसा करनेचे समर्थ हैं।'

पुत्र आयन्त प्रज्वरिक्त है दलों दिशाओं अक्षमाला, ब्रह्माने कमण्डल एवं सुर्यदेवने प्रकाशित हो उठा। दुर्गाजीके ध्यानमें लगे सपसा रोपकृषोंने अपनी किरणे अर्पित हुए सब देवताओंने उस तेजको प्रत्यक्ष की। कालने उन्हें चमकती हुई बाल और देशा। सम्पूर्ण देवताओंके प्रारीरोसे निकला तलवार दी, क्षीरसागरने सुन्दर हार तथा हुआ वह अत्यन्त भीषण तेज एकात्र हो एक कभी पुराने न होनेवाले दो दिव्य यस भेर नारीके रूपमें परिणत हो गया। वह नारों किये। साथ ही उन्होंने दिव्य बुडामणि, दी साक्षात् महिवपर्दिनी देवी थीं। उनका कुण्डल, बहुत-से कहे, अर्थबन्द्र, केपूर,

दिया है। इसलिये हम इस पार्वलोकमें ब्रह्माजीके तेजसे दोनों चरणोंका आविमाँव भटक रहे हैं और कहीं भी हमें ज्ञानि नहीं हुआ था। पैरोकी अमुलियाँ सूर्यके तेजसे भिल रही है। इस असुरने इन्द्र आदि और हाचकी अंगुलियाँ वसुआंके तेजसे

हेवता आपकी सरणपे आपे हैं। आप दोनों देवीको देखकर सब देवताओंको यह हर्प हमारी रक्षा करें और उस असुरके कथका आप्त हुआ। पांतु उनके पास कोई अस नहीं ज्याव शाँछ ही सोचें; क्योंकि आप दोनी था। यह देख ब्रह्मा आदि देवेशरीने शिवा देशीको अस्त-शक्तसे सम्पन्न करनेका विचार देवताओंकी यह बात सुनकर बराबान् किया। तब पहेश्वरने महेश्वरीको शुरू शिव और विष्णुने अत्यन्त क्षोध किया। समर्पित किया। भगवान् विष्णुने चक्र, गेपाके मारे उनके नेत्र पूगरे लगे। तब वस्त्यने पात्र, अप्रिदेवने शक्ति, बायु अत्यन्त क्रोधसे भरे हुए चगवान् दिव और देवताने धनुष तथा बाणीसे भरे दो तरकस **३ उमासकता** क

अँगृठियाँ भी दों । विश्वकर्माने उन्हें मनोहर करोड़ों शखबारी पहावीर वहाँ आ पहुँचे। फरसा भेंट किया। साब ही अनेक प्रकारके चिक्षुर, चामर, उद्भ, कराल, उद्भा,

अस्त्र और अभेद्य कवच दिये । समुद्रने सदा बाष्कल, ताम्र, उप्रास्त्र, उप्रवीर्य, विडाल,

नाना प्रकारके रत्न दिये। कुखेरने उन्हें मधुसे रूने। ये सब-के-सब अख-शखोंकी भरा पात्र अर्पित किया तथा सपेकि नेता किद्यामें पारंगत थे। इस प्रकार देवी और

एक नागहार भेट किया, जिसमें नाना वह भीषण समय मार-काटमें ही बीतने प्रकारको सुन्दर मणियाँ गूँधी हुई थीं। इन लगा। इस तरह भयानक युद्ध होनेके सबने तथा दूसरे देवताओंने भी आधूषण बाद महिषासुर देवीके साथ मायासुद्ध

और अन्त्र-शन्त्र देकर देवीका सम्मान करने लगा। किया। तत्पश्चात् उन्होंने बारंबार अहहास तब देवीने कहा—रे मृद् ! तेरी सुद्धि करके उचलरसे गर्जना की। उनके उस पारी पर्यो है। तू व्यर्थ हठ क्यों करता है ? भयंकर नादसे सम्पूर्ण आकाश गूँज उठा। तीनों लोकोंमें कोई भी असर युद्धमें मेरे

उससे बड़े जोरकी प्रतिष्वनि हुई, जिससे सामने टिक नहीं सकते। तीनों लोकोंमें हरुवरु मन गयी। चारों यो कहकर सर्वकरुगमयी देवी कुदकर समुद्रोंने अपनी मर्यादा छोड़ दी। पृथ्वी महिचासुरपर वह गयी और अपने पैरसे उसे कोलने लगी । उस समय पहिचासुरसे पीड़ित दबाकर उन्होंने भयंकर शूलसे उसके कण्ठमें हुए देवताओंने देवीको जय-जयकार की। आधात किया। उनके पैरसे दबा होनेपर भी

महालक्ष्मीस्वरूपा पराञ्चक्ति जगदम्बाका निकलने लगा। अभी आधे शरीरसे ही वह भक्ति-गत्गद वाणीद्वारा लवन किया। बाहर निकलने पाया वा कि देवीने अपने सम्पूर्ण त्रिलोकीको क्षोभप्रसा देख देववैरी प्रचावसे उसे रोक दिया। आधा निकला

पहुँचकर उसने देवीको देखा, जो अपनी सैनिकगण 'हाच ! हाब !' करके नीचे मुख

संव जिल् पर ( पोटा टाइव ) ३०-

सुरम्य एवं सरस रहनेवाली माला दी और अन्धक, दुर्धर, दुर्मुख, त्रिनेत्र और एक कमलका फूल भेंट किया। हिमवान्ते महाहुनु—ये तथा अन्य बहुत-से युद्धकुशल सवारीके लिये सिंह तथा आभूषणके क्षिये शुरवीर समराङ्गणमें देवीके साथ युद्ध करने

शेषनागने विवित्र रचनाकौक्षलसे सुशोधित दैव्यगण दोनों परस्पर जुझने लगे। उनका

तदनन्तर सब देवताओंने इन महिवासुर अपने मुखसे दूसरे रूपमें बाहर

दैत्य अपनी समस्त सेनाको कवच आदिसे होनेपर भी वह महा-अधम दैत्य देवीके साथ सुसजित कर हाथोंमें हथियार ले सहसा उठ युद्ध करने लगा। तब देवीने बहुत बड़ी खड़े हुए। रोषसे भरा हुआ महिषासुर भी उस मलवारसे उसका सिर काटकर उस असुरको शब्दकी ओर लक्ष्य करके दौड़ा और आगे धराशायी कर दिया। फिर तो उसके

प्रभासे तीनों लोकोंको प्रकाशित कर रही किये भयभीत हो रणभूमिसे भागने और थीं। इस समय पहिषासुरके द्वारा पालित अहि-त्राहिकी पुकार करने लगे। उस समय इन्द्र आदि सब देवताओंने देवीकी स्तुति तुमसे देवीके महालक्ष्मी-अवतारकी कथा की। गन्धर्व गीत गाने रूगे और अप्सराएँ कही है। अब तुम सुस्थिर-चित्तसे सरस्वतीके नृत्य करने लगीं। राजन् ! इस प्रकार मैंने प्रादुर्भावका प्रसङ्ग सुनो। (अध्याय ४६)

देवी उमाके शरीरसे सरस्वतीका आविर्भाव, उनके रूपकी प्रशंसा सुनकर शुष्पका उनके पास दूत भेजना, दूतके निराश लौटनेपर शुष्पका क्रमशः धूप्रलोचन, चण्ड, मुण्ड तथा रक्तवीजको भेजना और देवीके द्वारा उन सबका मारा जाना

आपसमें भाई-भाई थे। उन टोनॉने चराचर प्राणियोसहित समल विलोकीके राज्यपर बलपूर्वक आक्रमण किया। उनसे पीडित

480

और सप्पूर्ण अभीष्टोंको देनेवाली क्योंकी संज्ञाएँ हैं। इन सभी रूपोमें आपको सर्वभूतजननी देवी उपाका सत्त्वन किया। देवता बोले—महेश्वरि दुर्गे ! आपकी कामधेनु) रूपमें आपको नमस्कार है। घोर

हुए देवताओंने हिमालय पर्यतकी झरण ली

जय हो । अपने मक्तजनोंका प्रिय करनेवाली देखि ! आपकी जय हो। आप तीनो लोकोंकी रक्षा करनेवाली ज़िवा है। आपको बारंबार नमस्त्रार है। आप ही मोक्षः नमस्कार है। आप ही जरणागतोंका पालन प्रदान करनेवाली परा अध्या है। आपको करनेवाली रुद्राणी हैं। आपको बारंबार

रूप धारण करनेवाली देवि ! आपको है। अनन्तकोटि ब्रह्माण्डोंका संज्ञालन नमस्कार है। छिन्नमस्ता आपका ही त्वसप करनेवाली आप जगदम्बाको बारबार है। आप ही श्रीविद्या हैं। आपको नगस्कार नगस्कार है। \*

है। भुवनेश्वरि ! आपको नमस्कार है। देवताओंके इस प्रकार स्तुति करनेपर

ऋषि कहते हैं — पूर्वकालमें शुष्म और भैरवरूपिणि ! आपको नमस्कार है। आप निशुष्य नामके दो प्रतापी देख वे, जो ही बगलामुखी और धूमावती हैं। आपको बारेबार नमस्कार है। आप ही त्रिपुरसुन्दरी और मातश्री हैं। आपको बारेबार नमस्कार

> है। अजिता, विजया, जया, महरूरा और विकासिनी-ये सभी आपके ही विभिन्न

> नमस्त्रार है। दोग्धी (माता अथवा

आकार धारण करनेवाली आपको नमस्कार है। अपराजितारूपमें आपको प्रणाम है। नित्या महाविधाके रूपमें आपको बारंबार बारंबार नमस्कार है। आप समस्त संसारकी नमस्कार है। बेदानके द्वारा आपके ही उत्पत्ति, स्थिति और संहार करनेचारठी हैं। स्वरूपका बोध होता है। आपको नमस्कार आपको नमस्कार है। कालिका और तारा- है। आप परमात्मा है। आपको मेरा प्रणाम

देवा ऊचः— जय दुर्गे महेशानि जपाणीयजनप्रिये । प्रैरकेक्काणकारिकी जिलावै ते गमो नमः ॥

वरदायिनी एवं कल्याणरूपिणी गौरी देवी बहुत प्रसन्न हुई । उन्होंने समस्त देवताओंसे पूछा—'आपलोग यहाँ किसकी स्तृति करते है ?' तब उन्हीं गौरीके शरीरसे एक कुमारी प्रकट हुई। यह सब देवताओं के देखते-देखते शिवशक्तिसे आदरपूर्वक बोली—'माँ ! ये समस्त स्वर्गवासी देवता निशुम्भ और शुम्प नामक प्रबल देखोंसे अत्यन पीड़ित हो अपनी रक्षाके लिये मेरी स्तृति करते हैं। पार्वतीके शरीरकोशसे वह कुमारी निकली थी, इसलिये कौज़िकी नामसे प्रसिद्ध हुई। कौशिकी ही साक्षात शुम्मासरका नाश इारीरसे स्वतः प्रकट होनेके कारण वे इस इस प्रकार बोला। भूतलपर मातद्वी भी कहलाती है। उन्होंने समस्त देवताओंसे कहा—'तुमलोग निर्धय रहो । मैं ख़तन्त्र हूँ । अतः किसीका स्तारा लिये बिना ही तुष्हारा कार्य सिद्ध कर दुँगी।' ऐसा कहकर वे देवी तत्काल वहाँ अनुत्रय हो गर्यो ।

एक दिन शुष्प और निशुष्पके सेवक चण्ड और पुण्डने देवीको देला। उनका मनोहर रूप नेत्रोंको सख प्रदान करनेवाला

लोकर पृथ्वीपर गिर पड़े, फिर होशमें आनेपर वे अपने राजाके पास गये और आरम्भसे ही सारा वृत्तान्त बताकर बोले-'महाराज ! हम दोनोंने एक अपूर्व सुन्दरी नारी देखी है, जो हिमालयके रमणीय ज्ञिखरपर रहतो है और सिंहपर सवारी करती है।' चण्ड-मुण्डकी यह बात सुनकर महान् असुर शुम्पने देवीके पास सुपीय नामक अपना दृत भेजा और कहा-- 'दृत ! हिमालवपर कोई अपूर्व सुन्दरी रहती है। तुम वहाँ जाओं और उससे मेरा संदेश कहकर उसे प्रचलपूर्वक यहाँ से आओ।' यह करनेबाली सरस्वती है। उन्हींको उपतारा आज्ञा पाकर दानवद्मारोमणि सुप्रीब और प्रक्षेप्रतारा भी कहा गया है। माताके हिष्याख्यपर गया और जगदम्बा महेश्वरीसे

दूतने कहा-देवि ! देख शुक्षासुर अपने महान् वल और विक्रमके लिये तीनी लोकोंमें विख्यात है। उसका छोटा भाई निशुष्य भी वैसा ही है। शुष्यने मुझे तुन्हारे पास दत बनाकर भेजा है। इसलिये में यहाँ आया है। सुरेखरि ! उसने जो संदेश दिया है, उसे इस समय सुनो ! 'मैंने सपराङ्गणपे इन्द्र आदि देवताओंको जीतकर उनके समस रलोका अपहरण कर लिया है। यज्ञमें देवता था। उसे देखते ही वे मोहित हो सूच-बुध आदिके दिये हुए देवनागका मैं स्वयं ही

तमो मुक्तिप्रदायिन्यै परामायै नयो नमः । नमः समान्यसंसारोत्यनिस्थत्यनाकारिके ॥ माहिकारूपसम्पन्ने नमस्तायकृते नमः । विज्ञमाताच्यकपायै श्रीकेदायै नमोऽस्त ते ॥ भुक्तोशि तमस्तुष्यं तमस्ते भैरककृते । नमोद्रस्तु बगलामुख्यै धुपावस्यै नधी नमः ॥ नमस्त्रिपरसन्दर्भे मातक्षये ते नमो नमः। अतिवाये रमस्यूर्थे वित्रवाये नमो नमः॥ जयायै सङ्ग्रह्मायै ते जिलासिस्यै नमी नमः । दोग्डीक्ये नमन्तुभ्यं नमो भोराकृतेऽस्तु ते ॥ नमोऽपराजिलाकारे निरमाकारे नमो नमः। इप्रणागटपालिने स्ट्राप्ये ते नमो नमः॥ नमी बेदानावेदायै नमस्ते परमान्यने। अनन्त्रकोटिबद्याण्डनाविकार्ये नमो तनः ॥

a संक्षित्र शिक्यराम a 

उपभोग करता है। मैं मानता हैं कि तुम सुनकर उप शासन करनेवाला शुम्भ कुपित खियोंमें रत हो, सब रलोंके ऊपर स्वित हो। इसलिये तुप कामजनित रसके साथ पुडाको अथवा मेरे भाईको अञ्चीकार करो ।'

दतक मेहसे शुम्भका यह संदेश सुनकर पुतनाथ भगवान् झिवकी प्राणवन्सभा महामायाने इस प्रकार कहा । देवी बोर्ली--दुत ! तुम सच कहते हो ।

तुम्हारे कथनमें थोड़ा-सा भी असत्य नहीं है।

परंतु मैंने पहलेसे एक प्रतिज्ञा कर ली है: उसे सुनो । जो येरा धर्मंड चुर कर दे, जो पुड़ी युद्धमें जीत ले, उसीको मैं पति बना सकती हैं, दूसरेको नहीं । यह पेरी अटल प्रतिज्ञा है । इसलिये तम शुम्भ और निशुन्धको मेरी यह प्रतिज्ञा बता हो । फिर इस विषयमें जैसा देवीने दैत्य बुप्रलोखनको मार डाला । इस उचित हो, वैसा वे करें।

स्रोट गया । यहाँ जाकर उसने विस्तारपूर्वक दाँतोसे दबाकर रह गया । उसने क्रमशः राजाको सब बातें बतायों। इतकी बात चण्ड, पुण्ड तथा स्तत्वीत्र नामक असुराँको

जैसे भी वह यहाँ आये, उसी तरह उसे ले आओ । असुरप्रवर ! उसे लानेमें तुम्हें भय नहीं मानना चाहिये। यदि वह युद्ध करना चाहे तो तुन्हें प्रयत्नपूर्वक उसके साथ युद्ध भी करना चाहिये।'

हो उठा और बलबानोंमें श्रेष्ट सेनापति ध्याक्षमे बोला—'धूप्राक्ष ! हिमालवपर

कोई सुन्दरी रहती है। तुम शीघ्र वहाँ जाकर

शुक्राकी ऐसी आज्ञा पाकर देख ध्रप्रलोबन हिपालबपर गया और उमाके अंदासे प्रकट हुई भगवती सुवनेश्वरीसे कहा—'निनम्बिनि ! घेर स्वामीके पास चल्ले. नहीं तो तुन्हें घरता डालुंगा । घेरे साध साठ हजार असरोकी सेना है।

देवी बोली-बीर ! तुम्हे दैत्यराजने भेजा है। यदि युझे मार ही हालोगे तो क्या करेंगी । परंतु युद्धके विना पेरा वहाँ जाना असम्बन्ध है। मेरी ऐसी ही मान्यता है।

देवीके ऐसा कहनेपर दानव पुत्रलोचन उन्हें पफड़नेके लिये दीहा। परंतु महेश्वरीने हैं के उद्यारणमात्रसे उसको भस कर दिया । तभीसे वे देवी इस भूतलपर मुमायती कहलाने लगीं । उनकी आराधना करनेपर ये अपने चताके राजुओंका संहार कर हालती

है । धुप्राक्षके मारे जानेपर अत्यन्त कृपित हुए देवीके बाहन सिंहने उसके साथ आये हुए

समस्त असुरगणोको चवा हाला। जो

मरनेसे बचे, वे भाग खड़े हुए। इस प्रकार समाजारको सुनकर प्रतापी शुम्पने बड़ा देवीको यह यात सुनकर दानव सुपीय ऋोध किया। यह अपने दोनों ओठोंको

 त्रमार्थलिता । 

भेजा। आजा पाकर ये दैत्य उस स्वानपर यह गीटडको कभी अपना पति नहीं गये, जहाँ देवी विराजमान थीं। अणिमा बनायेगी। इधिनी गदहेको और बाधिन

आदि सिद्धियोंसे सेवित तथा अपनी प्रधासे एतरगोशको नहीं वरेगी। दैत्यो ! तुम सब सम्पूर्ण दिशाओंको प्रकाशित करती हुई लोग झुठ बोलते हो; क्योंकि कालरूपी भगवती सिंहवाहिनीको देखकर वे श्रेष्ठ सर्पके फंदेमें फैसे हुए हो। तुम या तो दानय वीर बोले—'देबि ! तुम शीध ही पातालको लौट जाओ या शक्ति हो तो युद्ध शुष्प और निशुष्पके पास चलो, अन्यश्रा करो। भी दलंघ है।'

फिर दूसरेको पति कैसे बना सकती है। सिंहिनी कितनी ही कामात्र क्यों न हो जाय,

बोर्ली ।

तुम्हें गण और वाहनसहित मरवा डालेंगे। देवीका यह क्रोध पैदा करनेवाला यामे ! शुम्भको अपना पति बना लो । वचन सुनकर वे दैत्य बोले-'हमलोग लोकपाल आदि भी उनकी सुति करते हैं। अपने मनमें तुन्हें अवला समझकर मार नहीं शुष्भको पति बना लेनेपर तुन्हें उस महान् रहे थे। परंतु यदि तुन्हारे मनमें युद्धकी ही आनन्त्रकी प्राप्ति होगी, जो देवताओंके लिये इच्छा है तो सिंहपर सुरिवर होकर बैठ जाओ और युद्धके लिये आगे बढ़ो ।' इस तरह

उनकी ऐसी बाल सुनकर परमेश्वरी बाद-विवाद करते हुए उनमें कलह बड़ गया अच्या मुस्कराकर सरस प्रश्नुर वाणीये और समराङ्गणये दोनो दलीपर तीले बाणोकी वर्षा होने लगी। इस तरह उनके देवीने कहा-अद्वितीय महेश्वर परब्रह्म साध लीलापूर्वक युद्ध करके परमेश्वरीने परमात्मा सर्वत्र विराजमान है, जो सदाशिव चण्ड-मुण्डसहित महान् असुर रत्तवीजको कहलाते हैं। बेद भी उनके तत्त्वको नहीं मार डाला। वे देववैरी असुर द्वेषबुद्धि करके जानते, फिर विष्णु आदिकी तो बात ही क्या आये थे, तो भी अन्तमें उन्हें उस उत्तम है। उन्हीं सदाशिवकी में सूक्ष्म प्रकृति हैं। लोकको प्राप्ति हुई, जिसमें देवीके भक्त जाते हैं। (अध्याय ४७)

देवीके द्वारा सेना और सेनापतियोंसहित निशुष्य एवं शुम्भका संहार ऋषि कहते है—राजन् ! प्रशंसनीय हो विजयकी आशा रखकर शीघ्र युद्धके

पराक्रमशाली महान् असुर शुष्मने इन श्रेष्ठ लिये प्रस्वान करें।' निश्चम्म और शुष्म दोनों

दैत्योंका मारा जाना सुनकर अपने उन दुर्जय बाई उन दैत्योंको पूर्वोक्त आदेश देकर रथपर गणोंको युद्धके लिये जानेकी आज्ञा दी, जो आरूढ़ हो स्वयं भी नगरसे बाहर निकले। संप्रापका नाम सुनते ही हर्षसे खिल उठते उन महाबली वीरोंकी आज्ञासे उनकी सेनाएँ थे। उसने कहा—'आज मेरी आज़ासे उसी तरह युद्धके लिये आगे बढ़ीं, मानो

कालक, कालकेय, मीर्च, दीईंद तथा अन्य भरणोन्मुख पतङ्ग आगमें कृदनेके लिये उठ असुरगण बड़ी भारी सेनाके साथ संगठित खड़े हुए हो। उस समय असुरराजने युद्ध-

 मंदिल जिक्द्राम ± 

स्थलमें मृदङ्क, मर्दल, भेरी, डिण्डिम, झाँझ थे। दात्रुकी ऐसी सेनाको आक्रमण करती

498

और ग्रेल आदि बाजे वजवाये। उन जुझाऊ देख जगदम्बाने अपने धनुषपर प्रत्यक्षा बाजोंकी आवाज सुनकर युद्धप्रेमी बीर हर्ष चदायी। साथ ही शतुओंको हतोत्साह एवं उत्साहरे भर गर्प; परंतु जिन्हे अपने करनेवाले घंटेको भी बजाया । यह देख सिंह प्राण ही अधिक प्यारे थे, वे उस रणभूमिसे भी अपनी गर्दन और मस्तकके केशोको भाग चले । युद्धसम्बन्धी वस्त्री तथा ऋवच कैपाना हुआ जोर-जोरसे गर्जना आदिसे आकादित अङ्गवाले ये योदा करने लगा।

विजयको अभिलापासे अल-शत धारण अस समय हिपालय पर्वतपर खड़ी हुई किये युद्धस्थलमें आ पहुँचे। कितने ही रमणीय आभूषणों और अखोंसे सुशोधित सैनिक हाथियोगर सवार थे, बहुत-से देत्य ज़िला देवीकी ओर देखकर निज्ञूष्य योडोंकी पीठपर बेंठे थे और अन्य असुर जिलासिनी रघणियोंके मनोभावको रथोपर वहकर जा रहे थे। उस समय उन्हें समझनेमें नियुण पुरुषकी भौति सरस अपने-परायेकी पहचान नहीं होती थी। वाणीमें बोला—'महेश्वरि! तुम-जैसी उन्होंने असुरराजके साथ समराङ्गणमें सुन्हरियोंके स्वर्णाय शरीरपर मासनीके पहुँचकर सब ओरसे युद्ध आरम्भ कर फुलका एक दल भी डाल दिया जाब तो यह दिया। सारंबार दाताबी (तीप) की आवाज व्यथा उत्पन्न कर देता है। ऐसे मनोहर होने लगी, जिसे सुनकर देवता काँप उठे। इसीरसे तुम विकसल युद्धका विसार कैसे पूरु और पूर्वेसे आफाशमें महान् अन्यकार का रही हो ?' यह बात कहकर यह महान् छ। गया। सूर्यका रच नहीं दिलायी देता असुर जुप हो गया। तब चण्डिका देवीने था। अत्यन्त अभिमानी करोड़ों पैदल योद्धा कहा—'मूड असर ! व्यर्धकी बाते क्यो विजयकी अभिकाषा लिये युद्धस्वलमें बकता है ? युद्ध कर, अन्यथा पातालको आकर हट गये थे । युड्मवार, हाबीमचार भरता जा ।' यह सुनकर वह पहारधी वीर तथा अन्य रथाएक असुर भी बड़ी अत्यन हुए हो समरभूपिये वाणोकी अद्धत प्रसन्नताके साथ करोड़ोंकी संख्यामें वहाँ वृष्टि करने रूगा, यानो बादल जरूकी धारा आये थे। उस महासमरमें काले पर्वतोंके बरसा रहे हों। उस समय उस रणक्षेत्रमें वर्धा-समान विद्याल पदमत गजराज जोर-जोरले ऋतुका आगयन हुआ-सा जान पड़गा था। चिग्चाइ रहे थे, छोटे-छोटे शेल-शिसरोंके पदमे उद्धत हुआ वह असुर तीसे वाण, समान ऊँट भी अपने गलेसे गल्गल् ज्ञुल, फरसे, धिन्दिपाल, परिष, धनुष, ध्वनिका विस्तार करने लगे । अन्छी चूमिने चुजुच्छि, प्राप्त, क्षुरप्र तथा बढ़ी-बड़ी उत्पन्न हुए योडे गलेमें विशाल कण्डापर तलवारोंसे युद्ध करने लगा। काले पर्वतीके धारण किये जोर-जोरसे हिनहिना रहे थे । घे समान बड़े-बड़े गजराज कुम्सस्थल विदीर्ण अनेक प्रकारकी चाले जानते थे और हो जानेके कारण समराङ्गणमें चक्कर काटने हाश्रियोंके मस्तकपर पर रखते हुए रूपे। उनकी पीठपर फहराती हुई शुस्भ-आकाशपार्गसे पक्षियोंकी भाँति उड़ जाते निशुष्त्रकी पताकाएँ, जो उड़ती हुई

बलाकाओं (बगुलों)की पंक्तियोंके समान समय दैत्यराज शुम्पने बडी भारी शक्ति श्वेत दिखायी देती थीं, अपने स्थानसे छोड़ी, जिसकी जिखासे आगकी ज्वाला खफिड़त होकर नीचे गिरने लगीं। निकल रही थी। परंतु देवीने एक उल्काके श्रत-विश्वत शरीरवाले दैत्य पृथ्वीपर गिरकर द्वारा उसे मार गिराया । शुम्मके चलाये हुए मछलियोंके समान तहप खे थे। गर्दन कट बागोंके देवीने और देवीके चलाये हुए जानेके कारण घोड़ोंके समूह बड़े भयंकर बाणोंके शुम्भने सहस्रों टुकड़े कर दिये। दिखायी देते थे। कालिकाने कितने ही उत्पक्षात् चण्डिकाने त्रिशुरु उठाकर उस देखोंको मीतके घाट उतार दिया तथा देवीके पहान् असूरपर आघात किया । त्रिशुलकी बहानेवाली कितनी ही नदियाँ बहु चलीं।

महान संहार हो जानेक पश्चात देवी अभ्विकाने विषमें बुझे हुए तीखे बाणोद्धारा निशुष्पको मारकर बराशायी कर दिया। अपने असीम शक्तिवाली छोटे माईके मारे जानेपर शुष्प रोवसे भर गया और रचपर बैठकर आठ भूजाओंसे युक्त हो महेश्वर-प्रिया अध्विकाके पास गया। उसने जोर-जोरसे शङ्क बजाया और शत्रओंका दमन करनेवाले धनुषकी इसाह टेकारध्वनि की तथा देवीका सिंह भी अपने अयालोको डिलाता हुआ दहाइने लगा। इन तीन प्रकारकी ध्यनियोंसे आकाशमण्डल

गैज उठा ।

वाहन सिंहने अन्य बहत-से असुरोको अपना चोटसे मुर्छित हो वह इन्त्रके हारा पेख काट आहार बना लिया। उस समय देत्योंके पारे दिये जानेपर गिरनेवाले पर्वतकी भाँति जानेसे उस रणाभूमिये रक्तकी धारा आकाश, पृथ्वी तथा समुद्रको कम्पित करता हुआ धरतीयर गिर पड़ा। तदनन्तर सैनिकोंके केरा पानीमें सेवारकी चीति चालके आधातसे होनेवाली स्वधाको सहकर दिसायी देते थे और उनकी चार्टो सफेट उस महाबली असूरने दस हजार वाँहै धारण फेनका भ्रम उत्पन्न करती थीं। कर लीं और देवताओंका भी नाश करनेमें इस तरह घोर युद्ध होने तथा राक्षसोंका समर्थ चक्रोद्वारा सिंहसहित पहेश्वरी शिवापर आधात करना आरम्प किया । उसके चलाये हुए चक्रोंको खेल-खेलमें ही विदीर्ण करके देवीने त्रिञ्चल उठाया और उस असुरपर पातक प्रहार किया। शिवाके लोकपावन

भयानक बलशाली शुम्पके मारे जानेपर समस्त दैत्य पातालमें घस गये, अन्य वहत-से असुरोंको काली और सिंह आदिने ला लिया तथा शेष दैत्य भयसे व्याकुल हो इसो दिशाओं में भाग गये। नदियोंका जल स्वच्छ हो गया। ये ठीक मार्गसे बहने लगीं। तदननर जगदम्बाने अद्भुहास किया. पन्द-पन्द वायु बहने लगी, जिसका स्पर्श जिससे समस्त असुर संत्रस्त हो उठे। जब सुखद प्रतीत होता था; आकाश निर्मल हो

पाणिपङ्कासे मृत्युको त्राप्त होकर वे दोनों

डस महापराक्रमी निश्म और

असुर परम पदके भागी हुए।

देवीने शुक्ससे कहा कि 'तुम युद्धमें गया। देवताओं और ब्रह्मवियोंने फिर स्थिरतापूर्वक खड़े रही' तब देवता बोल यज्ञयागादि आरम्भ कर दिये। इन्द्र आदि उठे— 'जय हो, जय हो जगदम्बाकी।' इस सव देवता सुखी हो गये। प्रभो ! दैत्यराजके

 संक्षिप्र दिवयुराण + 498 वध-प्रसङ्घरे युक्त इस परम पवित्र राजन् ! इस प्रकार शुम्भासुरका संहार

उमाचरित्रका जो अञ्चापूर्वक बारंबार अवण करनेवाली देवी सरस्वतीके चरित्रका वर्णन या पाठ करता है, वह इस लोकमें देवदुर्लभ किया गया, जो साक्षात् उमाके अंशसे प्रकट

भोगोंका उपभोग करके परलोकमें महा- हुई बी। मायाके प्रसादसे उमाधामको जाता है।

(अध्याय ४८)

देवताओंका गर्व दूर करनेके लिये तेज:पुञ्जरूपिणी उमाका प्रादुर्भाव तदननार उसी समय उनके समक्ष मुनियोने कहा-सम्पूर्ण पदार्थीक

पूर्ण ज्ञाता सूतजी ! भूवनेश्वरी उपाके, तंत्रका एक महान पुछ प्रकट हुआ, जो जिनसे सरस्वती प्रकट हुई थीं, अजनारका पुनः वर्णन कीजिये। ये देवी परब्रह्म,

मूलप्रकृति, ईश्वरी, निराकार होती हुई भी साकार तथा नित्यानन्द्रमधी सती कडी जाती हैं।

सत्तजीने कहा—सपस्त्री मुनियो ! आपलोग देवीके उत्तम एवं महान् चरित्रको प्रेमपूर्वक सुने, जिसके जाननेमात्रसे मनुष्य

परम गतिको प्राप्त होता है। एक समय देवताओं और दानवोंमें परस्पर युद्ध हुआ। उसमें महामायाके प्रशावसे देवताओकी जीत हो गयी। इससे देवताओंको अपनी शुरबीरतापर बड़ा गर्व हुआ। वे आन्ध-प्रशंसा करते हुए इस बातका प्रचार करने लगे कि 'हमलोग धन्य हैं, धन्यवादके योग्य

हमलोगोंका अत्यन्त दस्सह प्रधाव देखकर परमेश्वरमें ही यह स्थावर-जंगमरूप सारा भयभीत हो 'भाग बल्बे ! भाग बल्बे !' जगत् ओतप्रोत है। मैं ही समस्त विश्वका कहते हुए पाताललोकमें घुस गये। हमारा सेवालन करता है।' तब उस महातेजने

डींग हाँकने लगे।

पहले कभी देखनेमें नहीं आया था। उसे देखकर सब देवता विस्मयसे भर गये। ये

हैंचे हुए गलेसे परस्पर पूछने लगे—'यह

क्या है ? यह क्या है ?' उन्हें यह पता नहीं वा कि यह इयामा (भगवती उमा) का उक्रप्र प्रचाव है, जो देवताओंका अभिमान चर्ण करनेवाला है। उस समय देवराज इन्द्रने देवताओंको आज्ञा दी- 'तुमलोग जाओ और यथार्थ-

रूपसे परीक्षा करो कि यह कौन है।'

देवेन्द्रके भेजनेसे वायुदेव उस तेज:पुत्रके निकट गये। तब उस तेजोराशिने उन्हें सम्बोधित करके पूछा-'अजी ! तुम कौन हो ?' उस महान् तेजके इस प्रकार पुछनेपर वायुदेवता अभिमानपूर्वक बोले-'मैं वायु हैं। असर हवारा क्या कर लेंगे। वे हैं, सम्पूर्ण जगत्का प्राण हैं; मुझ सर्वाधार

बल अद्भुत है ! हममें आक्षर्यजनक तेज हैं। कहा—'वायो ! यदि तुम जगत्के हमारा बल और तेज दैत्यकुरुका विनाश संचालनमें समर्थ हो तो यह तुण रखा हुआ करनेमें समर्थ है! अहो! देवताओंका है। इसे अपनी इच्छाके अनुसार चलाओं तो कैसा सौभाग्य है।' इस प्रकार वे जहाँ-तहाँ सही।' तब वायुदेवताने सभी उपाय करके अपनी सारी शक्ति लगा दी। परंतु वह

वे कोटि-कोटि कन्टपोंके समान मनोहारिणी डालनेवाली महामाया में ही हैं। काली,

तिनका अपने स्थानसे तिलभर भी न हटा। तथा करोड़ो चन्द्रमाओंके समान चटकीली इससे वायुदेव लजित हो गये। वे चुप हो वाँदनीसे सुशोधित थीं। सबकी इन्द्रकी सभामें लौट गये और अपनी अन्तर्यामिणी, समस्त भूतोंकी साक्षिणी पराजयके साथ वहाँका सारा वतान्त उन्होंने तथा परब्रह्मत्वरूपिणी उन महामायाने इस सुनाया । वे बोले — 'देवेन्द्र ! हम सब लोग प्रकार कहा । झुठे ही अपनेमें सर्वेश्वर होनेका अधिमान रखते हैं; क्योंकि किसी छोटी-सी वस्तुका ज्योति, प्रणवरूपिणी तथा युगलरूपचारिणी भी हम कुछ नहीं कर सकते।' तब इन्डने बारी-वारीसे समस्त देवताओंको भेजा। जब बे उसै जाननेमें समर्थ न हो सके. तब इन्द्र खर्ष गये। इन्द्रको आते देश वह अत्यन्त दुस्सह तेज तत्काल अदुश्य हो गया । इससे इन्द्र बढ़े विस्मित हुए और मन-ही-मन बोरें - 'जिसका ऐसा चरित्र है, उसी सर्वेश्वरकी मैं दारण लेता हैं।' सहस्र-नेत्रधारी इन्द्र बारंबार इसी भावका विनान करने लगे । इसी समय निरुष्ठल करणामय शरीर धारण करनेवाली पविदानन्द-खरूपिणी शिवप्रिया उमा उन देवताओपर दया करने और उनका गर्व इस्नेके लिये चैत्रशुक्ता नवमीको दोपहरमें वहाँ प्रकट हुई । वे उस तेज:पुड़ाके बीचमें विराज रही थीं, हूं। वें ही सब कुछ हूं। मुझसे पित्र कोई अपनी कान्तिसे दसों दिशाओंको प्रकाशित पदार्च नहीं है। मैं निराकार होकर भी कर रही थी और समस्त देवताओंको साकार है, सर्वतन्त्वस्वरूपिणी है। मेरे सुस्पष्टरूपसे यह जता रही श्री कि 'मैं गुण अतवर्ष है। मैं नित्पश्यरूपा तथा साक्षात् परब्रह्म परमात्मा ही हैं।' वे चार कार्यकारणरूपिणी है। मैं ही कभी हाश्रोमें क्रमशः वर, पाश, अङ्कृश और प्राणवल्कभाका आकार धारण करती है अभय बारण किये थीं। श्रुतियाँ साकार और कभी प्राणवल्लभ पुरुषका। कभी स्त्री होकर उनकी सेवा करती थीं। वे बड़ी और पुरुष दोनों रूपोमें एक साथ प्रकट होती रमणीय दीखती थीं तबा अपने नृतन हैं (यही मेरा अर्थनारीश्वररूप हैं)। मैं यौवनपर उन्हें गर्व था। वे लाल रंगकी साड़ी सर्वरूपिणी ईश्वरी है। मैं ही सृष्टिकर्ता ब्रह्मा पहने हुए थीं। लाल फुलोंकी माला तथा है। मैं ही जगरपालक विष्णु है तथा मैं ही लाल चन्दनसे उनका शृङ्कार किया गया था । संहारकर्ती रह हैं। सम्पूर्ण विश्वको मोहमें

उमा बोली-में ही परब्रह्म, परम



लक्ष्मी और सरस्वती आदि सम्पूर्ण शक्तियाँ मेरे दो प्रकारके रूप माने गये हैं। इनमेसे तथा ये सकल कलाएँ मेरे अंशसे ही प्रकट प्रथम तो भाषायुक्त है और दूसरा हुई हैं। मेरे ही प्रभावसे नुबलोगोंने सम्पूर्ण मावारहित । देवताओ ! ऐसा जानकर गर्य दैरवॉपर विजय पार्धी है। मुझ सर्वविजयिनी- छोड़ो और मुझ सनातनी प्रकृतिकी को न जानकर तुमलोग व्यर्थ ही अपनेको प्रेमपूर्वक आराधना करो। \* सर्वेश्वर मान रहे हो। जैसे इन्द्रजाल देखीका यह करुणायुक्त बचन सुन करनेवारण सुत्रधार कठपुतलीको नचाता है, देवता भक्तिचावसे मसाक झुकाकर उन उसी प्रकार मैं ईश्वरी ही सपस्त प्राणियोंको परमेखरीकी स्तृति करने रूगे— नवाती है। मेरे भवसे हवा चलती है, पेरे 'जगदीश्वरि ! श्रमा करो । परमेश्वरि ! प्रसप्र भयसे ही अग्निदेव सवको जलाते हैं तथा होओ। मातः ! ऐसी कृपा करो, जिससे मेरा भग्न मानकर ही लोकपालगण निरन्तर किर कभी हमें गर्व न हो।' स्वतन्त्र हैं और अपनी लीलासे ही कभी हो पूर्ववत विधिपूर्वक उमादेवीकी आराधना परात्पर धामका श्रुतियाँ वर्णन करती है, वह अवणमात्रमे परमपदकी प्राप्ति होती है। भेरा ही रूप है। सगुण और निर्मुण—ये

अपने-अपने कर्पोर्मे लगे गहते हैं। मैं सर्वधा 💮 तबसे सब देवता गर्व छोड़ एकामिका देव-समुदायको विजयी बनाती है तथा कभी करने लगे । ब्राह्मणो । इस प्रकार मैंने तुमसे दैत्योको । मायासे परं जिस अविनाशी उमाके प्रादुर्भावका वर्णन किया है, जिसके (SIERRE X6)

(Str 40 3 H- 88 ( 20-36)

37

उमोवाच—परं ब्रह्म परं ज्योतिः प्रणवहन्द्रस्थितिनं । अहमेग्रास्म सक्छे सदस्यो नास्ति कक्षन ॥

कार्यकारणार्विपणी ॥ निराकार्यापं सावस्य मनीत्वस्यस्यपियो अप्रतक्रीयुका निर्दा कदाचित्प्रमान्त्रीतः। सद्योचनुष्यकारा सर्वाकाराहमीयरी ॥ क्टाविह्यानावार सर्वोत्रध्वीत्रपतिकारिकी ॥ जगण्यासम्बद्धः । स्ट राह्मकर्वाहे वियक्तिः स्टिकार्यातं सर्था हि प्रक्रमः। एर्रागरेव संज्ञातस्ययेगाः TRACES SECTION कारिकाकमस्त्रवाचीमुखाः व्या सर्वेशमनितः॥ मदरपातात्वातः सर्वे व्यविदितितद्यः। तार्गवकारः या युर्व नतंबाम्बलभीश्वरी ॥ नर्तपत्पेन्द्रजालिकः । तथैव सबंधुतानि यत्रा दारमधी योगा स्तरवनमाण्यनारतम् ॥ मद्भवाद् वाति पवनः सर्वे दाति हज्यस्क्। खेनायासः प्रकृषीन कदाविद्यितज्ञासम्। करोमि विवर्ष सम्पन् सतन्त्रा निवर्शन्त्रया॥ कदाचिहेववर्गाणी अधिनाशियरं भाग वाचारीतं परात्यरम्। ब्राच्यो वर्णायनो यतद्वपं सु मनैव हि॥ सग्यं) निर्मुणं बेरी मद्द्यं दिनियं मत्रप्। मायकार्यक्रितं चेकं एवं विद्वाद्य मा देवाः सं स्त्र गर्ने विद्याप य (भजतः प्रकारोपेताः प्रकृति मां सन्ततनीम् ॥

# देवीके द्वारा दुर्गमासुरका स्रध तथा उनके दुर्गा, शताक्षी, शाकम्भरी और भ्रामरी आदि नाम पडनेका कारण

मुनियोंने कहा-महाप्राज सुतजी ! हम सब लोग प्रतिदिन दुर्गाजीका बरित्र सुनना बाहते हैं। अतः आप और किसी अद्भुत लीलातत्त्वका हमारे समक्ष वर्णन कीजिये। सर्वज्ञशिरोमणे सूत ! आपके एखारबिन्दसे नाना प्रकारकी सुधासद्वा तुप्त नहीं होता ।

किये. जिनों सुनकर देवलोकमें देवता भी तुम सब खोगोंको सूखी बनाती हो। कम्पित हो उठे । वेदोंके अहूहरा हो जानेपर सारी चैदिक क्रिया नष्ट हो चली । उस समय ब्राह्मण और देवता भी दुरावारी हो गये। न कहीं दान होता था, न अत्यन्त उप वप किया जाता था; न यत्र होता था और न होय हो किया जाता था। इसका परिणाम यह हआ कि पृथ्वीपर सौ वर्षनिकके लिये वर्षा बंद हो गयी। तीनों स्प्रेकोंमें हाहाकार मच गया। सब लोग दःखी हो गये। सबको भूख-प्यासका पहान् कष्ट सताने लगा। कैआ, बावड़ी, सरोचर, सरिताएँ और सपूद्र भी जलसे रहित हो गये। सपस्त वृक्ष और ल्लाएँ भी सुख गयी। इससे समस्त प्रजाओंके चित्तमें बड़ी दीनता आ गयी। उनके महान् दुः लको देखकर सब देवना महेश्वरी योगमायाकी इारणमें गये।

देवताओंने कहा—महामाये ! अपनी सारी प्रजाकी रक्षा करो, रक्षा करो। अपने क्रोचको रोको, अन्यथा सब लोग निश्चय ही नष्ट हो जायेगे। कृपासिन्धो ! दीनकन्धो ! जैसे शुष्प नामक देख, यहाबली निश्चाम, धुप्राक्ष, चण्ड, मुण्ड, महान् शक्तिशाली मधुर कथाएँ सुनते-सुनते हमारा मन कभी रक्तजीज, मधु, केटम तथा महिषासरका तुमने वध किया था, उसी प्रकार इस सुतर्जी चोले-पुनियो ! दुर्गप नापसे दुर्गपासुरका शीप्र ही संहार करो । बालकोसे विख्यात एक असुर ता, जो रुक्ता पग-पगपर अपराध बनता ही रहता है। महाबलवान् पुत्र था। उसने ब्रह्माजीके केवल माताके सिवा संसारमें दूसरा कौन है, वरदानसे चारों वेदोंको अपने हाथमें कर जो उस अपराधको सहन करता हो। लिया या तथा देवताओंके लिये अजेय बल देवताओं और ब्राह्मणीपर जब-जब दुःख पाकर उसने भूतळपर बहुत-से ऐसे उत्पान आता है, तब-तब शीप्र ही अवतार रोकर



देवताओंकी यह व्याकुल प्रार्थना

Sec. संक्षिप्त शिक्युराण सुनकर कृपामधी देवीने उस समय अपने तो खर्ग, अन्तरिक्ष और पृथ्वीपर बड़ा भारी अनन्त नेत्रोंसे युक्त रूपका दर्शन कराया। कोलाइल मच गया, उसे सुनकर उस

उनका मुखारविन्द प्रसन्नतासे खिला हुआ प्रधानक दैत्वने बारों ओरसे देवपुरीको घेर

नेत्रोंमें करुणाके औस छलक आये। वे व्याकुल होकर लगातार नी दिन और नौ रात

था और वे अपने चारों हाथोंपें क्रमशः

धनुष, बाण, कमल तथा नाना प्रकारके फल-मूल लिये हुए थीं। उस समय

प्रजाजनोंको कष्ट उठाते देख उनके सभी

रोती रहीं। उन्होंने अपने नेत्रोंसे अञ्चलकी सहस्रों धाराएँ प्रवाहित की । उन घाराओंसे सब लोग तुप्त हो गये और समस्त ओषधियाँ भी सिंच गर्यी। सरिताओं और समुद्रोमें अगाध जल भर गया । पृथ्वीपर साग और फल-मूलके अङ्कर उत्पन्न होने लगे। देवी शुद्ध हृदयवाले महाव्या पुरुषोको अपने

हाथमें रखें हुए फल बॉटने लगीं। उन्होंने

गीओंके लिये सुन्दर घास और दूसरे

प्राणियोंके लिये यथायोग्य भोजन प्रस्त

किये। देवता, ब्राह्मण और मनुष्योसहित

सम्पूर्ण प्राणी संतुष्ट हो गये। तब देवीने देवताओंसे पूछा—'तुम्हारा और कीन-सा कार्य सिद्ध करूँ ?' उस समय सब देवता एकत्र होकर बोले-'देवि ! आपने सब लोगोंको संतुष्ट कर दिया । अब कृपा करके दुर्गमासुरके द्वारा अपहत हुए वेद लाकर हुमें दीजिये।' तब देवीने 'तबास्तु' कहकर

अर्पित कर्केगी। यह सुनकर सब देवता बड़े प्रसन्न हुए। वे प्रफुल्ल नीलकमलके समान नेत्रोबाली जगद्योनि जगदम्बाको भलीभाँति प्रणाम

करके अपने-अपने धामको चले गये। फिर

कहा—'देवताओ ! अपने घरको जाओ,

लिया। तब शिवा देवताओंकी रक्षाके लिये चारों ओरसे तेजोमय मण्डलका निर्माण करके स्वयं उस घेरेसे बाहर आ गर्यो । फिर तो देवी और दैत्य दोनोंमें घोर युद्ध आरम्भ हो गवा। समराङ्गणमें दोनों ओरसे कवचको

छिन्न-भिन्न कर देनेवाले तीखे वाणोकी वर्षा

होने लगी। इसी बीचमें देवीके शरीरसे

सन्दर रूपवाली काली, तारा, छित्रमस्ता, श्रीविद्या, भूवनेश्वरी, भैरवी, बगला, धुमा, श्रीमती त्रिपुरमुन्दरी और मातङ्गी—ये दस पहाविद्याएँ अस्त-शस्त्र लिये निकर्ली। तत्पञ्चात् दिव्य मूर्तिवाली असंस्थ मातृकाएँ प्रकट हुई। उन सचने अपने मसकपर चन्त्रमाका मुक्ट धारण कर रखा था और वे

सब-की-सब बिद्युत्के समान दीप्तिपती

दिलाची देती थीं। इसके बाद उन

मातगणोक साथ देत्योंका भयंकर युद्ध

आरम्भ हुआ। उन सबने मिलकर उस रीरव अषवा दुर्गम दैत्यकों सौ अक्षीहिणी सेनाएँ नष्ट कर दी। इसके बाद देवीने त्रिशुलकी धारसे उस दुर्गम दैत्यको मार हाला। वह दैत्य जहसे खोदे गये वृक्षकी भारत पृथ्वीपर गिर पड़ा । इस प्रकार ईश्वरीने उस समय दुर्गमासुर नामक दैत्यको पारकर चारो वेद वापस ले देवताओंको दे दिये। तव देवता बोले-अम्बिके ! आपने

जाओ । मैं शीव्र ही सम्पूर्ण बेद लाकर तुम्हें इमलोगोंके लिये असंख्य नेत्रोंसे युक्त रूप धारण कर लिया था, इसलिये पुनिजन आपको 'शताक्षी' कहेंगे। अपने शरीरसे उत्पन्न हुए शाकाँद्वारा आपने समस्त

लोकोका भरण-पोषण किया है, इसलिये

'श्राकष्यरी'के नामसे आपकी ख्याति भक्तिभावसे सुशोभित हो, अतः तुन्हें कोई होगी। क्षिते ! आपने दुर्गम नामक भी विन्ता नहीं करनी चाहिये। मैं तुम्हारी महादैत्यका वध किया है, इसलिये लोग सारी आपत्तियोका निवारण करनेके लिये आप कल्याणमयी भगवतीको 'दुर्गा' सदैव उद्यत है। जैसे पूर्वकालमें तुम्हारी कहेंगे। योगनिहे 1 आपको नमस्कार है। रक्षाके लिये मैंने देखोंको मारा है, उसी महाबले ! आपको नमस्कार है। ज्ञान- प्रकार आगे भी असुरोंका संहार करूँगी-दायिनि ! आपको नमस्कार है। आप इसमें तुन्हें मंद्राय नहीं करना चाहिये। यह पै जगन्याताको बारंबार नमस्कार है। तत्त्वमसि अन्य-सत्य क्राहरी है। अविष्यमें जब पुनः आदि महावाक्योद्वारा जिन परयेखरीका ज्ञान शुष्य और निशुष्य नागवे। दूसरे दैत्य होंगे, होता है, उन अनन्तकोटि ब्रह्माण्डोंका उस समय में प्रशोपयी देवी नन्दपत्नी संवालन करनेवाली भगवर्ती दुर्गाको बसोदाके गर्भसे बोनिजरूप धारण करके बारंबार नपस्कार है। मातः ! आयतक मन, गोकलमें अपन्न होऊँगी और यशासमय उन वाणी और प्रारीरकी पहेंच होनी कठिन है। असुरोंका वध करूरी। नन्दकी पुत्री होनेके सूर्य, चन्द्रपा और अग्नि—ये तीनो आपके कारण उस समय पुड़रे लोग 'नन्द्रजा' कहेंगे। नेत्र हैं। हम आपके प्रभावको नहीं जानते, जब मैं प्रधाका रूप वारण करके अरूप इसलिये आपको स्तृति करनेमे असमर्च हैं। नायक असुरका वध कर्रांगी, तथ संसारके सुरेश्वरी माता झताक्षीको छोड्कर दूसरा मनुष्य मुझे 'श्रागरी' कहेंगे। फिर मैं भीप कीन है, जो हम-जैसे अमरीपर दृष्टिपात (धर्यकर) सप धारण करके राक्षसोंको करके ऐसी ह्या करे। देवि ! आपको सदा काने लगुँगी, उस समय मेरा 'श्रीमादेवी' ऐसा ही यस करना चाहिये, जिससे तीनों नाम प्रसिद्ध होगा। जब-जब पृथ्वीपर रुपेक निरन्तर विध-जाधाओंसे तिरकृत न असुरोकी ओरसे बाधा उत्पन्न होगी, तब-तब हो । आप प्रमाने शत्रुओंका नाश करती रहे । मैं अध्यक्षर लेकर प्रजाजनोंका कल्याण कहा—देवताओं । जैसे कसँगी—इसमें संदाय नहीं है। जो देवी बफड़ोंको देखकर गाँएँ व्यप्न हो उतावलोके अलाक्षी कही गयी हैं, वे ही आकम्बरी मानी साथ उनकी ओर दौड़ती हैं, उसी तरह मैं तुम गयी है तथा उन्होंको दुर्गा कहा गया है। तीनी सबको देखकर व्याकुल हो दौड़ी आती है। नामोंद्वारा एक ही व्यक्तिका प्रतिपादन होता तुन्हें न देखनेसे मेरा एक क्षण भी युगके है। इस पृथ्वीपर महेश्वरी शताक्षीके समान समान बीतता है। मैं तुम्हें अपने बचोंके दूसरा कोई दवालु देवता नहीं है; क्योंकि वे समान समझती है और तुन्हारे लिये अपने देवी समल प्रजाओंको संतप्न देख नौ दिनों-प्राण भी दे सकती है। तुपल्जेग मेरे प्रति तक रोती रह गयी थीं। (अध्याय ५०)

देवीके क्रियायोगका वर्णन—देवीकी मूर्ति एवं मन्दिरके निर्माण, स्थापन और पूजनका महत्त्व, परा अम्बाकी श्रेष्ठता, विधिन्न मासों और तिथियोंमें देवीके व्रत, उत्सव और पूजन आदिके फल तथा इस संहिताके श्रवण एवं पाठकी महिमा

व्यासजी बोले—महामते, ब्रह्मपुत्र, सनातन ब्रह्मको मायावी अश्ववा मायाका सर्वज्ञ सनत्कुमार ! मैं उमाके परम अञ्चत स्वामी समझे । उन दोनोंके स्वरूपको एक-क्रियायोगका वर्णन सुनना चाहता है। उस दूसरेसे अभिन्न जानकर मनुष्य संसार-क्रियायोगका लक्षण क्या है ? उसका चन्ध्रनसे मुक्त हो जाता है। 🕈 अनुष्ठान करनेपर किस फलकी प्राप्ति होती 👚 कालीनन्तन ! जो मनुष्य देवीके लिये है तथा जो परा अध्या उमाको अधिक प्रिय पावर, एकही अथवा मिट्टीका मन्दिर है, वह क्रियाचीग क्या है ? ये सब बाते बनाता है, उसके पुण्यफलका वर्णन मुझे बताइये ।

द्वैपायन ! तुम जिस रहस्यको जात पूछ रहे होती है, वह सारा फल उस पुरुवको मिल हो, वह सब मैं बताता हैं: ध्यान देकर जाता है, जो देवीके रिव्ये घन्दिर बनवाता है। सुनो । जानयोग, क्रियायोग, भक्तियोग—ये श्रीमाताकी उपासनाके तीन मार्ग कहे गये हैं, जो भोग और मोक्ष देनेवाले हैं। वित्तका जी आनेवाली हजार-हजार पीढियोंका ठदार आत्पाके साथ संयोग होता है, उसका नाप कर देता है। करोड़ों जन्पोंमें किये हुए थोड़े 'ज्ञानयोग' है; उसका बाह्य यस्तुओंके साथ या बहुत जो पाप दोष रहते हैं, वे श्रीमाताके जो संयोग होता है, उसे 'क्रियाचोग' कहते अन्दिरका निर्माण आरम्ब करते ही क्षणभरमें हैं। देवीके साथ आत्माकी एकताकी नष्ट हो जाते हैं। जैसे नदियोंमें गङ्गा, सम्पूर्ण भावनाको भक्तियोग माना गया है। तीनों नदोंमें शोणभद्र, क्षमामें पथ्वी, गहराईमें योगोंमें जो क्रियायोग है, उसका प्रतिपादन समद्र और समस्त प्रहोंमें सर्यदेवका विशिष्ट किया जाता है। कर्मसे मिक्त उत्पन्न होती है, स्वान है, उसी प्रकार समस्त देवताओं में भक्तिसे ज्ञान होता है और ज्ञानसे मुक्ति होती। श्रीपरा अम्बा श्रेष्ट मानी गयी हैं। वे समस्त है—ऐसा शास्त्रोमे निश्चय किया गवा है। देवताओंमे मुख्य है। जो उनके रिप्ये मन्दिर मुनिक्षेष्ठ ! मोक्षका प्रधान कारण योग है, बनवाता है, वह जन्म-जन्ममें प्रतिष्ठा पाता परंतु योगके ध्येषका उत्तम सावन है। काशी, कुरुक्षेत्र, प्रयाग, पुष्कर, क्रियायोग है। प्रकृतिको माया जाने और मङ्गासागर-तट, नैमियारण्य, अमरकण्टक-

सुनो । प्रतिदिन योगके द्वारा आराधना सनत्कृमारजीने कहा-पहाबुद्धिपान् करनेवालेको जिस पहान् फलकी प्राप्ति बीमाताका मन्दिर बनवानेवाला धर्मात्मा पुरुष अपनी पहले बीती हुई तथा आगे

म्ययां त् प्रकृति निद्धान्मावाति बहा द्वाप्टतम् । अभित्रं तहपूर्वाला मुख्यते भववन्धनात् ॥

\*\*\*\* पर्यंत, परम पुण्यमय श्रीपर्यंत, ज्ञानपर्यंत, वर्षोतक जीयें और इनपर कभी कोई गोकर्ण, मधुरा, अयोध्या और द्वारका आपत्ति न आये।' इस प्रकार श्रीमाता इत्यादि पुण्य प्रदेशोमें अधवा जिस किसी रात-दिन आशीर्वाद देती हैं। जिसने महादेवी भी स्थानमें माताका मन्दिर बनवानेवाला उमाकी शुध मूर्तिका निर्माण कराया है, मनुष्य संसारवन्यनसे मुक्त हो जाता है। उसके कुछके दस हजार पीढ़ियोतकके लोग मन्तिरमें ईटोंका जोड़ जबतक या जितने वर्ष मणिद्वीपमें सप्पानपूर्वक रहते हैं। रहता है, अने हजार वर्षोतक वह पुरुष महामायाकी मुर्तिको स्थापित करके उसकी पणिद्वीपमे प्रतिष्ठित होता है। जो समस्त सुभ भलीभाँति पूजा करनेके पक्षात् साधक लक्षणीसे सम्पन्न उपाकी प्रतिमा बनवाता है. जिस-जिस मनोरशके लिये प्रार्थना करता बह निर्भय होकर अवदय उनके परम बाममें हैं, उस-उसको अवदय प्राप्त कर लेता है। जाता है। शुभ ऋत, शुभ वह और शुभ जो श्रीमाताको स्थापित की हुई उत्तम नक्षत्रमें देवीकी पूर्तिकी स्थापना करके भूतिको मधुमिश्रित धीसे नहरताता है, उसके योगपायाके प्रसादसे मनुष्य कुतकृत्य हो पुण्यफलको गणना कौन कर सकता है? जाता है। कल्पके आरम्बसे लेकर अन्तरफ चन्दन, अगुरु, कपुर, जटामांसी तथा देता है। शरण रेले हैं, उन्हें मनुष्य नहीं धानना चाहिये। वे साक्षात् देवीके गण है। जो बहते-फिरते, स्रोते-जागते अथवा खडे होते सपय 'ठमा' इस दो अक्षरके नापका उत्तारण करते हैं, वे शिवाके ही गण हैं। जो नित्य-नैधितिक कर्यमे पुष्प, धूष और दीपोंधरा देवी परा शिवाका पूजन करते हैं, बे शिवाके धाममें जाते हैं। जो प्रतिदिन गोंबर या मिड़ीसे देवीके मन्दिरको लीपते हैं

अथवा उसमें झाड़ देते हैं, ये भी उपाके

धाममें जाते हैं। जिन्होंने देवीके परम उत्तम

कुलमें जितनी पींकियों जीत गयी है और जागरमोद्या आदिसे युक्त जल तथा एक जितनी आनेवासी है, उन सबको मनुष्य रंगकी बौओंके दूधमें परमेश्वरीको नहरूपये। सन्दर देवीमृतिकी स्थापना करके तार तत्प्रधान अष्टादशाह्नभूपके द्वारा अग्रिमें उत्तम आहति दे तथा चूत और कर्परसहित जो केवल जगद्योनि परा अध्याको बनियोद्वारा देवीको आरती उतारे। कृष्ण पक्षकी अष्ट्रपी, नवमी, अमावास्पामे अथवा शुक्रपक्षकी पञ्चमी और दशमी तिवियोमें गन्ध, पुष्प आदि उपचारीप्रस जगदम्बाकी विद्येष पूजा करनी चाहिये। राजिसक, श्रीसक अधवा देवीसुकको पढते या मुलमचका जप करते हुए देवीकी आराधना करनी चाहिये । विष्णुकान्ता और तुलसीको छोडकर होय सभी पुष्प देवीके लिये प्रीतिकारक जानने चाहिये। कमलका पुष्प उनके लिये विशेष प्रीतिकारक होता है। जो देवीको मोने-वाँटीके फुल चढाता है. एवं राजीय मन्दिरका निर्माण कराजा है, वह करोड़ों सिद्धोंसे युक्त उनके परम शाममें उनके कुलके लोगोंको माता उमा सदा जाता है। देवीके उपासकोंको पुजनके आशीर्वाद देती हैं। वे कहती है, 'चे लोग घेरे अन्तमें सदा अपने अपराधोंके लिये क्षमा-हैं। अत: पुड़ामें प्रेमके भागी क्षेत्रे रहकर सौ प्रार्थना करनी चाहिये। 'जगतुको आनन्द 808 संक्रिप्त शिक्युराण +

प्रदान करनेवाली परमेश्वरि ! प्रसन्न होओ ।' वाचिक और शारीरिक पापोंका नाश करके इत्वादि वाक्योद्वारा सुति एवं यन्त्रपाठ धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष-इन चारो करता हुआ देवीके भजनमें रूगा रहनेवाला पुरुषार्थीको अक्षयसम्पर्मे प्राप्त करता है। उपासक उनका इस प्रकार ध्यान करे। देवी अयेष्ठ शुद्धा तृतीयाको जल करके जो सिंहपर सवार है। उनके हाथोपे अध्य एवं अत्यन्त प्रसन्नताके साथ महेश्वरीका पूजन वरकी मुद्राएँ हैं तथा से भक्तोंको अभीष्ट करता है, उसके लिये कुछ भी असाध्य नहीं फल प्रदान करनेवाली है। इस प्रकार होता। आबाढके शुक्रुपक्षकी नुनीयाको महेश्वरीका व्यान करके उन्हें नैबेद्यके रूपमें अपने वैधवके अनुसार रथोत्सव करे। यह नाना प्रकारके पके हुए कल अर्पित करें। उत्सव देवीको अत्यन्त प्रिय है। पृथ्वीको रथ जो परात्वा सम्बन्धतिका रेवेद्य भक्षण मण्डो, बन्द्रमा और सर्थको उसके पहिये करता है; वह मनुष्य अपने सारे पापपङ्कको जाने, बेढोंको घोड़े और ब्रह्मजीको सार्राध धोकर निर्मल हो जाता है। जो जैत्र शुक्रा माने। इस भावनासे पणिजटित रधकी तुर्तायाको भवानीकी प्रमञ्ज्ञाके लिये जन करता है, यह जन्म-भरणके बन्धनसे मुक्त हो परमपदको प्राप्त होता है। विद्यान पुरुष इसी वृतीयाको दोल्येलाव करे । उसमें शंकर-सहित जगदम्बा उभाकी पूजा करे। फूल, कुडूम, बख, कपूर, अगुरु, बन्दन, धूप, दीप, नैवेदा, पुष्पहार तथा अन्य गञ्च-प्रव्योद्वारा शिवसहित सर्वकल्याणकारिका जय-जवकार करते हुए प्रार्थना करे-महामाया महेश्वरी शीगौरी देवीका कृतन 'देवि ! दीनजलाले ! हम आपकी दारणमें करके उन्हें झुलेमें झुलाये। जो प्रतिबर्च आये हैं। आप हमारी रक्षा कीजिये। (पाहि नियमपूर्वक उक्त तिथिको देवीका ब्रह और देवि जनानस्थान् प्रपन्नान् दीनवसाले।') इन

अभीष्ट पदार्थ देती है।

कल्पना करके उसे पुष्पमालाओंसे सुशोधित करे। फिर इसके भीतर द्विवादेवीको विराजमान करे । तत्पक्षात् ब्रांडिमान पुरुष यह भावना करे कि परा अम्बा उपादेवी सन्पूर्ण जगत्की रक्षाके लिये उसकी टेलचाल करनेके निमित्त रथके भीतर बैठी है। जब रथ धीरे-धीरे चले, तब दोलोत्सव करता है, उसे शिवा देवी सन्पूर्ण वाक्वोंद्वारा देवीको संतुष्ट करे और यात्राके समय नाना प्रकारके बाजे बजवाये। ग्राप वैशास मासके शुरू पक्षमें जो अक्षय या नगरको सीमाके असतक रखको ले तृतीया तिथि आती है, उसमें आलस्परहित जाकर वहाँ उस रथपर देवीकी पूजा करे हो जो जगदम्बाका व्रत करता है तबा बेला, और नाना प्रकारके स्तोश्रोसे उनकी मालती, बापा, जपा (अइउल), बन्धूक स्तुति करके फिर उन्हें वहाँसे अपने घर ले (दुपहरिया) और कमलके फुलोंसे आये। तदनन्तर सैंकड्रो बार प्रणाप करके शंकरसहित गौरीदेवीकी पूजा करता है, वह जगदम्बासे प्रार्थना करे। जो विद्वान् करोड़ों जन्मोंमें किये गये मानसिक, इस प्रकार देवीका पूजन, व्रत एवं रथोत्सय

करता है. वह इस लोकमें सम्पूर्ण भोगोंका है। जो कार्तिक, पार्गशीर्ष, पीय, माघ और उपभोग करके अन्तमें देवीके धामको जाता है।

श्रावण ओर भाइपद्मासकी शुद्धा तृतीयाको जो विधिपूर्वक अन्धाका वत और पूजन करता है, वह इस लोकमें पुत्र, पौत्र एवं धन आदिसे सम्पन्न होकर सुल भोगता है तथा अन्तमें सब लोकोंसे उपर विराजमान उपालोकमें जाता है।

आधिनपासके शहपदार्मे नवरात्रज्ञत करना चाहिये। उसके करनेपर सम्पूर्ण कामनाएँ सिद्ध हो ही जाती हैं, इसमें संदाय नहीं है। इस नवरात्र-व्रतके प्रभावका घर्णन करनेमें चतुरानन ब्रह्मा, पञ्चानन महादेव तथा प्रदानन कार्तिकेय भी समर्थ नहीं हैं: किर दूसरा कीन समर्थ हो सकता है। मुनि-क्षेत्र । नवरात्र-व्रतका अनुदान काके विरक्षके पुत्र राजा सुरखने अपने खोचे हुए राज्यको प्राप्त कर लिया। अयोध्याके षुद्धिमान् नरेश ध्यसंधिकुमार सुदर्शनने इस नवरात्रके प्रधावसे ही राज्य प्राप्त किया, जो पहले उनके हाथसे जिन गया था। इस पूजन करता है, देवी ज़िया निरन्तर उसके अवण एवं पाठ करना चाहिये। सम्पूर्ण अभीष्ट मनोरथकी पूर्ति करती रहती

फाल्युन मासके शुरू पक्षमें तृतीयाको त्रत करता तथा लाल कनेर आदिके फुलो एवं सुगन्धित धूपोसे पहुलपयी देवीकी पूजा करता है, वह सम्पूर्ण पङ्गलको प्राप्त कर लेता है। स्त्रियोंको अपने सीभाग्यकी प्राप्ति एवं रक्षाके लिये सदा इस महान् व्रतका आचरण करना चाहिये तथा पुरुषोंको भी क्या, धन एवं पत्रकी प्राप्तिके लिये इसका अनुष्ठान करना चाहिये। इनके सिवा अन्य भी जो देवांको प्रिय लगनेवाले उमा-महेश्वर आदिके वत है, मुम्क पुरुषोंको उनका भक्तिभावसे आचरण करना वाहिये।

वह उमार्भहिता परम पुण्यमयी तथा शिषधतिको बढानेवाली है। इसमें नाना प्रकारके ज्याख्यान है। यह कल्याणमधी संहिता चोग तथा मोक्ष प्रदान करनेवाली है। जो इसे भक्तिभावसे सुनता या एकामिक होकर सुनाता अथवा पढ़ता या पढ़ाता है, यह परभगतिको प्राप्त होता है । जिसके घरमें सुन्दर अक्षरोचे लिखी गयी यह संहिता विधिवत पुजित होती है, वह सम्पूर्ण अतराजका अनुद्वान और महेचरीकी अभीहोंको प्राप्त कर लेता है। उसे भूत, प्रेत आराधना करके समाधि वैज्य संसार- और पित्राचादि दृष्टोंसे कभी भय नहीं बन्धनसे मुक्त हो मोक्षके भागी हुए थे। जो होता। वह पुत्र-योत्र आदि सम्पत्तिको प्रमुख आश्चिनपासके शुक्रपक्षमें विधिपूर्वक अवश्य पाता है, इसपे संशय नहीं है। अतः व्रत करके तृतीया, पञ्चपी, सप्तपी, अष्टपी, शिवाकी चर्कि वाहनेवाले पुरुषोंको सदा नवमी एवं चतुर्देशी तिथियोंको देवीका इस परम पुण्यमपी स्मणीय उपासंहिताका

(अध्याय ५१)

## कैलाससंहिता

#### ऋषियोंका सुतजीसे तथा वामदेवजीका स्कन्दसे प्रश्न-प्रणवार्थ-निरूपणके लिये अनुरोध

प्रधानपरुषेश्वय

नियन्ता तथा सृष्टि, पालन और संद्वारके पूर्वक नहीं सुना। अब हम बड़े आदर और

ऋषि बोले - सुतजी ! हमने अनेक वर्णन करें। आख्वानोंसे युक्त परम मनोहर बमासंहिता ऋषियोंकी यह बात सुनकर सुतके सुनी। अब आप ज़िबतल्बका ज्ञान शरीरमें रोमान हो आया। उन्होंने गुरुके बढानेवाली क्रीजिये ।

प्रतिपादन करनेवासी दिल्य कैत्सास- मुनियोंको अखादित करते हुए गव्धीर संहिताका वर्णन करता 🖁 तुम प्रेम- वाणीमें इस प्रकार कहा। पूर्वक सुनो । तुन्हारे प्रति खेह होनेके कारण ही मैं तुम्हें यह प्रसङ्घ सुना रहा है।

इतना कहकर स्वासजीने काशीये मुनियोंके तथा सुतजीके संवाद, श्यास-पुनि-संवाद, विाव-पार्वती-संवाद, शिवजीके द्वारा पार्वतीके प्रति संन्यास-पद्धति, संन्यासाचार, संन्यास-मण्डल, संन्यासपद्धतिन्वास, वर्णपुत्रन, प्रणवार्थ-पद्धति आदि प्रसंगोका वर्णन करके पुनः ऋषिगण तथा मृतजीके मिलन एवं संवादकी अवतारणा करते हुए सुनजीके प्रति ऋषियोके प्रश्नका घो वर्णन किया ।

ऋषि बोले—महाभाग सुतजी ! आप हमारे श्रेष्ट गुरु हैं। अत: यदि आपका हमपर अनुप्रह हो तो हम आपसे एक प्रश्न पूछते हैं। श्रद्धालु शिष्योपर आप-जैसे गुरुजन सदा होह रखते हैं. इस बातको आपने इस समय

नमः शिवाय साध्याय सगजाय सस्तवे। हमें प्रत्यक्ष दिखा दिया। मुने ! विरजा-सर्गीध्यवनहेत्वे॥ होपके समय पहले आपने जो वापदेवका जो प्रधान (प्रकृति) और पुरुषके मत सुचित किया था, उसे हमने विस्तार-कारण है, उन पार्वतीसहित शिवको उनके श्रद्धाके साथ उसे सुनना चाहते हैं। पार्वदी और पुत्रीके साथ प्रणाम है। कृपासिन्धो ! आप प्रसन्नतापूर्वक उसका

कैलाससंहिताका वर्णन भी परम उत्कृष्ट गुरु महादेवजीको, त्रिभुवन-जननी घहादेवी उपाको तथा गुरु व्यासनीने कहा-पुत्रो ! तिवतत्त्वका ज्यासको भी भक्तिपूर्वक नमस्कार करके

> सुरजी बोले—भूनियो ! तुम्हारा कल्याण हो, तुम सब स्त्रेग सदा सुखी रही। महाभाग महात्माओं ! तुम भगवान शिवके



8,00

भक्त तथा दृढतापूर्वक बतका पालन और खादिष्ठ था। वह सरोवर खच्छ, अगाय करनेवाले हो, यह निश्चितरूपसे जानका ही एवं बात जलराशिसे पूर्ण था। उसमें सम्पूर्ण मैं तुम लोगोंके समक्ष इस विषयका आश्चर्यजनक गुण विद्यमान थे। वह प्रसन्नतापूर्वक वर्णन करता है। ध्यान देकर जल्लक्षय स्कन्दस्वामीके समीप ही था। सनो । पूर्वकारुके रथन्तर करूपमें महायूनि चहायूनि वामदेवने शिष्पीके साथ उसमें वामदेव माताके गर्भसे बाहर निकलते ही शिवतस्त्रके प्राताओं सर्वश्रेष्ठ पाने जाने लगे । वे बेहों, आगमों, प्राणी तबा अन्य सब शास्त्रीके भी तालिक अर्थको जाननेवाले थे । देवता, असुर तदा प्रमुख आदि जीवांके जन्म-कर्मोंका उन्हें भलीमाँति ज्ञान था । उनका सम्पूर्ण अङ्ग भस्य लगानेसे उञ्चल दिखायी देना था। उनके मस्तकपर जटाओंका समृह शोषा देता था। वे किसीके आधित नहीं थे। उनके मनमें किसी वस्तुकी इच्छा नहीं थीं । वे शीत-उच्या आदि बन्होंसे परे तथा अहंकारशन्य थे। वे तिगप्पर महाज्ञानी महात्मा दूसरे महेचरके परमधाप-स्वरूप परब्रह्म परमात्वाचे लगाये अर्थको जानते हैं और नित्य बिदित हैं, उन रहते थे। इस तरह धुमते हुए वापदेवजीने स्कन्टरवामीको बारेबार नमस्कार है। समस्त शिलर—क्रमारभृद्वचे प्राणियोकी हृदयगुरुवि प्रतिप्रित गृहको प्रसन्नतापूर्वक प्रयेश किया, जहाँ मयर- नमस्कार है। जो स्वयं गृह्य हैं, जिनका रूप बाहन शिवकुमार, ज्ञानमध प्रक्ति बारण गुहा है तवा जो गुहा शाखोंके ज्ञाता हैं, उन करनेवाले, समस्त असुराके नाशक और स्वामी कार्तिकेवको नगस्कार है। प्रभी ! सर्वदेव-बन्दित भगवान् सक्त्य रहते थे। आप अणुसे भी अत्यन्त अणु और महान्से उनके साथ उनकी शक्तिपुता 'गजाकल्डी' भी परम महान् हैं, कारण और कार्य अधवा

स्रान करके शिखरपर बैठे हुए मुनिवृन्द-सेवित कुमारका दर्शन किया । वे उनते हुए मुर्घके समान तेजावी थे। मोर उनका क्षेष्ठ बाहन था। उनके चार भुजाएँ थीं। सभी अङ्गोंसे उदारता सुवित होती थी। पुकुट आदि उनकी फ़ोधा बढ़ा रहे थे। रत्नमूत दो श्रतियाँ उनकी उपासना करती थीं। ज्होंने अपने चार हाबोपे क्रमशः शक्ति, कब्बट, बर और अधय धारण कर रखे थे। सक्दका दर्शन और पूजन करके उन युनीश्वरने बढ़ी भतिसे उनका स्तवन अवस्था किया । नगरेन बोले—जो प्रणतके वाच्यार्थ, सपान जान पड़ते थे। उन्हींके-जैसे प्रणवार्धके प्रतिपादक, प्रणवाक्षरकप साभाववाले बढ़े-बड़े पूनि जिल्हा होकर उन्हें बीजरो युक्त तथा प्रणवसम्ब है, उन आप भेरे रहते थे। ये अपने चरणोके स्पर्शननित स्वामी कार्तिकेयको बारंबार नमस्कार है। पुण्यसे इस पृथ्वीको पवित्र करते हुए सब वेदानके अर्थभूत ब्रह्म ही जिनका स्वस्त्य है, ओर विवस्ते और अपने जिलको निरन्तर जो केंद्रानका अर्थ करते हैं, वेदानके

भी थीं। वहीं स्वन्दसरके नामसे प्रसिद्ध एक भूत और भविष्यके भी ज्ञाता है। आप सरोवर था. जो समुद्रके सपान अगाब एवं परमात्मकरूपको नमस्कार है। आप स्कन्द विशाल दिलायी देता था। उसका जल ठंडा (माताके गर्भसे चरत) हैं। स्कन्दन (गर्भसे स्खलन) ही आपका रूप है। आप सूर्व असुरविदारण देवको नमस्कार है। आपका और अरुपके समान तेजस्वी हैं। वक्ष:स्थल गजावल्लीके कुचोंमें लगे हुए पारिजातकी मालासे सुशोधित, मुकुट आदि कुङ्कमसे अङ्कित है। अपने छोटे भाई धारण करनेवाले आप स्कन्दस्वामीको सदा गणेशजीको आनन्दमयी महिमा सुनकर नमस्कार है। आप दिव्यके जिल्य और पुत्र हैं, आप मन-ही-मन आनन्दित होते हैं। आपको शिव (कल्याण) देनेवाले हैं, शिवको प्रिय नयस्कार है। ब्रह्मा आदि देवता, मुनि और हैं तथा क्षिया और शिवके लिये आनन्दकी किनरगणोंसे गायी जानेवाली गाथा-निधि है। आपको नमस्कार है। आप किन्नेषके द्वारा जिनके पवित्र कीर्तिधामका गङ्गाजीके बालक, कृतिकाओंके कुमार, जिन्तन किया जाता है, उन आप सकन्दको भगवती उपाके पुत्र तथा सरकेड्रोके बनमें नमस्कार है। देवताओंके निर्मल किरीटको शयन करनेवाले हैं। आप महाचुद्धिमान् विभूषित करनेवाली पुष्प-मालाओंसे देवताको नमस्कार है। यडक्षर मन्त्र आपका आपके मनोहर चरणारविन्दोंकी पूजा की इारीर है। आप छ: प्रकारके अर्धका विधान - जाती है। आपको नमस्कार है। जो वामदेव-करनेवाले हैं। आपका रूप छ: मार्गोसे परे द्वारा वर्णित इस दिव्य स्कन्दस्तोत्रका पाठ या है। आप गडाननको बारंबार नमस्कार है। अवण करता है, वह परमगतिको प्राप्त होता द्वारकात्मन् ! आपके बारह विकास नेत्र है। यह स्तोत्र बुद्धिको बद्धानेवाला, और बारह उठी हुई भुजाएँ हैं। उन भुजाओंमें शिक्षमक्तिकी वृद्धि करनेवाला, आयु, आप बारह आयुध धारण करते हैं। आपको आरोध्य तथा धनकी प्राप्ति करानेवाला और नमस्कार है। आप चतुर्भुजरूपधारी, ज्ञान्त सदा सम्पूर्ण अभीष्टको देनेवाला है।\*

तथा चारों भुजाओंमें कम्पदाः शक्ति, कुक्ट, वामदेवने इस प्रकार देवसेनापति

चतुर्पुजाय प्रान्ताय अतिकुक्टमारेने करदाचयहताय नमोऽम्स्विदारिणे ॥ गवावल्लोकुचालाकुतुमाञ्चितवक्षमे । नमं नजनकान्द्रमहिमानन्दितातमे ॥

बर और अभय धारण करते हैं। आप भगवान स्कन्दकी स्तृति करके तीन बार

वाघटत उवाच

३% तमः प्रणवाधांत प्रणवाधीवधारिने। प्रणवाधरणीतात प्रणवाय नमी नमः ॥ वेदान्तर्थसम्पय वेदानार्धविधानिने । वेदानार्थवेदे नित्यं विदिताय नामे नमः ॥ नमी गुहाय भूताना गुहास निवित्तय व । गुहाय गुहारत्यय गुहायमिक्टे तमः ॥ अगोरणीयसे तुष्ये यहतोऽपि यहीयसं। नमः परायसाय परमात्मसस्यिपे ॥ स्कन्दाय स्कन्दरूपाय मिहिरारुगतेजसे। उसी गन्दरगालोकगुरुटादिभूते सदा ॥ शिवशिष्याय पुत्रप शिवस्य शिकदयिने । शिवशियाय शिवयोगनन्दनिश्चये नाः ॥ गाद्वेयाय नगस्तुभ्यं ऋतिकेयाय धीमते । उमापुत्रायः महते अध्काननशायिने ॥ षडश्वरदारीराम पद्विमार्थविमानि । षडम्बार्वातकपाद वण्युकाय नमी नमः ॥ द्वादशायतनेत्रयः इत्यक्षेत्रतन्त्राहवे । इत्यशायुग्यशास्य इत्यशस्यन् तमोऽस्त् हे ॥

उनकी परिक्रमा की और पृथ्वीपर दण्डकी बोलनेकी शक्ति वा बात करनेकी योग्यता भाँति गिरकर नतमस्तक हो बारंबार साष्टाङ्क हममें नहीं है; तथापि यह आपका अनुप्रह है वामदेवजीके द्वारा किये गये इस परमार्वपूर्ण स्तोत्रको सुनकर महेश्वरपुत्र भगवान् सक्द बहे प्रसन्न हुए। उस समय वे महासेन वामदेवजीसे बोले—'मुने । मैं तुन्हारी की हुई पूजा, स्तुति और भक्तिसे तुमपर बहुत प्रसन्न है। तुष्हारा कल्याण हो। आज मै तुम्हारा कौन-सा प्रिय कार्य सिद्ध करूँ ? तुम योगियोमे प्रधान, सर्ववा परिपूर्ण और

नि:स्पष्ट हो । इस जगतमें कोई ऐसी वस्त नहीं है, जिसके लिये तुप-जैसे बीतराग

पहर्षि याचना करें; तथापि धर्मकी रक्षा और सम्पूर्ण जगत्पर अनुषड करनेके सियं

तुम-जैसे साधु-संत धृतलपर विकरते वाते

है। ब्रह्मन् ! यदि इस समय मुझसे कुछ सुनना हो तो कहो; मैं लोकपर अनुप्रह करनेके लिये उस विषयका वर्णन करूँगा ।' स्कत्वकी वह बात सुनकर महामुनि वामदेवने विनयावनत हो मेचके समान गम्भीर वाणीमें कहा।

वामदेव योले—भगवन् ! आप परमेश्वर है। अलीकिक और लोकिक— सब प्रकारकी विभृतियोंके दाता है। सर्वज्ञ, सर्वकर्ता, सम्पूर्ण शक्तियोंको धारण हमें प्रणवार्थका उपदेश दे। करनेवाले और सबके खामी हैं। हम

प्रणाम और परिक्रमा करनेके अनन्तर वे कि आप मुझसे बात करते हैं। महाप्राज ! मैं विनीत भावसे उनके पास खडे हो गये। कृतार्श्व है। कणमात्र विज्ञानसे प्रेरित हो आपके समक्ष अपना प्रश्न रख रहा है। मेरे इस अपराधको आप क्षमा करेंगे ! प्रणव

सबसे उत्तम मन्द्र है। यह साक्षात् परमेश्वरका वाचक है। पशुओं (जीवों) के पाश (बन्धन) को छुडानेवाले भगवान् परा्पति ही उसके बाच्यार्थ है। 'ओमितीद सर्वम्' (तै॰ उ॰ १।८।१)—ऑकार ही यह

प्रत्यक्ष दोखनेवाला समस्त जगत् है, यह

मनातन झतिका कथन है। 'ओमिति ब्रह्म' (तै॰ ३० १।८।१) अर्थात् '३० यह ब्रह्म है' तथा 'सर्व होतद बहा' (मापड्र-२)-'यह सब-का-सब ब्रह्म ही है।' इत्यादि जाते ची श्रुतियोद्वारा कही गयी है। इस प्रकार मैंने समष्टि तथा व्यष्टिभावसे प्रणवार्थका अवण किया है। तात्वर्व यह है कि समष्टि और व्यष्टि—सभी पदार्थ प्रणवके ही अर्थ है, प्रणवके द्वारा सबका प्रतिपादन होता है—

यह बात मैंने सुन रखी है। महासेन ! मुझे कभी आप-जैसा गुरु नहीं मिला है, अतः कृपा करके आप प्रणवके अर्थका प्रतिपादन कोजिये । उपदेशकी विधिसे तथा सदाचार-परम्पराको ध्यानमें रखकर आप मनिके इस प्रकार पृछनेपर कन्दने

साधारण जीव है। आप परमेश्वरके समीप प्रणवस्त्ररूप, अडतीस श्रेष्ठ कलाओद्वारा

वद्यविदेवपूर्विकितरावेकस्थानानिरोक्त्युविविद्यालविर्वेषके । कृष्यकः मन्त्रिकोरविष्यकार सुनुन्धिनामस्ययक्त ते तमोऽस्य ॥

<sup>ा</sup>ते सन्दर्भ देखे कार्टके नास्ति। ६ ५ठेन्ड्वकाषि व पति प्रसां गरिम् । महाध्याक्तं ग्रेसिक्य-विकित्यंत् । अपूक्तेच्यानकसम्बद्धाः १

लक्षित तथा सदा पार्श्वचागर्षे उमाको साव वर्णन आरम्प किया, जिसे श्रुतियोंने भी रसनेवाले और मुनिवरोंसे विशे हुए भगवान् छिया रखा है। सदाशिवको प्रणाम करके उस श्रेयका

(अध्याय १—११)

## प्रणवके वाच्यार्थरूप सदाशिवके स्वरूपका ध्यान, वर्णाश्रम-धर्मके पालनका महत्त्व, ज्ञानमयी पूजा, संन्यासके पूर्वाङ्गभूत नान्दीश्राद्ध एवं ब्रह्मयज्ञ आदिका वर्णन

श्रीसन्दरे कहा—महाभाग मुत्रीधर वाच्यार्व बताया गया है। जहाँसे बनसहित नागदेव ! तुन्हें साधुवाद है; क्योंकि तुम जाणी उस परमेश्वरको न पाकर रहेट आती भगवान् शिवके अत्यन्त भक्त हो और शिव-है, जिसके आनन्तका अनुभव करनेवाला तकांके जाताओंचे सबसे बेष्ट हो। तीनो पुरुष किसीसे प्रश्ता नहीं, ब्रह्मा, विष्णु तथा लोकोंने कहीं कोई ऐसी वस्तु नहीं है, जो इन्द्रसहित यह सम्पूर्ण जगत भूतो और तुम्हें ज्ञात न हो । तथापि तुम त्येकपर अनुमह इन्द्रिय-मधुदायके साथ सर्वप्रथम जिससे करनेवाले हो, इसल्डिये तुन्हारे समक्ष इस फ्रस्ट होता है, जो परमाच्या खये किसीसे विषयका वर्णन करूँगा । इस लोकपे जितने और कभी भी उत्पन्न नहीं होता, जिसके जीव हैं, वे सब नाना प्रकारके शास्त्रोसे निकट बिह्न, सूर्व और चन्द्रपाका प्रकाश पोक्ति हैं। परमेश्वरकी अति विचित्र गायाने काय नहीं देना तथा जिसके प्रकाशसे ही यह उन्हें परमार्थसे विद्यात कर दिया है। अतः सम्पूर्ण जगत सब ओरसे प्रकाशित होता है, प्रणयके बाच्यार्थभूत साक्षात् महेचरको वे वह परवड़ा परमाला सम्पूर्ण ऐश्वर्षसे सम्पन्न नहीं जानते । ये महेश्वर ही संगुण-निर्मुण होनेके कारण स्वयं ही सर्वेश्वर 'शिव' नाप धारण करता है।" ब्रदयाकाशके भीतर तथा त्रिवेशोंके जनक परश्रद्ध परभाव्या है। मै अपना दाहिना हाच इडाकर दुमसे शयब-विराजणान जो घणबान् शम्ब मुमुख पुरुगोर्फ पूर्वक कहता है कि यह सत्य है, सत्य है, ध्येय हैं, जो मर्वज्यापी प्रकाशात्वा, सत्य है। मैं बारंबार इस सत्यको बोहराता हैं भासस्वरूप एवं विषय है, जिन परम कि प्रणवके अर्थ साक्षात् ज्ञिय ही है। पुरुषकी पराशक्ति शिवा भक्तिभावसे सुरुप श्रुतियों, स्मृति-इग्रस्तों, प्राणी तथा मनोहरा, निर्मुण, अपने गुणोंसे ही निगृह और निष्कार है, इन परमेश्वरके तीन रूप आगपोमे प्रधानतया उन्होंको प्रणवका

वते वाचो निकांने अञ्चय गुन्छ सह अनन्दे यस नै विद्याप विभेत कृतशन । यामञ्चादितं रूपं विशिविधायञ्जपूर्वकम्। सत्र पृतिद्वयवयेः प्रयां सध्यसूरते॥ न सक्तमुक्ते यो वै बुत्रक्षम अवस्था। परिगत भाषो शिवान व सर्वे न सन्द्रमाः ॥ पर्य भानो विभावेदै ऋग्द् सर्वे समस्तरः। सर्वेषुपेष सम्पत्ने नात सर्वेष्टरः स्वथम्॥ (fa) 4 4 a 1513-10)

है—स्थूल, सूक्ष्म और इन दोनोसे परे। वेदाध्ययनमें अधिकार नहीं है। यदि सब मुने ! मुमुक्षु योगियोंको नित्य क्रमशः उनके त्रैवर्णिक अपने-अपने आक्षम-धर्मके इन सक्षपोका ध्यान करना चाहिये । वे शम्भु पालनमें हार्दिक अनुगगके साथ लगे हों तो आदिदेख, ज्ञान-क्रिया-स्वभाव एवं परपात्मा कहे जाते हैं, उन देवाधिदेवकी साक्षात मूर्ति सदाशिव है। ईशानादि पाँच मचा उनके शरीर है। वे महादेवजी पञ्चकता रूप है। उनकी अङ्गकान्ति चुद्ध स्कटिकके समान उञ्चल है। ये सदा प्रसन्न रहनेवाले तथा शीतल आधासे युक्त हैं। उन प्रभुके पाँच मुल, दस चुनाएँ और पंद्रह नेत्र हैं। 'ईशान' पन्त उनका स्कृट-पण्डित पस्तक है ! 'तलुरुष' पन्न उन पुरातन प्रभुका मुख है। 'अधोर' मन्द्र हृदय है। 'बामदेव' मन्द्र गृह्य प्रदेश है तथा 'सद्योजात' मना उनके पैर हैं। इस प्रकार से पश्चमना रूप है। ये शी साशात् साकार और निराकार परमात्मा है। सर्वज्ञता आदि छः शक्तियाँ उनके शरीरके छः अङ्ग हैं। ये शब्दादि शक्तियोंसे स्फूरित इदय-कमरुके बारा स्थापित वामभागमें पनोन्पनी नामक अपनी इातिसे विभृषित है।

अस में मन आदि छः प्रकारके अर्थाको प्रकट करनेके लिये तो अर्थोपन्यासकी पद्धति है, उसके द्वारा प्रणयके समष्टि और व्यक्तिमञ्जनी भाषार्थका वर्णन करूँगाः परंतु पहले उपदेशका क्रम बताना उचित है, इसलिये उसीको सुनो । मुने ! इस मानवलोक्स्यें चार वर्ण प्रसिद्ध हैं। उनमेंसे जो ब्राह्मण, क्षिय और वैदय—ये तीन वर्ण हैं; उन्होंका पैदिक आबारसे सम्बन्ध है। प्रेवणिकोकी सेवा ही

जिनके लिये सारभूत धर्म है, उन शुद्रोंका

निष्कल, सम्पूर्ण देवताओंके सनातन उनका ही श्रृतियों और स्मृतियोंमें प्रतिपादित धर्मक अनुष्टानमें अधिकार है, दूसरेका कदापि नहीं । श्रुति और स्मृतिमें प्रतिपादित कर्मका अनुष्टान करनेवाला पुरुष अवश्य सिद्धिको प्राप्त होगा, यह बात येदोक्तमार्गको

दिसानेवाले परमेश्वरने स्वयं कही है।

वर्णधर्म और आक्षमधर्मक पालनजनित

प्रथम परपेश्वरका पूजन करके बाहत-से

होष्ट्र मृति उनके सायुज्यको प्राप्त हो गये हैं।

ब्रह्मचर्यके पालनसे प्राचियोकी, यजकमेकि

अनुष्टानमे देवनाओकी तथा संतानोत्पादनसे

पितरोकी दुप्ति होती है—ऐसा भूतिने कहा है। इस प्रकार ऋषि-ऋण, देख-ऋण तथा चितु-खण-इन तीनोसे मुक्त हो बानप्रस्थ-आक्षमचे प्रविष्ट होकर मनुष्य शीत, उष्ण तया सुल-दु:खादि इन्ह्रोंको सहन करते हुए वितेन्द्रिय, तपानी और पिताहारी हो सप-निषम आदि योगका अध्यास करे, जिससे बुद्धि निहार तथा अत्यन्त दुव हो आय । इस प्रकार कमन्नः अध्याम करके शुद्ध-चित हुआ पुरुष सम्पूर्ण कमेंका संन्यास कर है। समल कर्पांका संन्यास करनेक पश्चात् ज्ञानके सम्पदामें तत्पर रहे। ज्ञानके समादरको ही ज्ञानमधी पूजा कहते हैं। वह

पूजा जीवकी साक्षात् शिवके साध

एकताका बोध कराकर जीवन्युक्तिरूप फल

देनेबाली है। वतियोंके लिये इस पूजाको

सर्वोत्तम तथा निर्दोष समझना चाहिये।

महाजाज ! तुमपर होह होनेके कारण

खोकानुष्रहकी कामनासे में उस पूजाकी

विधि जता रहा है, सावधान होकर सुनो ।

साधकको बाहिये कि वह सम्पूर्ण आत्या, पिता, पितापह और प्रपितामह—ये उनकी वसु, रुद्र और आदित्य संदा बतायी ब्राह्मणोंकी चरणधुलियाँ मेरी रक्षा करें।' ‡ गर्वा है। जीधे पनुष्यमाद्वर्षे सनक अदि चार मुनीश्वर ही नान्दीमुख-देवता है। पाँचवे बताया गया है तथा आठवें आत्मकादमें देवादि अष्टविधि श्राद्ध तथा अन्तमें

शास्त्रोंके तत्त्वार्थके ज्ञाता, वेदान्तज्ञानके चार नान्दीमुख देवता कहे गये हैं है। पारंगत तथा बुद्धिपानोमें क्षेष्ठ आचार्चकी मातामहात्रक झादुपे मातामह, प्रमातामह शरणमें जाय। उत्तम बुद्धिसे युक्त एवं चतुर और वृद्ध-प्रमातामह—ये तीन नान्दीमुख साधक आनार्यके समीप जाकर विधिपूर्वक देवता सपत्नीक वताये गये हैं। प्रत्येक श्राद्धमें दण्ड-प्रणाम आदिके द्वारा ज्हें वसपूर्वक हो-हो ब्राह्मण करके जितने ब्राह्मण आवश्यक संतुष्ट करे । फिर गुरुकी आज़ा ले वह बारह हो, उनको आमन्तित करे और सार्थ वसपूर्वक दिनोतक केवल दूध पीकर रहे। तदनत्तर आचपन करके पवित्र हो उन ब्राह्मणोंके पैर शुक्रपक्षकी चतुर्थी या दशमीको प्रातःकाल धोये। उस समय इस प्रकार कहे—'जो समस्त विधिवत् सानकः भुद्धांत्रत हुआ विद्वान् सम्पत्तिकी प्राप्तिये कारण, आयी हुई साधक नित्य-कर्म करके गुरुको बुलाकर आपत्तिक समूहको नष्ट करनेके लिये धूमकेतु शास्त्रोक्त विधिसे नान्दीबाद करे। (अप्रि) क्य तथा अपार संसारसागरसे पार नान्दीशान्त्रमें विश्वेदेवोंकी संज्ञा सन्य और वसु लगानेके लिये सेतुके समान हैं, वे ब्राह्मणींकी बतायी गर्थी है। प्रथम देवभाद्धमें नान्द्रीपुख- चरणपुरित्यों पूछे पवित्र करें। जो आपत्तिरूपी देवता बहा, विष्णु और महेदा कहे गये हैं। घने अन्यकारको दूर करनेके लिये सूर्य, दूसरे ऋषिश्राद्धमें उन्हें अग्रर्थि, देवर्षि तथा अभीष्ट अर्थको देनेके लिये कामधेनु तथा राजर्षि कहा गया है। तीसरे दिला श्राद्ध्यें समल तीव्येकि जलसे पवित्र मूर्तियाँ हैं, वे

एसा कह पृथ्वीयर हण्डकी भौति पड़कर साहाङ्क प्रणाम करे। तत्पक्षात् पूर्वाभिमुख भूत-आद्भा पाँच महाभूत, नेत्र आदि स्थारह बैठकर भगवान् शंकरके युगल चरणारविन्दी-इन्द्रिय-समृह तथा जरायुत आहि चतुर्विध का चिनान करते हुए दुइतापूर्वक आसन प्राणिसमुदाय नान्दीमुख माने गये हैं। छठे प्रहण करें। हाथमें पवित्री रहे शुक्र हो पितृश्राद्धमें पिता, पितायह और नृतन दशोपबीत बारणकर तीन बार प्राणायाम प्रपितामह—ये तीन नान्दीमुख-देवता है। करें। तदनका तिथि आदिका स्मरण करके सातवे मातृआद्भपे पाता, पितामही और इस तरह संकल्प करे—'मेरे संन्यासका प्रपितापद्यी—इन तीनोको नान्दीपुरा-देवता अङ्गभूत जो पहले विश्वेदेवका पूजन, फिर

( 1 1 4 1 1 55 1 XX XP)

<sup>•</sup> सरक, सरदन, करतन और फाकुमर ।

<sup>े</sup> पर्यासभार आदिने अन्यवादां में तीन ही जारीपुत्त कडे हैं—अना, विशा और विकास ।

<sup>‡</sup> समातः संकत्मारास्त्रिकः, अर्गुक्षसम्बद्धान्यकृतिस्यः । जनसम्बद्धान्यकः प्रमु स्रो अस्त्रमादेशयः । आपदाःभानमञ्जयपन्तः भवेदिकवर्षित्यसम्भिनः । सम्बन्धियोज्यस्थिते । अस् मे महरापद्येस्यः ॥

मातामहश्राद्ध है, उसे आपलोगोंकी आज़ा लेकर में पार्वणकी विधिसे सम्पन्न करूँगा।' ऐसा संकल्प करके आसनके लिये दक्षिण दिशासे आरम्प करके उत्तरोत्तर कशोंका त्याग करे। तत्पश्चात् आखमन

करके खड़ा से वर्णक्रमका आरम्भ करे। अपने द्वाथमें पवित्री धारण करके दो ब्राह्मणांके हाथोंका स्पर्श करते हुए इस

प्रकार कहे-'विश्वेदेवार्थ भवन्ती वुणे।

भवद्वयां नान्दीशाद्धे क्षणः प्रसादनीयः। अर्थात 'हम विश्वेदेव आदके लिये

पाद्य निवेदन करे \* ।

आप दोनोंका वरण करते हैं। आप दोनों नान्दीश्राद्धमें अपना समय देनेकी कृपा करें।' इतना सभी आद्धीके ब्राह्मणोंके लिये करे । सर्वत्र ब्राह्मणसरणकी विधिका यही क्षम है।

इस प्रकार वरणका कार्य पूरा करके दस प्रपद्वलीका निर्माण करे । उत्तरसे आरम्भ करके दसों प्रचालोंका अक्षतसे पुजन करके उनमें क्रमण: ब्राह्मणोंको स्वापित करे। फिर उनके चरणोंपर भी अक्षत आदि बहाये। तहननार सम्बोधनपूर्वक विश्वेदेव आदि नामोंका उबारण करे और कुश, पुष्प, अक्षत एवं जलसे 'इदं वः पाद्यम्' कहकर

पैर क्षे ले और उत्तराभिमुख हो आचमन करके एक-एक श्राद्धके लिये जो दो-दो ब्राह्मण कल्पित हुए हैं, उन सबको आसनोंपर विठाये तथा यह कहे-

इस प्रकार पाद्य देकर स्वयं भी अपना

'विश्वेदेवस्वरूपस्य बाह्मणस्य इदमासनम् ।'---विश्वेदेवस्वरूप ब्राह्मणके लिये यह आसन समर्पित है, यह कह कुझासन दे स्वये भी हाबमें कुश लेकर आसनपर स्थित हो जाय।

इसके बाद कहे—'अस्मितान्दीम्सक्षात्रे विशेदेवार्थे भनदर्श क्षणः क्रियताम्-इस नान्दीमुख झाद्धपे विश्वेदेवके रिव्ये आप

'प्राप्ता भवनी-आप दोनो प्रहण करें।' ऐसा कहे । फिर ये दोनों श्रेष्ठ ब्राह्मण इस प्रकार उत्तर दे 'प्राप्नवाच-हम दोनों प्रहण कोंगे।' इसके बाद यजमान उन श्रेष्ट ब्रह्मणोंसे प्रार्थना करे—'मेर मनोरधकी पूर्ति हो, संकल्पको सिद्धि हो —इसके लिये

आप अनुप्रह करें।

दोनों क्षण (समय प्रदान) करें।' तदननार

तत्पञ्चात् (पद्धतिके अनुसार अर्घ्य दे, पूजन कर) शुद्ध केलेके पत्ते आदि थोये हुए पाजोंमें परिपक्त अन्न आदि भोज्य पदार्थीको परीसकर पृथक्-पृथक् कुदा बिछाकर और ख्यं वहाँ जल छिड़ककर प्रत्येक पात्रपर आदरपूर्वक दोनों हाथ लगा 'पृथिवी ते

प्रथम मण्डलमें दो विश्वतियोंके लिये, निर आत मण्डलीमें क्रमका देखदि आत आद्धोंके अधिकारियोंके स्तिये तथा दसवे मायालगे रापलीक मतानाह आदिके किये पाद आरेण करने चाहिये । अर्पण-कायका प्रयोग इस पकार है-

३% सरवस्तंत्रका विश्वेदेवाः कन्दोमुकाः पूर्णकः २४. इदं यः कवं पदाक्तेकतं प्रदेशकतं बुद्धिः ॥ १ ॥ ९७ अस्थिकाम्बदेशसः मन्दीकृतः पूर्णकः तः इदं कः वर्षः प्रदक्तोवनं पादप्रशासनं वृद्धिः॥२॥

<sup>35</sup> देवर्षिप्रदार्विक्षप्रवंथो नानीयुखाः पूर्युकः ता इदं कः यद्यं महत्ववेवन पारप्रशालनं वृद्धिः ॥ ३ ।

इसी प्रकार अन्य आञ्चेके दिये बाकाची उड़ा कर देती खरिये।

पात्रम्'\* इत्यादि मन्त्रका याठ करे। वहाँ मुक्तका जमकाध्यायसहित पाठ करे। पुरुष-स्थित हुए देवता आदिका चतुर्ध्यन्त उचारण सुक्तकी भी विधिवत् आवृत्ति करे । मनमें काके अक्षतसहित जल ले 'खाहा' बोलकर उनके लिये अन्न अर्पित करे और अन्तमे 'न मम' इस वाक्यका उचारण करे । र सर्वत्र--माता आदिके लिये भी अन्न-अर्पणकी यही विधि है।

अन्तमें इस प्रकार प्रार्थना करे-यत्पादपदासगरणाद् यस्य नामानपादपि। न्यूने कर्म भन्नेन पूर्ण तं लन्दे साम्बमीधरन ॥ 'जिनके चरणारविन्दोंके चिन्तन एवं नाम-जपसे न्यूनतापूर्ण अश्ववा अधूरा कर्म भी पूरा हो जाता है, उन साम्ब सदाजिब (उमामहेबर)की मैं कदना करता है।

इसका पाठ करके कहे—'बाह्यणी ! मेरे द्वारा किया हुआ यह नाग्टीमुख आद यथोक्तरूपसे परिपूर्ण हो, यह आप कहे। ऐसी प्रार्थनाके साथ उन श्रेष्ठ ब्राह्मणोको प्रसम्न करके उनका आशीर्वाद ले और अपने हाश्रमें लिया हुआ जल छोड़ दे । फिर पृथ्वीपर दण्डकी भारत गिरकर प्रणाम करे और उठकर ब्राह्मणीसे कहे-'यह अत्र अमृतस्य हो।' फिर उदारबेता साधक हाच जोड़ छोड़े। इस प्रकार अवनेजन दे पाँची स्थानींपर

भगवान् सदाशिषका ध्यान करते हए 'ईशानः लवंविद्यानामं इत्यादि पाँच मन्त्रोका जप करे । जब ब्राह्मणलोग भोजन कर चुके, तब रह-मुक्तका पाट समाप्रकर क्षमा-प्रार्थना-पूर्वक

उन ब्राह्मणोको पुनः 'अमृतापिधानमसि स्वाहा' यह मन्त्र पड़कर उत्तरापोशनके लिये जल दे। तदननर हाथ-पैर धो आचमन करके

पिण्डदानके त्थानपर जाय । यहाँ पूर्वाभिमुख

बैठकर मौनभाषसे तीन बार प्राणायाम करे । इसके बाद 'में 'नान्दीपुख' श्राद्धका अङ्गभूत पिण्डदान करूँगा' ऐसा संकल्प करके दक्षिणसे लेकर उत्तरकी ओर नौ रेखाएँ खींबे और उन रेलाओपर क्रमण: बारह-बारह पूर्वाप कुश विजाये । फिर दक्षिणकी ओरसे देवता आदिके पाँच 🕆 स्वानीपर चूपचाप अञ्चत और जल छोड़े। पितवर्गके तीनों ह स्थानोपर कपन्नः अक्षत, जल छोडकर नवें मातामहादिके स्थानपर भी मार्जन करे \$1

तत्पशात् 'आत्र पितरो मादयध्यम्' कडकर

देवादिके पाँचो स्वानॉपर क्रमज्ञ: अक्षत, जल

अत्यन्त प्रसम्रतापूर्वक प्रार्थना करे । श्रीस्द्र- प्रत्येकके लिये तीन-तीन पिण्ड दे = । (इसी

पधियों ते पात्रं और्यप्यानं आसगस्य मुस्तेऽमृदेऽभृतं जुलिम खाल' यह पूरा मन्त हैं।

<sup>:</sup> वाक्यकः प्रयोग इस प्रकार है ंॐ सल्लासुसंक्रकेणो विश्वेणो देवेणो नान्दीमुखेणः खाहा न मम' इत्यादि ।

<sup>:</sup> देव, ऋषि, दिव्य मनुष्य और मृत-इनके गाँच स्वान समझने चारिये।

<sup>§</sup> पिता आदि, माता आदि क्या आहम आदि — ये तीन स्वान हैं।

<sup>\$</sup> उस सम्य इस प्रकार कहें— 'शुर्वानां ब्रह्मानों नान्दीमृत्याः शुन्तानां निष्पायो नान्दीमृक्यः शुन्तानां महेश्वरा नान्दीमुखाः । यह प्रथम रेखापर मार्जन करते समय कहे । इस प्रकार अन्य रेखाओंपर भी कहता चले ।

<sup>\*</sup>गिण्डदान-याक्य इस प्रकार है—'ब्रह्मणे नन्दीमुलाय स्वह्म', 'विज्ञावे नान्दीमुलाय साह्न ।' इलादि ।

तरह क्षेष स्थानॉपर भी करे।) अपने होमद्रव्य और समिधा आदि लेकर समुद्र या गृह्यसुत्रमें बतायी हुई पद्धतिके अनुसार सभी क्दीके तटपर, पर्यंतपर, ज्ञिवालयमें, बनमें

इत्यादि

.........................

अबवा गोशालामें किसी उत्तम स्थानका

विचार करके वहाँ बैठ जाय और आचमन करके पहले मानसिक जप करे। फिर 'ॐ

नमो ब्रह्मणें इस मन्त्रका तीन बार जप करके 'अग्रिमीळे पुरोहितम्' इस मन्त्रका पाठ करे ।

देवानाम', 'एतस्य समाप्राथम्', 'ॐ इषे त्वोजें

ला वायवस्य', 'अञ्च आयाहि बीतये' तथा 'शं

नो देवी रानीप्रये' इत्यादिका पाठ करे।

तत्प्रधात 'म यरस तजभ न छ ग' 'पञ्च-संवत्तरमवन्', 'समाप्राणः समान्नातः', 'अथ

इसके बाद 'अथ महाव्रतम्'.

क्लोकका पुनः पाठ करके ब्राह्मणीको नमस्कारपूर्वक यथाज्ञाति दक्षिणा दे। फिर ब्रटियोंके लिये क्षमा-प्रार्थना करके देवता-पितरोंका विसर्जन करे। पिण्डोंका उतार्ग करके उन्हें गौओंको खानेके लिये दे दे अथवा जलमें द्वाल दें। तत्पञ्चात् पुण्याह-याचन करके खजनोंके साथ भोजन करे। दूसरे दिन प्रात:काल उठकर शुद्ध बुद्धिवाला साधक उपवासपूर्वक व्रत रखे। काँख और उपस्थके बालोंको छोड़कर शेष सभी बाल मेंडवा दे, परंतु शिखाके सात-आठ बाल अवस्य बचा ले। फिर स्नान करके बारे हुए वस पहिनकर शुद्ध हो दो बार आसमन करके मौन हो विधिवत जस्म धारण करे। पण्याहवाचन करके उससे

पिण्ड प्रथक-पृथक देने चाहिये। फिर

पितरोंके सादगुण्यके लिये जल-अक्षत

अर्पित करे। तत्पञ्चात् अपने हदयकमलमें सदा-शिवदेवका ध्यान करे और पूर्वीक

'यत्पादपचस्मरणात् '''''

शिक्षं प्रवश्यामि', 'वृद्धिरादेच्', 'अथातो यमीजशासा,' 'अथातो बहाजिशासा'— इन सबका पाठ करे । तदनन्तर यथासम्बद्ध वेट, पुराण आदिका स्वाध्याय करे । इसके बाद ॐ ब्रह्मणे नमः', 'ॐ इन्ह्राय नमः', 'ॐ सूर्याच नमः', '३३ सोमाय नमः', '३५ प्रजापतये नमः', '३५ आतमने नमः', '३५ अन्तराहमने नमः', 'ॐ ज्ञानाहाने नमः', 'ॐ परमालाने नमः' इत्यादि रूपसे ब्रह्मा आदि शब्दोंके आदियें 'ॐ' और अन्तमें 'नमः' अपने-आपका प्रोक्षण कर बाहर-भीतरसे लगाकर उनके चएर्ध्यन रूपका जप करे। शब हो होम, उच्य और आचार्यकी दक्षिणांके द्रव्यको छोड़कर होष सधी हता इसके बाद तीन मुट्टी सन् लेकर प्रणवके महेश्वरार्पण-बुद्धिसे ब्राह्मणों और विशेषतः उद्यारणपूर्वक तीन बार खाय और प्रणवसे शिवभक्तोंको बाँट दे। तदनत्तर गुरुस्पधारी ही दो बार आखमन करके नाधिका स्पर्श शियके लिये वस आदिकी दक्षिणा दे, करे। उस समय आगे बताये जानेवाले पृथ्वीपर दण्डवत् प्रणाम करके होरा, शब्दोंके आदिषे प्रणव और अन्तमें 'नमः कौपीन, सस्त्र तथा दण्ड आदि जो धोकर स्त्रहां जोड़फर उनका पवित्र किये गये हों, धारण करे । तदनन्तर यथा- 'ॐ आत्मने स्वाडा',

भारितभुकारने प्रत्येक देवताके लिये हो हो चिष्डका विधान किया है, अतः नी स्थानीके २७ देवताओं के लिये ५४ पिपट लोंगे।

'ॐ अन्तरात्मने नमः स्वाहा', 'ॐ बानावाने वाटकर पुनः दो बार आचमन करे। इसके नमः स्वाहा', 'ॐ परमावाने नमः स्वाहा', 'ॐ बाद मनको स्थिर करके सुस्थिर आसनपर प्रवापतये नमः स्वाहा' इति। तदनन्तर पृथक्- पूर्वाभिष्मुख बैठकर शास्त्रोक्त विधिसे तीन पृथक् प्रणवमन्तरो है। दूध-दही मिले हुए बार प्राणायाम करे। घीको (अथवा केवल जलको) तीन बार

(अध्याव १२)

संन्यासग्रहणकी शास्त्रीय विधि—गणपति-पूजन, होम, तत्त्व-शुद्धि, सावित्री-प्रवेश, सर्वसंन्यास और दण्ड-धारण आदिका प्रकार

स्कृत कहते हैं - बामदेव ! तदननार अपने अभीष्ट कार्यकी निर्विध पूर्तिके लिये मध्याह्रकालपे स्नान करके साधक अपने प्रार्थना करे। मनको चन्नमें रखते हुए गन्ध, पुष्प और तदननार अपने गृह्यसूत्रमें बतायी अक्षत आदि पूजा-द्रव्योको ले आये और हुई विधिके अनुसार औपासनामिष नैर्जात्यकोणमें देवपुजित विव्रराज गणेशकी आज्यभागात्र। हथन करके अग्निदेवता-पूजा करे। 'गणानां त्या' इत्यादि मनासे सम्बन्धी यश्चविषयक स्थालीपाक होम करना विधिपुर्वक गणेशाजीका आबाहन करे। चाहिये। इसके बाद 'मृः स्वाहा' आवाहनके पक्षात् उनके खरूपका इस इस मन्त्रसे पूर्णाहित होम करके प्रकार ध्यान करना चाहिये। उनकी हवनका कार्य समाप्त करे। तत्पशात अहुकान्ति लाल है, प्रशीर विद्याल है। सब आलम्परहित हो अपराह्मकालतक गायत्री-प्रकारके आधूषण उनकी शोधा बढ़ा रहे हैं। धन्तका जप करता रहे। तदनजर स्नान उन्होंने अपने कर-कमलोमें क्रमहा: पाल, करके सार्वकालकी संध्योपासना तथा अहुदा, अक्षपाला तथा वर नामक मुद्राएँ सार्धकालिक उपासनासम्बन्धी नित्यहोष धारण कर रखी है। इस प्रकार आवाहन आदि करके मौन हो गुरुकी आज्ञा और ध्यान करनेके पश्चात राष्ट्रस्त्र ले वह प्रकार्य। फिर अग्रिमें समिधा, सह गजाननकी पूजा करके सीर, पूजा, और धोकी रुद्रमुक्तसे और सद्योजातादि नारियरु और गुड़ आदिका उत्तम नैयेष्ठ पाँच मन्त्रोसे पृथक-पृथक आहति निवेदन करे। तरपशात ताम्बूल आदि दे दे। अग्रिमे उपासहित पहेश्वरकी भावना उन्हें संतुष्ट करके नयस्कार करें और करें और गौरीदेवीका खिलान करते हुए

धर्मीसन्धुकरने इसके लिये तीन मण लिखे हैं। प्रथम बार बाटकर कहे 'त्रिकृदीम', द्वितीय सार 'प्रवृद्धीम' और तृतीय बार 'विकृदीय'।

<sup>ं</sup> कुरस्कव्यक्रिके अनसर आंडमें के का अब्बुनिकें दी कार्त हैं, उनमें प्रथम दो को 'आधार' और अस्तिम दोको 'आज्यपाम' कहते हैं। प्रक्षपति और इन्द्रके उदेश्यमें 'आधार' तथा आँड और सोमके उदेश्यमें 'अञ्चर्षाम' दिया जाता है।

'गौरीर्मिमाय \* इस मन्त्रसे एक सी आठ बार 'प्रापाय खाहा' इत्यादि पाँच यन्त्रोद्वारा होम करके 'अपने लिएकुते खाडा' इस घुतसहित चरुकी आहुति दे। इसके बाद मन्त्रसे एक बार आहति दे।

विद्वान् पुरुष अग्निसे उत्तरमें एक आसनपर ईज्ञानादि पाँच मन्त्रोका जप करे। महेशादि बैठे, जिसमें नीचे कुता, उसके ऊपर चतुर्व्युह मन्त्रोंका भी पाठ करे। इस प्रकार

ब्राह्ममुहर्त आनेतक गायत्रीका जप करता तरह जो आग्निमुख आदि कर्मतन्त्रको रहे । इसके बाद स्थान करे । जो जलसे स्थान अवर्तित किया गया है, उसका निर्वाह करके करनेमें असमर्थ हो, वह भागते ही विराता होय करें। छब्बीस तत्वरूप इस विधिपूर्वक बान करे फिर उस अधिपर ही. हरीरचे छिपे हुए तत्व-समुदायकी सुद्धिके वह प्रकाकर उसे धीसे तर करे। उसे लिये विस्ता होय करना चाहिये। उतारकर अग्रिसे उत्तर दिशामें कुशपर रखे । अस समय यह कहे कि 'मेरे शरीरमें जो

व्याहति-यन्त्र, रुद्रमुक्त तथा सद्योजातादि प्रसङ्घर्ये आत्यतत्त्वकी शुद्धिके लिये पाँच मन्तीका जप करे और इनके द्वारा आरूपकेतुक मन्तीका पाठ करते हुए पृथ्वी एक-एक आहति भी दे। चिलको भगवान् अरादि तस्त्रसे लेकर पुरुषतस्वपर्यन क्रमशः शिवके चरणारविन्द्रमें लगाकर प्रजापति, सभी तत्वोंकी सुद्धिके नियन पुरापुक्त इन्द्र, विश्वेदेय और ब्रह्माके लिये भी चरुका होम करे तथा शिवके चरणारियन्दी-एक-एक आहुति दे। इन सबके नामके का चिन्तन करते हुए मौन रहे। पृथ्वी, आदियों 🕉 और अन्तमें 'तमः स्वाहा' जल, तेन, वायु और आकाश ये जोड़कर चतुर्ध्वन उद्यारण करे पृथ्विच्यादिपञ्चक कहलाते हैं। शब्द, स्पर्श,

'अप्रये स्विष्टकृते स्वाहा' बोलकर एक इस प्रकार तन्त्रसे हवन करनेके प्रज्ञात् आहुति और दे। तदनन्तर फिर रुद्रसूक्त तथा

मृगचर्म और उसके कपर वस विद्या हुआ तन्त्र-होम करके अपनी गृह्यशासामें बतायी हो । ऐसे सुखद आसनपर बैठकर मीन- हुई पद्धतिके अनुसार उन-उन देवताओंके भावसे सुस्थिरचित्र हो जागरणपूर्वक उद्देश्यसे बुद्धिमान् पुरुष साङ्ग होम करे । इस

पुनः घीसे चरुको पिक्षित करे । इसके बाद ये तत्व हैं, इन सककी शुद्धि हो ।' उस

(यथा-ॐ प्रजापतये नमः स्वाहा- स्वाप, रस और गन्य-वे दावदादि पश्चक हैं। इत्यादि) । तत्पशात् युण्याहवाचन कतकर याक, पाणि, पाद, पायु तथा उपस्थ-ये 'अप्रये खाडा' इस पन्त्रसे अधिके पुखर्मे वागादिपञ्चक हैं। ब्रोत्र, नेत्र, नासिका, आहति देनेतकका कार्य सम्पन्न करे। फिर रसना, और स्वक-ये ओपादिपशक है।

पूरा मन्त्र इस प्रकार है—गीरोर्मियाय मिल्लानि तकायेक्यदो द्विपदी सा चतुष्पदी । आग्रपदी नश्रपदी बपुष्री सहस्रक्षात्रा परमे जोमन् लाहा। (ज्योद के १ स् १६५।४१)

<sup>े</sup> सरवश्रद्भिके लिये पुकरू-गुवरू बाक्य खेलना करनी चहिये, जैसे मुखी आदिके लिये— 'पश्चिम्यापस्तेजो वागुराकाको मे कृष्यदा ज्योतिको विस्त्रा विपापमा भूयस्य हेराहा' एतना योलकर समिधा, 'यस और आज्यको चालीस-बालीस आहतियाँ दे । इसी तरह सभी तत्वीक नाम तेवार साका-बीजना करे ।

হাত্তি

करो।

शिर, पार्श्व, पृष्ठ और उदर—ये चार हैं। तत्त्वसमूह है, उसमेंसे प्रत्येकको क्रमशः

284

इन्हींमें जङ्गाको भी जोड़ ले। फिर त्यक् अपने-अपने कारणमें लीन करते हुए उसकी आदि सात धातुएँ हैं। प्राण, अपान आदि

पाँस वायुओंको प्राणादिपञ्चक कहा गया

है। अन्नमवादि पाँचों कोशांको कोशपञ्चक कहते हैं। (उनके नाम इस प्रकार हैं-

अञ्जयस्, प्राणमय, मनोमय, विज्ञानमय और आनन्द्रमय ।) इनके सिवा मन, चित्त,

चृद्धि, अहंकार, ख्याति, संकल्प, गुण, प्रकृति और पुरुष हैं। घोक्तापनको प्राप्त हर् पुरुषके लिये भोगकालमें जो पाँच अन्तरह साधन है, उन्हें तत्त्वपञ्चक कहा गया है। उनके नाम ये हैं---नियति, काल, राग,

विद्या और कला। ये पाँचों मायासे उत्पन्न हैं। 'मायां तु प्रकृति कियात'। इस श्रतिमें प्रकृति ही माथा कही गयी है। उसीमें ये तत्त्व उत्पन्न हुए हैं, इसमें संदाय नहीं है । कारूका स्वभाव ही 'नियति' है, ऐसा सुनिका कचन है। ये नियति आदि जो पाँच तत्त्व हैं, इन्हींको

जाननेवाला विद्वान् भी मुद्द ही कहा गया है। नियति प्रकृतिसे नीचे है और यह पुरुष उप प्र यन्तु मरुतः सुदानव हन्द्र प्राशुभेवाः स प्रकृतिसे ऊपर है। जैसे काँगुकी एक ही आँस उसके दोनों गोलकोंमें पूमती रहती है,

'पञ्चकञ्चक' कहते हैं। इन पाँच तत्त्वांको न

उसी प्रकार पुरुष प्रकृति और नियति दोनोंके पास रहता है। यह विद्यातस्य कहा गया है।

यह शिवतत्त्व ही प्रतिपादित हुआ है। आचार्यको सुवर्ण आदिसे सम्पन्न समुचित मुनीश्वर ! पृथ्वीसे लेकर शिवपर्यन्त जो दक्षिणा दे।

३ वागादिपञ्चक, २ शब्दादिपश्चक, ४ श्रोत्रादिपञ्चक. ५ शिरादिपञ्चक, ६ त्वगादिधातुसप्तकः ७ प्राणादिपश्चकः ८ अन्नमचादिकोशपञ्चक, १ मन आदि

१ पृथिव्यादिपञ्चक,

पुरुषान तत्त्व. १० नियत्यादि तत्त्वपञ्चक (अथवा पञ्चकञ्चक) और ११ शिवतस्व-पञ्चक-ये ग्यारह वर्ग हैं; इन एकादशवर्ग-सम्बन्धी मन्त्रोंके अन्तमें 'परस्मै ज्ञिवज्योतिषे इदं न मम' इस वाक्यका उद्यारण करे "।

इसके द्वारा अपने उद्देश्यका त्याग बतावा गया है। इसके बाद 'विविद्या' तथा 'कपेरिक' सम्बन्धी मन्त्रीके अन्तर्म अर्थात् 'विविद्याये खाहा', 'कपाँखाय खाहा' इनके अन्तमें

खलत्यागके लिये 'व्यापकाय परमात्मने शिकन्योतिषे विश्वभूतधसनोत्सकाय परस्मै देवाय इट न मम' इसका उत्तारण करे। तत्पश्चात् 'डितिष्ठ ब्रह्मणस्पते देवयन्तरत्वेमहे।

जां इस पन्तके अन्तपे 'विश्वरूपाय पुरुषाय

ॐ स्वाहा' बोलकर स्वत्वस्थागके लिये 'लेकवयव्यापिने परमात्मने शिवायेदं न मम' का उद्यारण करे । तदनन्तर अपनी शाखायें शुद्ध विद्या, महेश्वर, सदाशिय, शक्ति और बतायी हुई विधिसे पहले तन्त्रकर्मका शिय-इन पाँचोंको शिवतत्त्व कहते हैं। सम्यादन करके एतमिश्रित चरुका प्राञ्जन ब्रह्मन् ! 'प्रज्ञानं ब्रह्म' इस अतिके वाक्यसे एवं आजमन करनेके पश्चात् पुरोधा

यथा—'पृथिव्यादिपञ्चकं में भूष्यतां ज्योतिकं विस्ता विचापमा भूषास्'्वाहा—पृथिव्यादिपञ्चकाय परस्म दिवान्योतिने इदं न मम ।"

कालिक उपासनासम्बन्धी नित्य होम करे । स्वार्लापाक होम करके उसमें अपना सब इसके बाद मनुष्य 'से मा सिञ्चलु मरुतः' इस कुछ दान कर दे। पूर्वोक्तरूपसे अग्निका मन्तका जप करे ।\* तत्पश्चात्—'या ते अमे आत्मामें आरोप करके ब्राह्मण घरसे निकल यज्ञिया तनुस्तयेह्यारोहात्पात्पानम् 🕆 इत्यादि जाच । मुनोश्वर ! फिर वह साधक

फिर ब्रह्माका विसर्जन करके प्रात:- 'प्राजापत्येष्टि' ६ करे तथा वेदोक्त वैश्वानर

पन्तोंसे हाथको अप्रिमें तपाकर उस निप्राद्वितरूपसे 'सावित्रीप्रवेश' करे-अप्रिको अद्वैतथाम-स्वस्थ्य अपने आत्मार्चे 🕉 भूः सावित्री प्रवेदायामि, 🕉

प्रचेश करे। वहाँ प्रसम्रतापूर्वक मनको ॐ भूर्गवः त्यः सावित्रीं प्रवेशयापि, तत्सवित्-

करे। 🕏

जो अग्निहोत्री हो, वह स्थापित अग्निमें

आरोपित करे। तदनन्तर प्रातःकालकी तत्मिनतुर्वरिण्यम्, ॐ भूवः संध्योपासना करके सूर्योपस्थानके पश्चाम् प्रवेशयामि ५ भगो देवाय घीपहि, ॐ स्वः जलाशयमें जाकर नाभितक जलके भीतर सावित्री प्रवेशयामि, धियो यो नः प्रचोदयात,

स्थिरका उत्पक्तापूर्वक घेटमच्चोंका जब वरिष्यं मर्गो देवस्य धोमहि धियो यो गः प्रचोदयात् । —इन वाक्योका प्रेमपूर्वक उदारण

ग्रजपात्रीको जला दे। याँदे पात्र तैयस धातके हो तो उन्हें आयार्यको दे दें। पूरा गन्त और उसका अर्थ इस प्रकार है-रों मा सिखन्। नरुतः समिन्द्रः से पुरस्थतिः । से भावपद्भिः सिक्षत्वादुषा म बनेन च बलेन चायुध्नन करोत् मा ।

• पर्मोसन्पुकारने कहा है कि 'से मा सिक्कल महतः' इस गन्तरी अधिका उपरक्षान करके उसमें काष्ट्रमय

अर्थात् मरदण, इन्द्र, बृहरगति तथा अग्नि—ये सन्तै देवता गुद्धपर कल्याणकी वर्षी करे । ये आग्नितंत्र मुझे आयु, जानरूपी पन तथा साधरकी प्रक्रिसे सम्पन्न करें। साथ ही मुझको दीर्घनीवी भी बनायें।

१ पूरे मन और अर्थ यो है-

या ते अग्रे यक्षिया तनुस्तरोडकरोडलपानम् । अच्छा बन्त्रीने कृष्ण्यसस्ये नयी पुरुषि ॥ वज्ञो भूत्व वज्ञमारहेट त्वां योगिम्। जातनेदो भूत आजायमानः सहाय एहि॥

'हे अभिदेव ! जो तुम्हारा यशिय (यशोमें प्रकट होनेनास्त्र) लक्ष्य है. उसी स्वरूपसे तुम यहाँ प्रभारो और मेरे लिये बहुत-से मनुष्यीपयोगी विद्वाद धन (साधन-सम्पत्ति) की सृष्टि करते हुए आलारूपसे मेरे आभामें विराजमान हो जाओ । तुम बजरूप होकर अपने कल्पारूप बढ़ारे पहुँच जाओ । हे जातवेदा ! तुम

पथियोसे उत्पन्न होकर आपने धामके स्थव यहाँ पशारो । । वहाँ जल लेकर उसे 'आहा: शिक्षानः' इस मुक्तमे अधिमन्तित करके 'सर्वाध्यो देवताध्यः साहा'

ऐसा कहकर छोड़ दे। पिर संन्यासका सकारप के तीन बार जलाज़ांछ दे। उसके मन्त इस प्रकार है— ॐ एव ह वा अग्निः सूर्यः प्राणे गच्छ जाहा ॥ १ ॥ ॐ स्ताम योगि गच्छ स्वाहा ॥ २ ॥ ॐ आपो वै गच्छ स्याहा ॥ ३ ॥ (धर्गीरान्ध्)

५ 'यदिष्टं थस पूर्व यक्तप्रधानापदि प्रजापनी तन्मनसि जुलेगि । विगुक्तेऽहं देवीकल्पिश्वत्स्वाहा' ऐसा कर थीकी आहाँते दे-'इट प्रजापतये न मम' कहकर त्याग करे। यही प्राजापत्येष्टि है।

६ वर्ष्यसम्भूमें 'प्रविकामि' पात है।

६२० • मॅकिन दिख्युतः •

करे और चित्तको चञ्चल न होने दे। गायत्रीका जप करे। गायत्री च्याहतियोंसे शंकरके आधे शरीरमें बास करनेवाली हैं। ही लवको प्राप्त होती है। प्रणय सम्पूर्ण इनके पाँच मुख और दस भुजाएँ हैं। ये पंतह वेदोका आदि है। वह शिवका वाचक, नेत्रोंसे प्रकाशित होती है। नृतन रूपमय यन्त्रोंका राजाधिराज, महाबीजस्वरूप और मस्तकको विभूषित करती है। इनको कहा गया है; क्योंकि वाच्य और वाचकमें अङ्गकान्ति शुद्ध स्कटिक पणिके समान अधिक भेद नहीं होता। इसी महामन्त्रको जञ्चल है। ये शुभलक्षणा देवी अपने दस काशीमें शरीर-त्याग करनेवाले जीयोंके हाथोंमें दस प्रकारके आयुव बारण करती. मरणकालमें उन्हें सुनाकर भगवान शिव है। हार, केयूर (बाजुबंद), कहे, करधनी चरम मोक्ष प्रदान करते है। इसलिये श्रेष्ठ और नूपुर आदि आभूषणोंसे उनके अङ्ग यति अपने इदयकपत्रके पध्यमें विराजमान

करते हैं। ये सर्वव्यापिनी दिश्या महादिश्य- ज्यासना करते हैं। देशकी मनोहारिणी धर्मपत्नी है। सप्पूर्ण जगत्की माता, तीनो स्प्रेकोकी जननी, प्रणयमे लय करके 'आई वृक्षस्य रेरिया' \* इन त्रिगुणमधी, निर्मुणा तथा अजन्या है। इस अनुवाकका जय करे। तत्यशास् 'पञ्छन्द प्रकार गायत्रीदेवीके खळपका चिन्तन करते

हए शुद्ध-बुद्धिवाला पुरुष ब्राह्मणस्य आदि

प्रदान करनेवाली अजन्या आदि देवी त्रिपहा

 जहं वृक्षस्य रेरिया। क्रीतिः पृष्ठं शिरोशंव । ऊर्ध्वयवियो व्यक्तिय स्वयुत्तवस्य । इवियो सवर्वसम् । सुमेथा अमृतीदातः । इति विसङ्कोनेयनुस्थनम् । (वैतियोगः १ । १० । १)

में संसारवृक्षका उच्छेद करनेवाला है, मेरी कोर्ति पर्वडके जिल्लाको भारत उनत है; अनोत्पादक शांकिसे युक्त सूर्यमें जैसे उत्तम अमृत है, उसी प्रकार में भी अतिहान पश्चिम कागृतस्थरूप हूँ तथा में प्रकाशयुक्त धनका भण्डार हैं, परमञ्ज्ञाय अनुससे अधिकत तथा केंद्र बुद्धियाता है—इस प्रकार यह विश्वद्ध ऋषिका अनुपद्ध किया एका वैदिक प्रवचन है।

ः यञ्छन्दसामृषयो विश्वकारः । क्रन्टोच्योञ्जानृतासान्त्रमृतः । स मेन्द्रो मेखया स्कृपोतुः । अमृतस्य देव चारणो भूपासम् । अमेर मे विश्ववेणम् : निष्ठा से मधुनतन्त्र । कर्णाच्या भूति विश्ववस्य । बद्धाणः केशोऽसि मेशवस पिहितः सूर्व में गोपाय ।

उस समय गायत्रीका इस प्रकार ध्यान उत्पन्न हुई है और उन्होंमें लीन होती हैं। करे — ये भगवती गायत्री साक्षात् भगवान् व्याहतियाँ प्रणवसे प्रकट हुई हैं और प्रणवमें

किरीटसे जगमगाती हुई चन्द्रलेखा इनके श्रेष्ठ मन्त्र है। शिव प्रणव है और प्रणव शिव

विभूषित है। इन्होंने दिव्य यस भारण का एकाक्षर प्रणवरूप पत्म कारण शिसदेवकी रसा है। इनके सभी आधुषण स्वनिर्मित ज्यासना करते हैं। दूसरे मुमुशु, धीर एवं हैं। विष्णु, ब्रह्मा, देवता, ऋषि तथा विरक्त खेकिक पुरुष भी पनसे विषयोका

गन्धवंराज और पनुष्य ही सदा इनका सेवन परित्याग करके प्रणवस्त्य परम दिवस्त्री इस प्रकार गावत्रीका विवयावक

> राम्यभः' (तेतिरीयः १।४।१)—इस अनुवाकको आरष्यमे सेकर ...... श्रुत

> में गोपान' † तक पड़कर कहे — 'दारैक्गायाध

वित्तेषणायाञ्च लोकैषणायाञ्च व्यक्तितोऽहम् कहकर तीन बार जलको अधिमस्तित करके अर्थात् 'मैं खीकी कामना, धनको कामना उसका आजपन करे। फिर जलाशयके और लोकोंमें ख्यातिकी कामनासे क्या उठ गया है।' पूर्ने ! इस वाक्यका मन्द्र, पध्यम और उचानरसे कमदाः तीन बार उचारण करे । तत्पश्चात् सृष्टि, स्थिति और लयके क्रमसे पहले प्रणवमन्तका उद्धार करके फिर क्रमझः इन वाक्योंका उनारण करें — 'ॐ ध्: सन्यक्तं मवा', '३३ भृतः संन्यसं मया', '३३ सूव संनास्ते मया , '३% भूमीय: स्वः संन्याने मया' \* इन वाक्योंका पन्द, पव्यप और उन्नावरसे इद्यमें सदाशिकका ध्यान करते हुए सावधान

सर्वभूतेष्यो मतः स्वाहा' (भेरी ओर्सा स्त्य प्राणियोंको अचयदान दिवा गया)—ऐसा गोपायीन: सला पोउसीन्द्रस्य बलोऽसि गार्त्राः कहते हुए पूर्व दिज्ञामें एक अञ्चलि करु रहेकर । इर्ज में भग्न यत्याचे तक्षिकारव' +--इस मन्त्रका छोड़े। इसके बाद शिलाके शेष बालांको उधारण करते हुए दण्डकी प्रार्थना करके इसे हाथसे उलाइ डाले और वज्ञोपवीतको हाख्ये ले। (तस्पश्चात् प्रकाब या गायत्रीका निकालकर जलके साथ हाथमें है इस प्रकार उतारण करके कमण्डल प्रहण करें।) कहे-'ॐ भः समुद्रं गच्छ स्वाहा' यो कहकर उसका जलमें ही होम कर है। फिर 'ॐ पु: का चिन्तन करते हुए गुरुके निकट जा वह संन्यस्तं गया', '७३ भवः संन्यस्तं मचा', '३३ तीन बार पृथ्वीमें त्येटकर दण्डवत् प्रणाम सूथः संन्यालं मया —इस प्रकार शीन बार करे । इस समय वह अपने मनको पूर्णतया

अपने शरीरको डककर दो बार आचपन कर ले तब आचार्च शिष्यसे क्ले-'इन्द्रस्य विनामे उद्यारण करे । तदननार 'अध्ये वजीऽसि यह मना बोलकर दण्ड प्रहण करो । तब वह इस मन्त्रको पद्दे और सता गा

तद्वन्तर घगवान् दिवके वरणारविन्द-

किनारे आकर वस्त्र और कटिसुत्रको भूमिपर त्याग दे तथा उत्तर या पूर्वकी ओर मुँह करके

मात पदसे कछ अधिक चले । कछ दर जानेपर

आचार्य उससे कहे, 'ठहरो, ठहरो भगवन ! लोक-व्यवहारके लिये कौपीन और दण्ड

स्तीकार करो ।' यो कह आधार्य अपने हाधसे

ही उसे कटिसंत्र और कौपीन देकर गेरुआ वसा

थी अर्पित करे । तत्पश्चात् संन्यामी जब उससे

<sup>&#</sup>x27;जो मेटोमें सर्वप्रेष्ट हैं, कांस्प्य है और अमतस्वरूप वेटोसे प्रधानकर्षों प्रसट हुआ है, यह सकत स्वामी परमेश्वर मुझे धारणायुक्त जुद्धिसे सम्बन्न करे.। हे देख ! मैं आपन्ते कुम्बसे अपुतामय परमाञ्चाको अपने हृदयमें धारण गरनेवास बन जारू । येथ धरीर विदेश पुन्तीस —सब प्रकारसे रोगरहित हो और मेरी विद्धा अतिसाय मभुमतो (मसुरपापिणी) हो जाय । पै दोनों कानोद्वारा अधिक सुनता रहें । (है प्रणव ( तू) लेकिक सुद्धिसे राकी हुई परमातकको निधि है। तु मेरे सुनै हुए उन्हें शको रखा कर।

मैंने भूलोकका संन्यास (पूर्णतः स्थाप) बढ दिख । मैंने भूवः (अन्तरिक्ष) लोकाव परित्याग कर दिया तथा मैंने सर्गलेकक भी सर्वया लाग कर दिया। मैंने भूलोंक, ऋगलीक और सर्गलोक—इन तीनेंको भलोभाति स्वाग दिया ।

<sup>)</sup> है दण्ड ! तुम मेंरे सन्तर (सहस्मा) के, वेदी रक्त करें ) मेंर ओज (प्रान्डरिंट)को रक्षा करें : तुम वर्त मेरे सक्त हो, जो इन्द्रके हाथमें वहके रूपमें अने हो । तुनरे हो वकरणसे आपात करके वकसरका संहार किया है। तुम मेरे लिये कल्यापामय बनो। मुहामै जो पाप हो, उसका निकरण करे।

संक्षित्र शिवपता ।

627 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

संयपमें रखे । फिर घीरेसे उठकर प्रेमपूर्वक प्रणवके अर्थका भी बोध कराये । श्रेष्ठ गुरुको अपने गुरुकी ओर देखते हुए हाथ जोड़ उनके जाहिये कि वह प्रणयके छ: प्रकारके अर्थका चरणोंके सभीप खड़ा हो जाय। संन्यास- ज्ञान कराते हुए उसके बारह मेदोंका उपदेश दीक्षा-विषयक कर्म आरम्भ होनेक पहले ही दे। तत्पश्चात् दिख्य दण्डकी भाँति पृथ्वीपर श्रुद्ध गोवर लेकर औवले बराबर उसके गोले पड़कर गुरुको साष्ट्राङ्ग प्रणाप करे और सदा बना ले और सुर्वकी किरणोंसे ही उन्हें उनके अधीन रहे, उनकी आज्ञाके बिना दूसरा

सुखाये। फिर होम आरम्भ होनेपर उन कोई कार्य न करे। गुरुकी आज्ञासे विषय गोलोंको होपाप्रिके बीचमें हाल दे। होम वेदात्तके तात्वर्षके अनुसार समुण-निर्गुण-समाप्त होनेपर इन सबको संबह करके भेदसे जिबके ज्ञानमें तत्पर रहे। गुरू अपने सुरक्षित रखे । तदन्तर दण्डधारणके पञ्चात् उसी शिष्यके द्वारा अवण, मनन और गुरु विरजाग्रिजनित उस सेत भागको लेकर निदिध्यासनपूर्वक जपके अन्तर्गे प्रातःकालिक उसीको दिष्यके अञ्चामें लगाये अयवा उसे आदि निवमीका अनुहान करवाये। लगानेकी आज्ञा दें। उसका क्रम इस प्रकार केलास्त्रसार नामक मण्डलमें क्षित्रके द्वारा है। '3> अग्रिरित भ्रम बायुरित भ्रम जरुमिति। प्रतिपादित मार्गके अनुसार शिष्य वहीं रहकर भस्म स्थलमिति भस्न व्योभेति भस्म सर्व है वा क्षित्वपूजन करे । यदि गुरुके आदेशके अनुसार इदं भाग मन एतानि चशु वि' इस मन्त्रसे वह प्रतिदिन वहीं रहकर महुलमय देवता भागको अभिमन्तित करे । तदनन्तर ईशानादि शिषकी पुत्रा करनेमें असपर्ध हो तो उनसे पाँच मणोद्वारा उस भएमका क्षित्र्यके अङ्गोले अर्धालहित एकटिकमय शिवतिहा प्रहण कर स्पर्श कराकर उसे मस्तकसे रेकर पैरोतक ले और कही भी रहकर नित्य उसका पूजन सर्वाद्भमें लगानेके लिये है है। जिष्य उस किया करें। वह गुरुके निकट अपथ लाते हुए भागको विधिपूर्वक हाथमें लेकर इस तरह प्रतिज्ञा करे—'मेरे प्राण चले आर्थ, 'त्र्यायुष्म<sub>े</sub> <sup>क</sup>' तथा 'त्र्यन्तकम्- १' इन दोनों यह अच्छा है। मेरा सिर काट लिया जाब, यह मन्त्रोंको तीन-तीन बार पड़ते हुए हरहाट आदि भी अच्छा है: परंतु मैं भगवान् त्रिलोचनकी अञ्जोमें क्रमशः त्रिपुण्ड बारण करे । पूजा किये विना कदापि भोजन नहीं कर तत्पश्चात् श्रेष्ठ शिष्य अपने इदय- सकता ।' ऐसा कहकर सुदृढ़ वित्तवाला शिष्य कमलमें विराजभाव उमासदित भगवान मनमें ज़िबकी भक्ति लिये गुरुके निकट तीन शंकरका भक्तियुक्त चित्तमे व्यान करे । फिर बार शपथ साथ और तथीसे मनमें उत्साह गुरु जिष्यके मसकपर हात्र रलकर उसके रलकर उत्तम भक्तिभावसे पञ्चायरण-दाहिने कानमें ऋषि, छन्द और देवतासहित पूजनकी पद्धतिके अनुसार प्रतिदिन प्रणवका उपदेश करे । इसके बाद कृपा करके महादेवजीकी पूजा करे । (अध्याय १३)

श्रापुरं अन्दर्भे कद्रथास्य अयुवम् बहेक्ष् आतुरं त्रकेत्रम् अवपुरम्॥ (यतुर्वेद ३।१२)
 श्रापकं वजाते सुर्वाध पृष्टियर्थनम्। उर्वकातिम क्यानद्याचेर्युर्विय समृतद्व। (यतुर्वेद ३।१०)

#### प्रणवके अर्थोंका विवेचन

वामदेवजी बोले—भगवान् बडानन ! स्वर—'उ', तीसरा पञ्चम वर्ग पवर्गका सम्पूर्ण विज्ञानमय अमृतके सागर ! समस्त अन्तिम अक्षर 'म', उसके बाद घीथा अक्षर देवताओंके खामी मोखरके पुत्र ! बिन्दु और पाँचवाँ अक्षर नाद । इनके सिवा प्रणतार्तिके भञ्जन कार्तिकेय ! आपने कहा दूसरे वर्ण नहीं हैं। यह समष्टिरूप वेदादि है कि प्रणवके छ: प्रकारके अर्थोंका (प्रणव) कहा गया है। नाट सब अक्षरोंकी परिज्ञान अभीष्ट बस्तुको देनेवाला है। यह समक्ष्मिय है; बिन्दुयुक्त जो चार अक्षर छ: प्रकारके अर्थोंका ज्ञान क्या है ? प्रची ! है, वे व्यष्टिरूपसे शिववासक प्रणवमें वे छ: प्रकारके अर्थ कौन-कौनमें हैं और प्रतिष्ठित हैं। उनका परिज्ञान क्या वस्तु है ? उनके द्वारा विद्वन् ! अब यन्तरूप या यन्त्रभावित प्रतिपाध वस्तु क्या है और उन अर्थोंका अर्थ सुनो। वह वन्त्र ही शिवलिङ्गरूपमें परिज्ञान होनेपर कौन-सा फल मिलता है ? स्थित है। सबसे नीचे पीठ (अर्घा) लिखे। पार्वतीनन्दन ! मैंने जो-जो बाते पूछी है, उन उसके ऊपर पहला स्वर अकार लिखे। सबका सम्यक-रूपसे वर्णन कीजिये । उसके उत्तर उकार अङ्क्ति करे और उसके सुब्रह्मण्य स्कट् बोले -मुनिश्चेष्ठ ! भी ऊपर पवर्गका अन्तिम अक्षर मकार तुमने जो कुछ पूछा है, उसे आदरपूर्वक लिखे । मकारके ऊपर अनुस्वार और उसके एकताका भी खोध होगा। पहला मन्त्ररूप नादका अवसान समझे। मन्त्ररूप अर्थ है, उसको तुम्हें बताता हैं। श्रुतिने प्रणवको इन सबका वाचक कहा है।

सुनो । समष्टि और व्यष्टिभावसे महेश्वरका भी ऊपर अर्धबन्दाकार नाद अङ्कित करे । परिज्ञान ही प्रणवार्थका परिज्ञान है। मैं इस इस तरह यत्तके पूर्ण हो जानेपर साधकका विषयको विस्तारके साथ कहता है। उत्तम सम्पूर्ण मनोरच सिद्ध होता है। इस प्रकार व्रतका पालन करनेवाले मुनीश्वर ! मेरे इस अन्न लिखकर उसे प्रणवसे ही बेष्टित करे । प्रवचनसे उन छः प्रकारके अधौंकी उस प्रणवसे ही प्रकट हीनेवाले नादके द्वारा अर्थ है, दूसरा यन्त्रभावित अर्थ है, तीसरा मुने ! अब मै देवतारूप तीसरे अर्थको देवताओधक अर्थ है, चौथा प्रपञ्चरूप अर्थ बताऊँगा, जो सर्वत्र गुढ़ है। वामदेव ! है, पाँचवाँ अर्थ गुरुके रूपको दिखानेवासा तुम्हारे खेहवश भगवान् शंकरके हारा है और छठा अर्थ, शिष्यके सक्तपका प्रतिपादित उस अर्थका में तुमसे वर्णन परिचय देनेवाला है। इस प्रकार ये छः अर्च करता है। 'सहोजात प्रपद्यामि' यहाँसे आरम्भ बताये गये । युनिश्रेष्ठ ! उन छहाँ अथेमि जो कतके 'सदाशियोम्' तक जो पाँच \* मन्त्र हैं,

• इन पाँची मन्त्रेका उल्लेख पहले ही चुका है।

उसका ज्ञान होनेपात्रसे मनुष्य महाज्ञानी हो उन्हें ब्रह्मरूपी पाँच सुक्ष्म देवता समझना जाता है। प्रणवमें वेदोंने पाँच अक्षर बताये चाहिये। इन्हींका शिवकी मूर्तिके रूपमें भी हैं, पहला आदिस्वर—'अ', दूसरा पाँचवाँ विस्तारपूर्वक वर्णन है। शिवका वावक मन्त्र शिवमृतिका भी वायक है; क्योंकि हैं। अनुपहुपय चक्र शास्त्रतीत हं करशरूप पूर्ति और मूर्तिमान्में अधिक भेद नहीं है। है। सद्यादिवसे अधिष्ठित होनेके कारण उसे 'शान मुक्टोपेतः' इस इलोकसे आरम्भ परम पद कहते हैं। शुद्ध अन्तःकरणवाले करके पहले इन मन्त्रोद्धारा शिवके विपहका संन्यासियोंको थिलने योग्य पद यही है। जो प्रतिपादन किया जा चुका है। अब उनके सदाशियके उपासक है और जिनका बिल पाँच मुखाँका वर्णन सनो। पञ्चम मना प्रणवोपासनामे संलग्न है, उन्हें भी इसी 'ईज्ञानः सर्वविद्यानाम्' को आदि मानकर पदकी प्राप्ति होती है। इसी पदको पाकर भगवान् शिवके पाँच मुख बताये गये हैं। संसारसागरमें नहीं गिरते। मन्त है, से ही महेश्वरदेवके धतुर्वाह पदपर प्रतिद्वित है। 'ईंडान' पन्त्र सन्दोनातादि पाँचो पन्त्रोंका सपष्टिकप है। मुने ! पुरुषसे लेकर संयोजनतक जो चार पण है, ये ईवन-देवके व्यक्तिकप है।

इसे अनुप्रहमय बक्त कहते हैं। यही पद्मार्थका कारण है। यह मुक्ष्य, निर्विकार, शक्ति सदाशियमें ही बतायी गयी है। अनामय परव्रक्षस्वरूप है। अनुबन भी दो जयकाध्यायके पदसे यह सचित होता है कि प्रकारका है। एक तो तिरोजाय आदि जियमे बद्धका दूसरा कोई पद नहीं है। ब्रह्म-पांच" कत्योंके अन्तर्गत है, दूसरा जीवोंको कार्यकारण आदिके क्यानीने पुरित देनेमे

वहींसे रोकर अवरके 'सवीजात' पन्तकक पुनीधरगण इन ब्राह्मणी महादेवकीके साथ कमप्तः एक सक्रमे अद्भित करे। फिर प्रसुर दिव्य भोगोंका उपभोग करके 'संदोजात' से लेकर 'ईजान' नन्तरक महाम्लयकालयें ज़िवकी समताको प्राप्त हो क्रमहाः उसी चक्रमें अद्भित करे । ये ही पाँच जाते हैं । ये मुक्त जाँव फिर कभी पुरुषसे लेकर सद्योजाततक जो ब्रह्मसूष चार ने अवलंक्ष्य प्रकारको प्रवस्ता गरिपुर्जान सर्व । (QUEST 6 -343PP) —इस सनातन भुतिने इसी अर्थका प्रतिपाइन किया है। शिवका ऐसुर्व भी यह समष्टिशय ही है। अथवंखेदकी श्रुति भी

कहती है कि वह सम्पूर्ण पेश्वयंत्रे सम्पन्न

है। सम्पूर्ण ऐखर्च प्रदान करनेकी

पछकके विकासको ही प्रपन्न करते है। इन पाँच ब्रह्मपूर्तियोगे ही निवृत्ति आदि पाँच समर्थ है। यह दोनों प्रकारका अनुषद्ध कलाएँ हुई है। वे सब-की-सब सुक्ष्मभूत सदाशिवका ही द्विविध कुल्प फहा गया है। स्वरूपिणी होनेसे कारणरूपमें विश्वात है। मुने । अनुप्रहमें भी सृष्टि आदि कत्योका उत्तम व्रतका पालन करनेवाले वामदेव ! योग होनेसे भगवान् जिसके पाँच कृत्य माने स्वूलकृपमें प्रकट जो यह जगत्-प्रपद्ध है, गये हैं। इन पाँचों कृत्योंमें भी सधोजात इसको जिसने पाँच रूपोंद्वारा व्याप्त कर रखा आदि देवता प्रतिष्ठित बताये गये हैं। ये पाँचों है, यह ब्रह्म अपने उन पाँचों रूपोंके साथ परब्रह्मस्वरूप तवा सदा ही कल्याणदायक ब्रह्मपञ्चक नाम धारण करता है। मुनिश्रेष्ठ !

मृष्टि, रिश्चरि, संस्थर, तिरोपाध तथा अनुष्यह—ये पामेख्यके पाँच कृत्य हैं।

<sup>🕇</sup> काराई पाँच हैं —जित्ररिकार, प्रतिप्रकार, विद्याकल, प्रानिकाल तथा शास्त्रतीतकार ।

पुरुष, श्रीत्र, वाणी, शब्द और आकाश—इन पाँच सद्योजातरूपी ब्रह्मसे व्याप्त हैं। इस पाँचोंको ब्रह्मने ईशानरूपसे व्याप्त कर रखा प्रकार यह जगत् पञ्चब्रह्मस्वरूप है। यन्तरूपसे है। पुनीश्वर ! प्रकृति, त्वचा, पाणि, स्पर्श वताया गया जो शिववाचक प्रणव है, वह और वायु—इन पाँचको ब्रह्मने ही पुरुषरूपसे नादपर्यन्त पाँचों वर्णोंका समिष्टिरूप है तथा व्याप्त कर रखा है। अहंकार, नेत्र, पैर, रूप विन्दुयुक्त जो चार वर्ण है, वे प्रणवके व्यष्टिरूप और अग्नि—ये पाँच अचोररूपी ब्रह्मसे व्याप्त है। शिवके उपदेश किये हुए मार्गसे उत्कृष्ट हैं, युद्धि, रसना, पायु, रस और जल—ये मन्जाधिराज शिवरूपी प्रणवका पूर्णोंक वामदेव-रूपी ब्रह्मसे नित्य व्याप्त रहते हैं। व्यवस्थासे विन्तन करना चाहिये। मन, नासिका, उपस्थ, गन्थ और पृथिवी—ये (अध्याय १४)

\*

## शैवदर्शनके अनुसार शिवतत्त्व, जगत्-प्रपञ्च और जीवतत्त्वके विषयमें विशद विवेचन तथा शिवसे जीव और जगत्की अभिन्नताका प्रतिपादन

तदनत्तर उत्तम श्रेष्ठ पदांतका वर्णन करके ज्यदेश दिवा है, इनमेंसे कीन तुम्हारे समान सृष्टि, स्थिति और संहार—सक्तो शिल्मान् है ? वे अध्यम शिष्य आज भी अन्यान्य शियकी स्टील जातलाते हुए जामदेवजीके शास्त्रीमें भटक रहे हैं। अनीश्वरवादी दर्शनीके पृछनेपर सकदने कहा— मुने ! कर्माहिततत्त्वसे चक्रामें पड़कर मोहित हो रहे हैं। छः मुनियोंने लेकर जो विस्तृत शास्त्रवाद है अर्थात् कर्म- उन्हें शाप दे रखा है; क्योंकि पहले वे शिवकी सत्ताके प्रतिपादक कर्मफलवादमे आरम्भ निन्दा किया करते थे। अतः उनकी वाते नहीं करके शास्त्रोमें जो विविध विषयोंका विश्वद सुननी चाहिये; क्योंकि वे अन्यथायादी विश्वेचन है, वह ज्ञान प्रदान करनेवाला है; (शिव-शास्त्रके विपरीत बात करनेवाले) अतः ज्ञानवान पुरुषको विधेकपूर्वक इसका है। यहाँ पाँच अवयवोंसे युक्त अनुपानके श्रवण करना चाहिये। तुमने जिन शिध्योंको प्रयोगके लिये भी अवकाश है ही। उत्तम

<sup>•</sup> प्रतिक्ष, तेतु, उदाहरण, उपनय और निगमन—ये अनुमानके पाँच अल्याव है। 'फांती बहिमान' (पर्वतपर अग है) — यह प्रतिक्षा है। 'प्रयक्षणा (क्योंकि वर्ध भूम दिखावों देश हैं) — यह देतु है। 'जहाँ-जहाँ भूम होता है, जहाँ-वहाँ अग अवश्य करते हैं, और रमोदंगर'—यह उदाहरण है। 'यहोऽयं भूमवान' (वृंकि यह भवंत भूमवान हैं) — यह उपनय है। 'अल्ड ऑक्सान' (अतः अग्निसे युक्त हैं) थर निगमन है। इसी तरह इंधाके लिये में अनुमान होता है— यमा— 'दिल्लाहुपरिकं कर्तृजन्यम्' (पृथिवी तथा अहुर अग्निर किसी कर्ताहारा उत्पन्न हुए हैं) — यह प्रतिक्ष है। 'कार्यत्वन' (क्योंक ये वर्ध हैं—) यह हें। 'यत-यह वर्ध तक्त कर्तृजन्य यथा घर कुण्यक्षारजन्य ' (बो वो कार्य है, वह विसी-म-किसी कर्तासे उत्पन्न होता है, जैसे बढ़ा कुण्यकरसे उत्पन्न होता है—वह उदाहरण हुआ। 'यह इद कार्यम्' (ब्र्विक ये पृथ्वी आदि कार्य हैं) — यह विमान हुआ। पृथ्वी आदि कार्य हम-वैसे लोगोंसे उत्पन्न हुआ है, यह करना सम्भव नहीं, अतः इसका कोई विलक्षण कर्ता है, वही सर्वदाक्तिमान् इंधर है।

 संक्षिप्त जिक्क्साण » 

व्रतका पालन करनेवाले वापदेव ! जैसे 'शक्ति'भावका भेद किया जाता है। जब धूमका दर्शन होनेसे लोग अनुमानद्वारा तेल और बत्तीमें मलिनता होती है, तब पर्वतपर अग्निकी सत्ताका प्रतिपादन करते. उसके प्रकाशमें भी मलिनता आ जाती है। है, उसी प्रकार इस प्रत्यक्ष प्रपद्धके दर्शनरूप जिलाकी आग आदिमें अशिवता और हेतुका अवलम्बन करके परमेश्वर मलिनता स्पष्ट देखी जाती है। अतः मलिनता परमात्पाको जाना जा सकता है, इसमें आदि आरोपित वस्तु है, उसका निवर्तक

स्त्री-पुरुषभावको जाननेवाले लोग है। है—यह व्यवहार देला जाता है। महामुने मुने ! विद्वानोने परमाध्यामें भी स्त्री- बाजदेश ! खोक और बेदमें भी सदा ही पुरुषभावको जाना है। अति कहती है, परमात्याकी शिवरूपता और शतिरूपताका

इसी प्रकार सचिवातमा परमेश्वर भी जब प्राकटा कैसे होता है यह तुम्हारे खेहवड़ा अगत्के कारणभावको प्राप्त होते हैं तब उन में बता रहा है, सावधान होकर सनी। एकपात्र परमात्मामें ही 'जिव' भाव और 'सोऽहम' पदमेसे सकार और हकार नामक

परवारा परमात्मा सन्, चित् और आनन्दराप साक्षान्कार कराया गया है। दिख और है। असत् प्रपञ्चको निवृत्त करनेवाला शब्द शक्तिके संयोगसे निरन्तर आनन्द प्रकट ही सहय कहा जाता है। चित्र-राज्दसे जह न्हता है, अतः मुने ! उस आनन्दकी प्राप्त परमात्मामें चिद्रपता उसके स्वीभावको कही गयी है। सुचित करती है। प्रकाश और श्रिन्—ये

ही देला जाता है। छः कोशरूप जो जरीर है,

संज्ञाय नहीं है।

जगन्की निवृत्ति की जाती है। यद्यपि सन्- करनेके उद्देश्यसे ही प्रापरहित पूनि शिवमें शब्द तीनों लिद्धोंमें विद्यमान है, तथापि यहाँ मन लगाकर निरामय शिव (परम कल्याण परव्रक्ष परमात्माके अर्थमें पैल्लिड्ड एवं परमानन्द) को प्राप्त हुए हैं। उपनिपदीमें सत्-शब्दको ही प्रहण करना चाडिये। वह जिल्ब और शक्तिको हो सर्वातम एवं ब्रह्म सत्-शब्द प्रकाशका वासक है। 'सन् कहा गया है। ब्रह्म-शब्दसे बृहिधात्वर्थगत प्रकाश:'— सन्-शब्द स्पष्टसपसे प्रकाशका व्यापकता एवं सर्वात्मताका ही प्रतिपादन वासक है। परमात्मामें जो सत्ता या होता है। क्रम्भु नामक विप्रहमें बंहणत्व और प्रकाशरूपता है, वह उसके पुरुषभावको बृहत्त्व (व्यापकता एवं विशालता) नित्य सुचित करती है। जान शब्दका पर्यायवाची विद्यमान है। सद्यो जातादि पञ्चब्रह्ममय जो चित्-शब्द है, वह सीलिङ्क है अर्थात् जिववित्रहमें विश्वकी प्रतीति ब्रह्म-शब्दसे ही वामदेख ! 'हंस:' पदको उल्हर देनेसे दोनों जगत्के कारण-भावको प्राप्त हुए हैं। 'सोज्हम्' पद बनता है। उसमें प्रणवका

होनेके कारण परमाठाके 'शिवत्य'का ही यह विश्व सी-पुरुषकाय है, ऐसा प्रत्यक्ष श्रुतिके द्वारा प्रतिराहन किया गया है। जीवके आश्रित जो चिन्छत्ति है, वह उसमें आदिके तीन पाताके अंशसे उत्पन्न हुए सदा दुवंछ होती हैं। उसकी नियुप्तिके छिये हैं और अन्तिय तीन पिताके अंशसे—यह ही परमात्यामें सार्वकालिक सर्वशक्तिमता श्रुतिका कथन है। इस प्रकार सभी दारीरोंचे विद्यामान है। ईश्वर बलवान् हैं, दाक्तिमान्

व्यञ्जनोंको त्याग देनेसे स्थल 'ओम्' शब्द

दिखाया जा रहा है। 'प्रज्ञान' शब्द 'चैतन्य' का पर्याय है, इसमें संज्ञय नहीं है। मुने !

बच एहता है, जो परमात्माका वाचक है ! तत्त्वदर्शी मुनि कहते हैं कि उसे महामन्त्ररूप

जानना चाहिये । उसमें जो सुक्ष्म महामन्त्र हैं,

उसका उद्धार में तुम्हें बता रहा है। 'हंसः' पदमें तीन अक्षर है—'ह, अ, स', इन

तीनोंमें जो 'अ' है, वह पंद्रहवें (अनुखार)

और सोलहवें (विसर्ग) के साथ है। सकारके साथ जो 'अ' है, वह विसर्गसहित

है; वह यदि सकारके साथ ही उठकर 'हं के

आदिमें चला जाय तो 'हंस:' के विपरीत 'सोऽहम्' यह महामन्त्र हो जावगा । इसमें जो

सकार है, वह शिवका वाचक है। अर्थात् ज़िव ही सकारके अर्घ माने गये हैं। शक्त्यात्पक शिव ही इस महामन्त्रक

वाच्यार्थ हैं, यह विद्वानीका निर्णय है। गुरु जब शिष्यको इस महामन्त्रका उपदेश देते हैं,

तब 'सोऽहम्' पदसे उसको शकत्वात्मक शियका ही बोध कराना अभीष्ट होता है। अर्थात् वह यह अनुभव करे कि 'भै

शक्तयात्मक शिवसप हैं।' इस प्रकार जब यह महामन्त्र जीवपरक होता है अर्थात् जीवकी शिवरूपताका बोध कराता है, तब पश् (जीव) अपनेको शक्त्यात्मक एवं

एकता सिद्ध हो जानेसे शिवकी समताका

शिजका अंश जानकर शिजके साथ अपनी

भागी हो जाता है। अब श्रुतिके 'प्रज्ञानं ब्रह्म' इस वाक्यमें

जो 'प्रज्ञानम्' पद आया है, उसके अर्थको एकताका बोध करनेवाले प्रपद्मार्थका वर्णन

शिवसुत्रमें यह कहा गया है कि 'चैतन्यम् आत्मा' अर्थात् आत्मा (ब्रह्म या परमात्मा)

वैतन्यरूप है। वैतन्य-शब्दसे यह सुचित होता है कि जिसमें विश्वका सम्पूर्ण ज्ञान तथा खतन्त्रतापूर्वक जगत्के निर्माणकी क्रिया

स्वभावतः विद्यमान है, उसीको आत्मा या परमात्मा कहा गया है। इस प्रकार पैने यहाँ शिवसुत्रोंकी व्याख्या ही की है।

'क्राने बन्धः' यह दूसरा शिवसूत्र है । इसमें पञ्चर्ग (जीवसमुदाय) का लक्षण बताया गया है। इस सुत्रमें आदि यद 'जानम्'के द्वारा

किचिन्यात्र ज्ञान और क्रियाका होना ही जीवका लक्षण कहा गया है। यह ज्ञान और किया पराश्वतिका प्रथम स्पन्दन है। कृष्ण-

प्रजूषिंदकी श्रेताश्वतः शाखाका अध्ययन करनेवाले विद्वानीने 'स्वाचाविकी ज्ञानबलक्षिया च" इस झतिके द्वारा इसी परादाक्तिका प्रसन्नतापूर्वक स्तवन किया है। धगवान्

क्रिया और इच्छारूप। ये तीनों दृष्टियाँ जीवॉके पनपें स्वित हो इन्द्रियज्ञानगोचर देहपें प्रवेश करके जीवरूप हो सदा जानती और करती हैं। अतः यह दष्टित्रयरूप जीव आत्मा

शंकरकी तीन दुष्टियाँ मानी गयी हैं—ज्ञान,

सिद्धान है। अब मैं जगव्यपञ्चके साथ प्रणवकी

(महेश्वर) का स्वरूप हो है, ऐसा निश्चित

• यह श्रुति श्रेताश्चतरोपनिषद् (६)८) को है। इसका पूरा पाठ इस प्रकार है— न तरए कार्य करणे च विद्यते न तत्सन्धाम्बन्धिका दश्यते । ५एस्य अकि विधिधेव अपते सामाविको जनबल्किया च ॥

देश और इन्द्रियसे उनका है सन्बन्ध नहीं कोई। अधिक कहाँ, उनके सम भी तो दीस रहा न कहाँ कोई। शनरूप, बलरूप, क्रियमय उनकी पराज्ञीर भागे। विविध रूपमें सुतो गयी है, खाभविक उनमें सरी।।

 संस्थित दिल्क्युग्य । 

करूपा। 'ओमिरीट' सर्वम्' (तैत्तिरीयः ज्ञान्तिकरूा, अघोरसे विद्याकरूा, यामदेवसे

392

१।८।१) अर्थात् यह प्रत्यक्ष दिसायी देनेवाला समस्त जगत् ओकार है-यह सनातन झतिका कथन है। इससे प्रणव और

जगत्की एकता सुचित होती है। 'तस्नड़ा'

(तैतिरीय॰ २ । १) इस वाक्यरे आरम्ब करके तैतिरीय जुतिने संसारकी सृष्टिके क्रमका वर्णन किया है। वापदेव ! उस

श्रुतिका जो विशेष्यपूर्ण तात्वर्ष है, उसे में तुष्हारे खेहबश बता रहा है, सुनो। विवयक्तिका संयोग ही परमात्मा है, वह अनी

पुरुषोका निश्चित यस है। शिवकी जो परायक्ति है, उससे विव्हत्ति प्रकट होती है। चिच्छक्तिसे आनन्दशक्तिका प्राद्धांच होता है. आनव्यक्तिसे इच्छा-एकिका उद्ध्य हुआ है, इच्छाशक्तिसे जानशक्ति और जानशक्तिसे पविस्रों कियाशकि प्रकट हुई है। मुने !

इन्हींसे निवृत्ति आदि कलाएँ अपन्न हुई है। विकासिसे नाद और आनन्दशक्तिसे बिन्दुका प्रायक्त्य बताया गया है । इच्छाडाक्तिसे सकार प्रकट हुआ है। ज्ञानहात्तिसे पाँचयां स्वर उकार उत्पन्न हुआ है और क्रियादरिक्तो अकारकी उत्पत्ति हुई है। सुनीधर ! इस प्रकार मैंने नुन्हें

प्रणवकी उत्पत्ति कतलाबी है। अब ईशानादि पश्च ब्रह्मकी उत्पत्तिका वर्णन सुनो । ज़िलसे ईज़ान उत्पन्न हुए हैं. ईशानसे तत्पुरुषका प्रानुभीव हुआ है, तत्परापसे अधोरका, अधोरते नामदेवका

और वापदेवसे सद्योजातका प्राकटण हुआ

है। इस आदि अक्षर प्रणयमे ही मुलबुत पाँच ह्या और तैतीस व्यञ्जनके रूपने अस्तीस कलाओंकी उत्पत्तिका क्रम सुनो । ईशानसे यह विस्तार ही 'प्रपञ्च' कहलाता है। शान्यतीताकला उत्पन्न हुई है। तत्पुरुवसे सर्वसम्बद्धिका जो आत्मा है, उसीका नाम

द्वारा मिथुनपञ्चककी उत्पन्ति होती है। अनुप्रह, तिरोधाय, संहार, स्थिति और सृष्टि—इन पाँच कृत्योंका हेत् होनेके कारण उसे पञ्चक कहते हैं। यह बात तस्वदर्शी ज्ञानी पनियाने कही है। वाच्य-सासकके

प्रतिष्ठाकला और सद्योजातसे निवृति-

कलाकी उत्पत्ति हुई है। ईश्लानसे चिक्किन-

सम्बन्धसे उनमें भिन्नत्वकी प्राप्ति हुई है। कला वर्णस्वरूप इस पञ्चकमें भूतपञ्चककी गणना है। युनिसंह ! आकाशादिके क्रमसे इन यांको मिथुनोको उत्पत्ति हुई है। इनमें पहला मिश्चन है आकादा, दूसरा बाबू,

तीसरा अप्रि, चौथा जल और पाँचवाँ मिधुन पुरुषी है। इनमें आकाशसे स्टेकर पृथ्वीतकके भूतोका जैसा स्वरूप बताया गया है, उसे सुनो । आकाशमें एकमात्र शस्द ही गुण है; वायुधे जान्द और स्पर्श दो गुण है; अपिने सब्द, स्पर्श और रूप —इन तीन गुणोंकी प्रधानता है; जलमें प्रस्त, स्पर्ध, क्षत्र और रख—चे चार गुण माने गये हैं तथा पृथ्वी छन्द, स्पर्श, स्वय, रस और गन्ध—इत पाँच गुणोंसे सम्पन्न है। यही

प्रकारि गुणोद्वारा आकाशादि भूत यायु आदि परवर्ती भूतोंचे किस प्रकार व्यापक है. यह दिलाया गया है। इसके विपरीत गन्धादि गुणांके क्रमसे वे भूत पूर्ववर्ती प्रतोसे व्याप्य है अर्थात् गन्य गुणवाली पृथ्वी जलका और रसगुणबाला जल अग्निका ज्याप्य है, इत्यादि सपसे इनकी अक्षरीका प्राद्भीय हुआ है। अब ब्याप्यताको सपदाना चाहिये। पाँच भूतोका

भूतोका व्यापकत्व कहा गया है अर्थात्

शिवतत्त्वतक जो तत्त्वोंका समुदाय है, वहीं नहीं जानता तथा अपनेको भी शिवसे भिन्न ही होता हुआ अन्ततोगत्वा सबके जीवनभूत चैतन्यमय परमेश्वरमें ही लयको प्राप्त होता है और सृष्टिकालमें फिर शक्तिद्वारा शिवसे निकलकर स्थल प्रपञ्चके रूपमें प्रलयकालपर्यन स्रसपूर्वक स्थित रहता है।

अपनी इन्छासे संसारकी सृष्टिके लिये उद्यत हुए महेश्वरका जो प्रथम परिस्पन्द है, उसे 'शिवतत्त्व' कहते हैं । यही इच्छाशक्ति-तन्त्व है: क्योंकि सम्पूर्ण कृत्योंने इसीका अनुवर्तन होता है। पुनीश्वर ! ज्ञान और क्रिया—इन दो प्रक्तियोंमें जब ज्ञानका आधिक्य हो, सब उसे सदाशियतत्व समझना चाहिये; जब क्रिया-इक्तिका उद्रेक हो तब उसे महेश्वातस्य जानना चाहिये तथा जब जान और किया दोनो शक्तियाँ समान हों तब वहाँ शुद्ध विद्यात्मक-तत्त्व समझना चाहिये। समस्त पाव-पदार्थ परमेश्वरके अङ्गभूत ही हैं; तथापि उनमें जो भेदबुद्धि होती है, उसका नाम मात्रा-तत्त्व है। जब जिब अपने परम ऐसर्यकाली सपको माबासे निगृहीत करके सम्पूर्ण पदाश्रीको प्रहण करने रुगता है, तब उसका नाम 'पुरुष' होता है। 'तत्सृष्टवा तदेवानु प्राविशत्' (उस शरीरको रचकर खबे उसपे प्रविष्ट हुआ) इस श्रुतिने उसके इसी खरूपका प्रतिपादन किया है अथवा इसी तत्त्वका प्रतिपादन करनेके लिये उक्त श्रतिका प्रादर्भाय हुआ है। यही पुरुष मायासे मोहित होकर संसारी (संसार-शिवतत्त्वके ज्ञानसे शुन्य होनेके कारण उसकी निवारणके लिये बुद्धि नाना कर्मीमें आसक्त हो मुठताको आवश्यकता है।

'विराद' है और पृथ्वीतस्वसे लेकर कपशः प्राप्त हो जाती है। वह जगत्को शिवसे अभिन्न 'ब्रह्मापड' है। वह क्रमदाः तत्वसमृहमें लीन समझता है। प्रश्नो ! यदि शिवसे अपनी तथा जगतकी अधिन्नताका बोध हो जाय तो इस पञ् (जीव) को मोहका बन्धन न प्राप्त हो। जैसे इन्द्रजाल-विद्याके ज्ञाता (बाजीगर) को अपनी रची हुई अन्द्रत यस्तुओंके विषयमें मोह या भ्रम नहीं होता है, उसी प्रकार ज्ञानयोगीको भी नहीं होता। गुरुके उपदेशद्वारा अपने ऐचर्चका बोध प्राप्त हो जानेपर वह चिदानन्द्रधन शिवरूप ही हो जाता है।

शिवकी पाँच शक्तियाँ है-१-सर्व-कर्तृत्वस्या, २-सर्वतत्त्वस्रया, ३-पूर्णत्वस्र्या, ४-नित्यत्वरूपा और ५-व्यापकत्वरूपा। बीवकी पाँच कलाएँ हैं—१-कला, २-विद्या, ३-राग, ४-काल और ५-नियति । इन्हें कला-पद्धक कहते हैं। जो यहाँ पाँच तत्त्वोंके रूपमें प्रकट होती है, उसका नाम 'कला' है। जो कुछ-कुछ कर्तृत्वमें हेतु बनती है और कुछ तत्त्वका साधन होती है, इस कलाका नाम 'विद्या' है। जो विषयोपे आसन्ति पैदा करने-वाली है, उस करणका नाम 'राग' है । जो भाव पदार्थी और प्रकाशीका भासनात्मकरूपसे कमशः अवच्छेदक होकर सम्पूर्ण भूतीका आदि कहलाता है, वही 'काल' है। यह मेरा कर्तव्य है और यह नहीं है-इस प्रकार निवन्त्रण करनेवाली जो विभक्ती शक्ति है. उसका नाम 'नियति' है। उसके आक्षेपसे जीवका पतन होता है। ये पाँची ही जीवके स्वरूपको आन्छादित करनेवाले आवरण हैं। बन्धनमें बैधा हुआ) पशु कहलाता है। इसलिये 'पञ्चकञ्चक' कहे गये है। इनके अत्तरङ्क साधनकी (अध्याय १५-१६)

祖并曹目

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## महावाक्योंके अर्थपर विचार तथा संन्यासियोंके योगपट्टका प्रकार

स्वन्दर्भी कहते हैं—मुने अब एक:, (तैतिरोय: २।४), महासावय प्रस्तुत किये जाते हैं— १२-अहमस्य परं ब्रह्म परात्परम्।

१-प्रज्ञानं ब्रह्म (ऐतरेय- ५ । ३ तथा १३-वेदशास्त्रणुरूणां तु स्वयमानन्दलक्षणम् । आव्यम- १), १४-सर्वभूतस्थितं ब्रह्म तदेवाहं न संशयः।

२-अहं ब्रह्मास्मि (वृतदर्शकाल्य । ४ । १०). १५-तत्त्वस्य प्राणोऽहमस्मि पृथिक्याः

६-तत्त्वमसि (सा-उ-रा-८ से १६ तक), प्राणोऽहयस्य, ४-अयमात्मा ब्रह्म (गाण्ड्रक- २, वृह- १६-अयो च प्राणोऽहमस्य तेजसक्ष २ (६) ११) प्राणोऽहमस्य

२ (६)१६), प्राणोऽहमस्यि, ५-ईशावास्त्रमिदं सर्वम् (ईशा- १), १७-व्ययोक्षः प्राणोऽहमस्यि आकाशस्य ६-प्राणोऽस्यि (कीव- ३), प्राणोऽहमस्यि,

६-प्राणोऽस्मि (क्षेणे- ३), प्राणोऽहमस्मि, ७-प्रज्ञानातम (क्षेणे- ३), १८-त्रिगुणस्य प्राणोऽहमस्मि,

८-यदेश तद्मुत तदन्तिह (कल-२।१।१०) १५-सर्वोऽतं सर्वात्यको संसारी पञ्जूतं १-अन्यदेव तद्विदितादधो अविदितादधि यद्य भय्ये यहतंयानं सर्वात्यकत्वा-(का-१।३), दक्षितीयोऽसम्,

१०-एव ते आस्मान्तर्थाध्यमुतः (मृतः २०-सर्वशक्तिदेशहा(अन्दोधः ३।१४।१), ३ १७।३—२३), २१-सर्वोद्धं विमुक्तेद्धम्।

११-स यशायं पुरुषो यक्षासाणदित्ये स २२-पोऽस्तै सोऽहं हेसः सोऽहमस्ति । इस प्रकार सर्वत्र विन्तन करे । अब इन चुका हैं । (अब 'अहे ब्रह्मास्मि'का अर्थ महावाययोका भावार्थ कहते हैं—'प्रजाने वताया जाता है ।) शक्तिस्वस्त्य अधना

महावाक्योंका भावार्थ कहते हैं—'प्रज्ञाने कताया जाता है।) शक्तिस्करूप अधवा वहाँ का बाक्यार्थ पहले ही समझापा जा शक्तियुक्त परमेश्वर ही 'अहम्' पदके अर्थभूत

इन सामग्रेका सामाएग अर्थ में समझना गाडियें—१-प्राप उन्नूक अनुस्कर अध्या भैतन्त्रकप है।

२-वह बच्च में हैं। 2-वह बच्च पृ है। ४-वद बाजा बच्च है। ५-वह बच्च ईश्वरमें ज्या। है। ६-वें प्राण हैं। ४-वह बच्च पें हैं। ४-वह बच्च पें हैं। उन्हें वर्ध (प्रस्तेकनें) भी हैं, जो वर्स है, जहीं पर्ही (इस लोकनें) भी है। ९-वह बच्च किंदल (ख्रा वस्तुओं) से किंव है और अविदित (अज्ञात) से भी कपर है। १०-वह तुन्हारा आत्मा अन्तर्वामें अनुत है। ११-वह वो यह पुरुषने में और वह जो यह आदित्यमें है, एक ही है। १२-में प्राप्तरस्थक प्राप्तम परवास है। १३-केंग्रे, ज्ञासों और पुरुषनोंक वचनोंसे साथ है इदयमें अग्रन्दासस्य बद्धाव्य अनुष्य लेंने लगता है। १४-जो सम्पूर्ण पूर्णने स्थित हैं, बढ़ी बाद में हैं—इसमें संशय वहीं हैं। १५-में तत्वका प्राप्त हैं, पृथ्वीव्य प्राप्त हैं। १६-में ज्ञाक प्राप्त हैं, सेकन प्राप्त हैं। १५-में तत्वका प्राप्त हैं। १५-में विवास क्ष्म हैं। १९ में मज हैं, सर्वरूप हैं, सेसारी जोवात्वर हैं जो पूत, वर्तमन और भीगाण हैं, वह सक मेरा तो अल्ब दें केंद्र वहम में ऑड्ड तीय परमात्म हैं। २० यह सब निश्च हो बच्च है। २१-में व्यक्तिय हैं। मूल हैं। २२-में वह हैं और

863

(अब 'प्राणोऽस्मि' 'प्रज्ञानात्मा' और 'यदेवेह

तदमुत्रः' इन वाक्योंके अर्थपर विचार किया

जाता है—) में प्रजानखरूप प्राण है। यहाँ

प्राण दाव्य यरमेश्वरका ही बावक है। जो

यहाँ है, यह वहाँ है - ऐसा जिन्तन करे। यहाँ

वत, तत्का अर्थ क्रमञ्चः 'यः' और 'सः' है

अर्चात् जो परमात्मा यहाँ है, वह परमात्मा

वहाँ है-ऐसा सिद्धान्तपक्षका अवलम्बन

करनेवाले विद्वानीने कहा है। उपर्युक्त

वायपमें 'बदम्ब तदन्वित' इस वाक्योशका

a केलाममंत्रिता क 

हैं। 'अकार' सब वर्णोंका अग्रगण्य, परम आत्मा ब्रह्म है—यह इस वाक्यका तात्पर्य प्रकाश शिवरूप है। 'हकार' व्योपस्वरूप है। (अब 'ईशा वास्तिपदं सर्वम्'का भावार्थ

होनेके कारण उसका शक्तिरूपसे वर्णन बता रहे हैं-) परमेश्वरसे रक्षणीय होनेके किया गया है। ज़िव और शक्तिके संयोगसे कारण यह सम्पूर्ण जगत् उनसे व्याप्त है।

सदा आनन्द उदित होता है। 'मकार' उसी आनन्दका बोधक है। 'ब्रह्म' अन्दसे शिवशक्तिकी सर्वरूपता स्पष्ट ही मुचित

होती है। पहले ही इस बातका उपदेश किया गया है कि यह शक्तिमान् परमेखर में है,

ऐसी भावना करनी चाहिये। (अब तत्त्वमसिका अर्थ कहते हैं—) तत्वमसि

इस वाक्यमें तत्पदका वही अर्थ है, जो 'सोऽहमस्मि' में 'सः' पत्का अर्थ बताया गया है अर्थात् नत्यद् शक्यात्मक परमेश्वरका ही वाचक है, अन्ववा 'सोऽहम्'

इस वाक्यमें विपरीत अर्थकी भावना हो सकती है। क्योंकि 'अहम्' यद पुेल्लिक् है, अतः 'शके साथ उसका अन्वय हो जायगाः परंत् तत पद नपुंसक है और 'त्वम्' पुक्लिङ्क.

अतः परस्परविरोधी लिङ्ग होनेके कारण उन दोनीमें अन्वय नहीं हो सकता। जब दोनोका अर्थ 'शक्तिमान् परमेखर' होगा, तब अर्थमें समानलिङ्गता होनेसे अन्वयमें अनुपपत्ति

पुरुषरूप जगत्का कारण भी किसी और ही उसे यहाँ बताता है: सुनो । 'विदितात्' यह पद प्रकारका होगा । इसलिये 'सोऽश्रमास्म'का 'अयचाविदितात्' के उन्हींका इन समस्त 'सः' और 'तत्त्वमसि'का तत्—ये दोनों उत्कृष्ट गुणोंसे नित्य सम्बन्ध है। अपने और

एक ही अर्थकी भावनाका विधान है। (अब 'अयमात्मा ब्रह्म'का अर्थ बताया असम्बन्हरूपसे ज्ञात है, उससे भिन्न है। इसी जाता है—) 'अयमात्मा ब्रह्म' इस वाक्यमें प्रकार जो यद्यावतरूपसे विदित नहीं है,

नहीं होगी। यदि ऐसा न माना जाय तो खी- फलको भी विपरीतताकी भावना होती है,

भाव यह है कि 'योऽमूत्र स इत स्थितः' अर्थात जो परमात्मा वहाँ परखोकमें स्थित है, वही यहाँ (इस खोकमें) भी स्थित है।

इस प्रकार विद्वानोंको पहलेके समान ही

परमपुरुष परमात्मारूप अर्थ यहाँ अभीष्ट है। (अस्र 'अन्यदेव सद्विदितादर्थ) अविदितादीधं इस वाक्यपर विचार करते है—) मुने । 'अन्यदेव तद्वितितादथो अविदिताद्धि इस वाक्यमें जिस प्रकार

सपानार्थक है। इन महावाक्योंके उपदेशसे परायेके 'भेदसतात्' के अर्थमें प्रवृत्त हो सकता है। वह विदितसे भिन्न है अर्थात् जो

'अयम्' और 'आत्मा'—ये दोनो पद उससे भी पृथक है। इस कथनसे यह निश्चित पुॅल्लिङ्गरूप हैं। अतः यहाँ अन्ययमे बाधा होता है कि मुक्तिरूप फलकी सिद्धिके लिये नहीं है। 'अयम्' झक्तिमान् परमेश्वररूप कोई और ही तत्त्व है, जो विदिताविदितसे पर

 संद्रिप्त शिवप्राण • 952 

है। परंतु जो आत्मा है, वह सर्वरूप है, वह अवसे उत्कृष्ट और सर्वस्वरूप परव्रहा कहा

किसीसे अन्य नहीं हो सकता। अतः आत्या गया है। उसके तीन भेद है-पर, अपर या ब्रह्म आदि पद पूर्वजत् शक्तिमान् परमेश्वर तथा परात्पर। रुड, ब्रह्मा और विष्णु—ये

जाता है—) यह तुन्तारा अन्तर्यामी आतमा ऋब्दसे कहे गये हैं।

है, जो स्वयं ही अमृतस्वरूप दिवा है। यह जो चेहों, झाओं और गुरुके क्सनोंके पुरुषमें शाम है, वही सुर्थमें भी विवत है। इन अभ्याससे दिल्पके प्रदयमें स्वयं ही क्षेत्रोंचे कोई चेद नहीं है। जो पुरुषमें हैं, वहीं यूर्णानन्दमय झम्युका प्रादुर्भाव होता है।

तत्त्व एक ही है। उसीको सर्वरूप कहा गया अहारूप ही है। वही में है, इसमें संशय है। पुरुष और आदित्य—इन हो ज्याधियोंसे नहीं है। मैं शिव ही सम्पूर्ण तस्व-समुदायका यक जो अर्थ किया जाता है, यह प्राण है।

आपचारिक है। उन प्राम्नुनाधको सब भूतियाँ ऐसा करकर स्कन्दजी फिर करते हैं— हिरण्यमय बताती है। 'हिरण्यनहने नयः' मुने ! में दिख आत्मतस्य, विद्यातस्य और इसमें जो बाहु राज्य है, वह सब अङ्गोका दिवयतत्व—इन तीनोंका प्राण है। पृथिबी उपलक्षण है। अन्यथा उसे हिरण्यपति कहना आदिका भी प्राण है। पृथ्वी आदिक

छान्द्रोग्योपनिषद्भें जो यह सूति है—'य यहाँ सारे आत्मतत्त्व गृहीत हो गये। फिर एयोऽन्तरादित्ये हिरण्यागयः पुरुषो इत्रयते सक्का प्रहण विद्यातस्य और शिवसस्यका हिरण्यश्मश्रहिरण्यकेश आप्रणयात् सर्व एव भी प्रहण कराता है। इन सब तत्त्वींका में प्राण सुलर्णः। (छान्दोग्य॰ १।६।६) इसके हैं। ये सर्व हैं, सर्वात्यक हैं, जीवका भी

द्वारा आदित्वपपदलान्तर्गत पुरुषको अन्तर्वामी होनेते उसका भी त्रीव (आत्मा) सुवर्णपय दाब्री-मुंडोबाला, सुवर्ण-सदुप्त हैं। जो भूत, वर्तमान और भविष्यकाल है. फेज़ोवाला तथा नखसे लेकर केज़ाप्रभाग- वह सब मेरा ख़क्रप होनेके कारण में ही है। पर्यन्त सारा-का-सारा सुवर्णमय— 'सर्वो वै रुद्रः' (सब कुछ रुद्र ही है) —यह

हिरण्यमय पुरुष साक्षात् ऋष्यु ही है। अब 'अष्टमस्मि परं ब्रह्म परापरपरात्परम्' इन समस्त अकृष्ट गुणोसे नित्य सम्बन्ध है।

बताये गये हैं। वे ही शिव मैं हैं, ऐसी स्विन्दं बड़ां इस वाक्यका अर्थ पहले

शिवके ही बोधक हैं, यह मानना चाहिये। तीन देवता शुतिने ही बताये हैं। ये ही क्रमण: (अब 'एव त आत्मा' तथा 'यहायं पर, अपर तथा परात्पररूप हैं। इन तीनोंसे पुरुषे' इन दो वाक्योंके अर्थपर विकार किया भी जो श्रेष्ठ देवता है, वे शम्भु 'परग्रह्म'

आदित्यमें है। इन दोनोंमें पृथक्ता नहीं है। यह सम्पूर्ण भूतोंके हृदयमें विराजमान शम्भू

किसी भी यत्रसे सम्बन्ध नहीं होता। पुणोतकका प्रहण होनेसे यह समझ लो कि

प्रकाशमय ही बताया गया है। अतः वह श्रुति साक्षात् शिवके मुखसे प्रकट हुई है। अतः दिख ही सर्वस्य है; क्योंकि उन्हींका

इस वाक्यका तात्पर्य कताता है. सुनो । अपने और परायेके भेदसे रहित होनेके 'अहम्' पदके अर्थभूत सत्यात्मा द्वाव हो कारण मैं ही अद्वितीय आत्मा है। 'सर्थ

वाक्यार्थयोजना अवस्य होती है। उन्होंको बताया जा चुका है। मैं भावरूप होनेके

कारण पूर्ण हूँ। नित्यमुक्त भी मैं ही हूँ। यशु निर्भय हो जाओ 🕆।' ऐसा कड़कर गुरु स्वयं हैं, वही में हूं। में शिवरूप हूं। वामदेव ! इस प्रकार सम्पूर्ण बाक्योंके अर्थ भगवान जिल ही बताये गर्व हैं । ईशावास्वोपनिषद्की श्रतिके दो वाक्योंद्वारा प्रतिपादित अर्थ साक्षात् शिवकी एकताका ज्ञान प्रदान करनेवाला होता है। गुरुको चाहिये कि शिष्योंको इसका आदरपूर्वक उपदेश करे।

गुरुको उचित है कि वे आधारसहित शक्को लेकर अख-मच (फद)से तथा

(जीव) मेरी कृपासे मुक्त होकर मेरे महादेवजीका ध्यान करते हुए उन्हींके रूपमें खरूपको प्राप्त होते हैं। जो सर्वांत्रक सम्बु शिष्यका अर्चन करे। शिष्यके आसनकी पूजा करके उसमें शिवके आसन और शिवकी मुर्तिकी भाषना करे । फिर सिरसे पैरतक 'सद्योजातादि' पाँच मन्त्रोका न्यास करके मलक, मुख और कलाओंके भेदसे प्रणवकी कलाओका भी न्यास करे। क्षिप्यके शरीरमें अड़तीस मन्तरूपा प्रणवकी कलाओंका न्यास करके उसके मस्तकपर विवका आवाहन करे। तत्पक्षात् स्थापनी आदि मुद्राओंका प्रदर्शन करे। फिर भरमद्वारा उसकी शुद्धि करके उसे अपने अङ्गन्यास करके आसनपूर्वक बोडश सामने चौकोर मण्डलमें स्थापित करे। फिर उपचारोको कल्पना करे। सीरका नैवेदा ओंकारका उद्यारण करके गन्ध आदिके अर्पण करके 'ॐ लाहा' का उद्यारण करे । द्वारा उस शङ्क्षकी पूजा करे । उसमें बख कुल्ला और आखपन कराये । अर्ध्य आदि ल्पेट दे और सुगन्धित जल भरकर प्रणवका देकर क्रमण्ञः धूप-दीपादि समर्पित करे । उद्यारण करते हुए उसका पूजन करे। शिवके आठ नापीसे पूजन करके वेदोंके तत्पश्चात् सात बार प्रणयके द्वारा फिर उस पारंगत ब्राह्मणोंके साथ 'अक्षांबदाप्रीति परम्' प्रक्रको अभिमन्त्रित करके शिष्यमे कहे— इत्यादि ब्रह्मानन्दवल्लीके मन्त्रोंको तथा 'हे किच्य ! जो बोदा-सा भी अन्तर करता 'मृगुर्वे तारुणः' इत्यादि भृगुवल्लीके है—भेदभाव रहता है, वह चयका भागी यन्त्रोंको पढ़े। तत्पक्षात् 'यो देवाना प्रथम होता है। यह श्रुतिका सिद्धान्त बताया गया, पुरसात् — (१०।३) से लेकर 'तस्य इसलिये तुष अपने जितको स्थिर करके प्रकृतिकीनस्य यः परः स महेशरः' (१० । ८)

तल्बबोश्चारम्बरे प्राणः सर्वः सर्वात्मको ब्राहम् । जीवस्य चात्तर्वीमत्त्राजीवोऽहं तस्य सर्वदा । यद् गृते यद्य भव्ये यद् भविष्यत् सर्वमेत च । सन्ययत्वादरं सर्वः सन्ते नै रह इत्यपि॥ श्रुतिराह मुने सा हि साक्षान्त्रिक्यमुखोदता सर्वात्म परमेरीभर्गशैनित्यसमन्त्रयात् ॥ सस्मात् परात्मांतरहाददितायोऽहमेव हि। सर्व स्वत्वदं ऋति राज्यार्थः पूर्वगीरितः॥ पूर्वोऽहं भावरूपत्वजित्यगुक्तोऽहरीय हि। यशयो मञ्जसादेन मुक्ता मन्द्रायमाश्रिताः ॥ योऽभी सर्वाताक रमणुसोऽर्क हेन् क्रिकेडरम्बहन्। इति वै सर्ववक्याओं वायदेव दिखोदितः ॥ (जिल् पुर केर सर ११।२६-३१)

<sup>†</sup> यस्त्वनारं विश्वदिनि कुरुतेऽस्त्यति भीतिभान् । इत्यारः अतिसनलः दृष्टात्मा गतभीर्भव ॥

<sup>(</sup>किल् क् केट संट १९ । ३५-३६)

o संक्षिप्त शिक्पुराण \* \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

888

तक महानारायणोपनिषद्के मन्त्रोंका पाठ और उनके शिष्योंको भी मस्तक झुकाये। करे। इसके बाद शिष्यके सामने कहार इस प्रकार नमस्कार करके सुशील आदिकी बनी हुई माला लेकर खड़े ज़िष्य जब मौन और विनीतभावसे गुरुके हो गुरु द्विवनिर्मित पाञ्चास्थिक शास्त्रके समीप खड़ा हो, तब गुरु स्वयं उसे इस सिद्धिस्कन्दका धीरे-धीरे जप करे । अनुकूल प्रकारका उपदेश दे—'बेटा ! आजसे तुम वित्तसे 'पूर्णोऽहम्' इस मन्त्रतकका जप समस्त लोकोंपर अनुबह करते रहो। यदि करके पुरु उस मालाको शिष्यके कण्डमें कोई शिष्य होनेके लिये आये तो पहले पहना दे । तदनन्तर ललाटमें तिलक लगाकर उसकी परीक्षा कर त्ये, फिर शास्त्रविधिके सम्प्रदायके अनुसार उसके सर्वाइमें अनुसार उसे शिष्य बनाओं। राग आदि विधिवत् चन्दनका लेप कराये । तत्पश्चात् दोषोका त्याग करके निरन्तर शिवका गुरु प्रसन्नतापूर्वक श्रीपादयुक्त नाम देकर जिन्तन करते रहो । श्रेष्ठ सम्प्रदायके सिद्ध शिष्यको छत्र और चरणपाडुका अर्पित पुरुषोका सङ्ग करो, दूसरोका नहीं । प्राणीपर करे। उसे व्याख्यान देने तथा आवश्यक संकट आ जाय तो भी शिवका पूजन किये कर्म आदिके रूप्ये गुवांसन प्रहण करनेका जिना कभी भोजन न करो। गुरुभक्तिका आश्रय ले सुखी रहो , सुखी रहो ।" अधिकार दे। फिर गुरु अपने उस दिवकणी शिष्यपर अनुधन करके कहे-''तम सदा समाधिस्य रहकर 'मैं शिव हैं' इस प्रकारकी भावना करते रही ।" यो कहकर वह स्वयं शिवको नमस्कार करे। फिर सम्पदायकी

नमस्कार करें। उस समय जिल्हा उठकर

गुरुको नमस्कार करे। अपने गुरुके गुरुको

मनीचर वामदेव ! तुम्हारे स्पेहवरा अत्यन्त गोपनीय होनेपर भी मैंने यह योगपड्का प्रकार तुन्हें बताया है। ग्रेसा कहकर स्कन्दने चतियोपर कृपा करके उनसे संन्यासियोंके और और स्नानविधिका पर्यादाके अनुसार दूसरे लोग भी उसे वर्णन किया। (अध्याय १७-१९)

### यतिके अन्येष्टिकर्मकी दशाहपर्यन्त विधिका वर्णन

वामदेवजी ओले--जो पुक्त यति है. मुझसे वर्णन कीजिये: क्योंकि तीनों लोकोंमें उनके शरीरका दाहकमं नहीं होता। मरनेपर आपके सिवा दूसरा कोई इस विषयका उनके शरीरको गाइ दिया जाता है, यह मैंने वर्णन करनेवाला नहीं है। भगवन् ! सुना है। मेरे गुरु कार्तिकेच ! आप शंकरनन्दन ! जो पूर्ण परब्रह्ममें अहंभावका प्रसन्नतापर्यंक यतियोंके उस अन्येष्ट्रिकर्मका आश्रय ले देहपञ्चरसे मुक्त हो गये हैं तथा जो

(शिक्ष पट केंक (के १९ 1 43 -4X)

ग्रामिद्रोणन् संत्यन्य दिव्यध्यानगरे भव । सत्ताश्रदायस्थितदैः सङ्गं कुरु न चेतरैः ॥ अनुष्यर्ज दिवं जातु म भुदुस्वाप्रणासंस्वयः। गुरुभक्ति समास्वाय मुखी भव सुखी भव ॥

उपासनाके मार्गसे शरीरबन्धनसे मुक्त हो अनिमानी—ये सब मिलकर पाँच होते हैं।

परमात्माको प्राप्त हुए हैं, उनकी गतिमें क्या थे पाँचों विख्यात देवता दक्षिण मार्गमें अन्तर है-यह बताइये । प्रभो ! मैं आपका असिद्ध हैं । महामुने वामदेव ! अब तुम उन

कीजिये । स्वन्दने कहा—जो कोई यति जाते हैं और वहाँ यथोक्त भोगोंका उपभोग समाधिस्य हो तिषके चिन्तनपूर्वक अपने करके वे जीव पुण्य क्षीण होनेपर पुनः इसीरका परित्याग करता है, वह यदि महान् मनुष्यस्रोकमें आते तथा पूर्ववत् जन्म ग्रहण

थीर हो तो परिपूर्ण शिवरूप हो जाता है; करते हैं। किंत यदि कोई अधीरविस होनेके कारण इनके सिवा जो उत्तर मार्गके भीच समाधिलाभ नहीं कर पाता तो उसके खिचे देवता है, ये भूतलसे लेकर अर्थाखेळतकके

उपाय बताता हूँ; सावधान होकर सुनो । यार्गको पाँच भागोमे विभक्त करके यतिको वेदान-आबके वाक्योंसे जो जाता, ज्ञान साथ ले क्रयश: अप्रि आदिके मार्गर्भे होते और ज्ञेष—इन तीन पटार्थोंका परिवान हुए उसे सदाशिकके बाममें पहुँचाते हैं। वहाँ होता है, उसे गुरुके पुसरो सुनकर पति देवाधिदेव पहादेवके घरणोंचे प्रणाम करके यम-नियमादिरूप योगका अञ्चास करे। लोकानुप्रहके कर्ममें ही लगाये गये थे उसे करते हुए वह भारतिभाति जिचके ध्यानमें अनुप्रहाकार देवता उन सदाशिकके पीछे तत्वर रहे। मुने ! उसे नित्व नियमपूर्वक लाई हो जाते हैं। वर्तिको आपा देख

असमर्श यति निष्कामभावसे शियका समान शरीर देते है। इस प्रकार सर्वेश्वर स्मरण करके अपने जीर्ण दारीरको त्याग दे सर्वनियन्ता घणवान् इांकर उसपर अनुप्रह तो भगवान् सदाशिवके अनुप्रहसे नन्दीके काले हैं। उसे अनुगृहीत करके निधल भेजे हुए बिख्यात पाँच आतिवाहिक देवना संपाधि देते हैं। अपने प्रति दास्प्रभावकी आते हैं। उनपेसे कोई तो अग्निका फलस्वरूपा तथा सूर्य आदिके कार्य

अधिमानी, कोई ज्योति:पुष्ठस्वसम, कोई करनेकी शक्तिसमा ऐसी सिद्धियाँ प्रदान दिनाधिमानी, कोई शुक्रपक्षाधिमानी और करते हैं, जो कही अवस्रद नहीं होती। साथ कोई उत्तरायणका अधिमानी होता है। ये ही वे जगदर डांकर उस चतिको वह परम पाँचों सब प्राणियोंपर अनुवह करनेमें तत्पर मुक्ति देते हैं, जो ब्रह्माजीकी आयु समाप्त रहते हैं। इसी तरह धुमाभिमानी, तमका होनेपर भी पुनरावृत्तिके चक्ररसे दूर रहती है। अधिमानी, रात्रिका अधिमानी, कृष्ण- अतः यही समष्ट्रियान सम्पूर्ण ग्रेश्चर्यसे युक्त

शिष्य है, इसलिये अच्छी तरह विचार करके सब देवताओंकी वृत्तिका वर्णन सुनो । प्रसन्नतापूर्वक मुझसे इस विषयका वर्णन कर्मक अनुष्ठानमें लगे हुए जीवोंको साथ ले वे पाँचो देवता उनके पुण्यवडा स्वर्गलोकको

प्रणवके जय और अर्थयिनानमें मनको देवाधिदेव सदाशिव यदि यह विरक्त हो तो लगाये रखना चाहिये। मुने ! यदि देहकी उसे महामन्तके नात्पर्यका उपदेश दे दुर्बलताके कारण धीरता धारण करनेमें गुणचतिक पदपर अभिविक्त करके अपने ही

पक्षका अभिमानी और दक्षिणायनका यद है और वहीं मोक्षका राजमार्ग है, ऐसा

वेदान्तशास्त्रका निश्चय है।

सब यतियोंका यहाँ समानस्थमें संस्कार- लगाये। विधियत् त्रिपुण्ड लगाकर कर रेते हैं। इसलिये उनके शरीरका छाती, कण्ठ, मसक, बाँह, कलाई और दाहर्सस्कार नहीं होता और उसके न होनेसे कानोंचे क्रपदा: स्टाक्षकी मालाके आधुषण उनकी दुर्गति नहीं होती। संन्यासीके मन्त्रोचारणपूर्वक धारण कराकर उन सब अर्शिको दृषित करनेवाले राजाका राज्य नष्ट अङ्गोको सुशोधित करे । फिर युप देकर उस हो जाता है। उसके गाँबोंने रहनेवाले खोग जरीरको उठावे और विधानके ऊपर रसकर दोषका परिहार करनेके रूपे शान्तिका स्वापित करे। आदिमें ऑकारसे युक्त पाँच विधान बताया जाता है। उस समय नम सद्योजातादि ब्रह्ममन्त्रोंका उद्यारण करके मन्त्रका विनीतचित्त होकर जप करे। फिर सुसजित करे। फिर नृत्य, वाद्य तथा देवयजनकी पूर्ति करे। मुनीश्वर ! ऐसा बामकी प्रदक्षिणा करते हुए उस प्रेतको करनेसे उस दोषकी शान्ति हो जाती है। बाहर ले जाय।

विधि बताते हैं।) पुत्र या शिष्य आदिको गाँवके पूर्व या उत्तर दिशामें पवित्र स्थानमें चाहिये कि यतिके जारीरका यथोचित्र रातिसे किसी पवित्र वृक्षके निकट देवयजन उत्तप संस्कार करे । ब्रह्मन् ! मैं कृपापूर्वक (गड्डा) खोदें । उसकी लम्बाई संन्यासीके संस्कारको विधि बता रहा हैं, सावधान दण्डके बराबर ही होनी चाहिये। फिर प्रणव

होकर सुनो। पहले व्यक्तिके शरीरको शुद्ध जिस समय वित मरणासच हो शरीरसे जलसे नहलाकर पूष्प आदिसे उसकी पूजा शिथिल हो जाय, उस समय उस श्रेष्ट करे। प्रजनके समय श्रीस्ट्रसम्बन्धी सम्प्रदायवाले दूसरे यति अनुकलताको चमकाध्याय और नमकाध्यायका पाठ भावना ले उसके चारों ओर खड़े हो जायें। करके स्ट्रसुक्तका उचारण करे। उसके आगे वे सब वहाँ क्रमश: प्रणव आदि वाक्योंका शहुकी स्थापना करके शहुस्य जलसे उपदेश दे उनके तात्पर्यका सावधानी और चितके शरीरका अभिषेक करे । सिरपर पुण प्रसन्नताके साथ सुर्यष्ट वर्णन करें तथा रखकर प्रणवद्वारा उसका मार्जन करे। जबतक उसके प्राणीका लय न हो पहलेके कीपीन आदिको हटाकर दूसरे जाय तबतक निर्मुण परमञ्चोतिःस्वरूप नवीन कौपीन आदि धारण कराये। फिर सदाशिवका उसे निरन्तर स्परण कराते रहें। विधिपूर्वक उसके सारे अङ्गोपे भस्म क्रम बताया जाता है। संन्यासी सब कमौंका अन्दरद्वारा तिलक करे। फिर फुलों और त्याग करके भगवान् दिवका आश्रय प्रहण मालाओंसे उसके द्वारिको अलंकृत करे। अखन्त दुःसी हो जाते हैं। इसकिये उस ईंशानादि पद्मब्रह्मपथ रमणीय रथपर इरिण्याय' से लेकर 'नम अमीवकेप्यः' तकके सुगन्धित पूर्णो और पालाओंसे उस रक्षको अन्तमें ओंकारका जप करते हुए मिट्टीमें ब्राह्मणेंके वेदमन्त्रोचारणकी ध्वनिके साध

(अब संत्यासीके शबके संस्कारकी तदनन्तर साथ गये हुए वे सब यति

संन्यासीके इप्रोरको गाडनेके छित्रे जो गहुता खोटा जाता है, उत्तको 'देवयका' कहते हैं।

पञ्चगळ्योंद्वारा उस रावका प्रोक्षण करे। तत्पक्षात् रुद्रसुक्त एवं प्रणयका उधारण करते हुए शहके जलसे उसका अधिषेक करके उसके मलकपर फुल डाले। शिष्य आदि संस्कारकर्ता पुरुष यहाँ गये हुए पुन यतिके अनुकूल भाव रखते हुए शिवका विकान करता रहे। तदनन्तर अन्कारका उद्यारण और स्वस्तिवाचन करके उस प्रावको उठाकर गड्डेके भीतर योगासन्पर इस तरह विठावे जिससे उसका मुख पूर्व दिशाकी ओर रहे। फिर सन्दर-पुष्पसे अलंकत करके उसे धूप और गुणालकी सुगन्ध दे। इसके बाद 'निय्यो ! हत्यमिदं रक्षरन' ऐसा कहकर उसके दाहिने हाथमें दण्ड दे और 'प्रजापते न त्वदेतान्यन्येन' (श् यजु॰ २३ । ६५) इस पत्तको पदकर बावें हाथमें जलसहित कपण्डल अर्पित कते । फिर 'ब्रह्म यज्ञानं प्रधमे॰' (शु- यज् १३ (३) इस मचसे उसके महतकका स्पर्श करके दोनी भीहीके स्पर्शपूर्वक रद्रमुक्तका जप करे। तत्पञ्चात् 'मा नो महाचमृत' (श्रु-गहुदेको पाट दे। फिर उस स्वानका त्यर्ज विधि सुनो।

तथा व्याहरि-पन्त्रोसे उस स्थानका प्रोक्षण करके अनन्यवित्तसे पाँच ब्रह्ममन्त्रोका जप करके वहाँ क्रमशः शर्माके पत्र और फुल करें। तदननर 'यो देवानी प्रथम पुरस्तात्' विष्ठाये । उनके ऊपर उत्तरात्र कुश विष्ठाकर (१० । ३) से लेकर 'तसा प्रकृतिलीनस्य यः उसपर योगपीठ रहो । उसके क्यर पहले परः स भहेश्वरः।' (१०।८) तक कुञ्ज बिछाये, कुञ्जोंके ऊपर मुगर्चर्य तथा महानारायणोपनिषद्के मन्त्रोंका जप करके उसके भी ऊपर वस बिद्धाकर प्रणवसहित संसाररूपी रोगके भेषज, सर्वज, स्तरन्त्र सद्योजातादि पञ्चत्रहामन्त्रोका पाठ करते हुए तथा सवपर अनुष्रह करनेवाले उमासहित महादेवजीका चिन्तन एवं पूजन करे। (पुजनकी विधि यो है-)

एक हाथ डेंचे और दो हाथ लंबे-सोई एक पीठका पिड़ीके द्वारा निर्माण करे । फिर उसे गोवरसे रहीये। वह पीठ चौकोर होना वाहिये । उसके मध्यभागमें उमा-महेश्वरको खापित करके गन्ध, अक्षत, सुगन्धित पुष्प, बिल्बपत्र और तुलसीदलोंसे उनकी पूजा करे। तत्प्रधात् प्रणवसे धूप और दीप निवंदन करे । फिर दूध और हविष्यका नैवेद्य लगाकर याँच बार परिक्रमा करके नयस्कार करे । फिर बारह बार प्रणवका जप करके प्रणाम करे । सदनन्तर (ब्रह्मीधृत चलिकी नुप्रिके लिये नारायणपुजन, बलिदान, चत्रदीय-दानका संकल्प करके गर्तके ऊपर मुख्याय सिद्ध खनाकर पुरुषसुक्तारे पूजा करके प्रतिमित्रित पायसकी बलि दे। पीका र्श्य करत पायसविकको जलमें डाल दे) तत्पक्षात् दिशाविदिशाओंके क्रमसे प्रणवके उद्यारणपूर्वक 'ॐ बहुले नमः' इस मन्त्रसे ब्रह्मीभूत चतिके लिये शङ्कमे आठ बार यजु॰ १६।१५) इत्यादि बार मन्त्रोंको अर्ध्यजल है।इस प्रकार दस दिनोतक करता पढ़कर नारियलके द्वारा यतिके सबके रहे। मुनिश्रेष्ट ! यह दशाहतककी विधि तुण्हें मसकका भेदन करे। इसके बाद इस बताबी गयी। अब बतियोंके एकादशाहकी (अध्याय २०-२१)

क संक्षिप्र शिवपराण क 

386

यतिके लिये एकादशाह-कृत्यका वर्णन

कन्दर्जी कहते हैं-यामदेव ! यतिका ध्यान करना चाहिये। उन सबके चार-चार

एकादशाह प्राप्त होनेपर जो विधि बताबी हाध हैं। उनपेसे दो हाथीमें वे पाश और

करता है। मिट्टीकी येदी बनाकर उसका अभय और वरद मुदाएँ है। उनकी

सम्मार्जन और उपलेपन करे। तत्पञ्चान

पुण्याहवाचनपूर्वक प्रोक्षण करके पश्चिमसे लेकर पूर्वकी ओर पाँच मण्डल बनाये और

स्वयं शादकतां उत्तराधिपुत्र बैठकर कार्य करें । प्रादेशमात्र लंबा-चौडा चौकोर मण्डल

वनाकत उसके मध्यभागमे बिन्, उसके कपर त्रिकोण मण्डल, उसके ऊपर बदकोण

मण्डल और उसके उसर गोल मण्डल बनावे । फिर अपने सामने शहकी स्वापना करके पुजाके किये बतायी हुई पद्धतिक

क्रममे आचमन, प्राणायाम एवं संकल्प करके पूर्वोक्त पांच आनेवाहिक देवताओंका देवेखरी देवियोंके रायमें पूजन करे। उत्तर ओर आसनके लिये कुश

हालकर जलका स्पर्श करे। पश्चिमसे आरम्ब करके पूर्वपर्यन्त जो मण्यात वताये गये हैं, उनके भीतर पाँठके रूपमें पूथ रही और उन प्रयोपर क्रमञः उक्त पाँची

देवियोका आवाहन करे। यहले अग्रि-पुज्ञस्वरूपिणी आतियाहिक देवीका आबाहन करते हुए इस प्रकार कहे—'ॐ तो उससे क्या सिद्ध हो सकता है। इसलिये ही ऑग्ररूपामातिवाडिकदेवताम् आवाहपामि वे देखिया महेश्वरको भौति शक्त्यात्मक

भावना करें। इस तरह पीचों देवियोंका अनुग्रहसे सब कुछ सिद्ध हो सकता है। आवाहन करके प्रत्येकके लिये आदत्पूर्वक सवपर अनुषद्ध करनेवाले भगवान शिवने ही स्थापना आदि मुद्राओंका प्रदर्शन करे। उन पाँच पुर्तियोंको स्वीकार किया है।

करे। इसके बाद उन देवियोंका इस प्रकार अकार उन सब अनुप्रहपरायण कल्याणमयी

गयी है, उसका में तुम्हारे छेड़बड़ा वर्णन अङ्कुश धारण करती हैं तथा शेष दो हाथोंमें

अङ्कान्ति चन्द्रकान्तिमणिके सपान है। लाल अगुठियोंकी प्रभासे उन्होंने सम्पूर्ण दिलाओंके मुख-मप्यलको रेग दिया है। धे

लाल बास धारण करती है। उनके हाथ और पैर कमाश्रेक समान सोभा पाते हैं। तीन

नेत्रोसे सुशोधित पुरासधी पूर्ण चन्द्रमासी इटासे वे यनको भोडे लेती है। पाणियय-निर्मित मुकटोसे उद्धासित चन्द्रलेखा उनके सीमनको विश्ववित कर रही है। कपोलीपर रावपण कृष्णक झलमका रहे हैं। उनके उरोज

करधनीकी लडियाँसे विभूषित होनेके कारण से खड़ी यनोहारिणी जान यहती है। उनका कटिथांग कड़ा और नितम्ब रखूल है। उनके औम स्वाल रंगके दिल्य वस्त्रीसे आच्छादित है। चरणारविन्द्रीमें पाणिक्यनिर्मित पायजेबोकी झनकार होती रहती है। पैरोकी अमुलियोमें विद्धानीकी

बदि अनुप्रह मुद्देके समान मुर्तिमान हो

पान तथा उत्रत है। हार, केयर, कड़े और

नमः'। इस प्रकार सर्वत्र बाक्यपोजना और पूर्तिवाले अनुप्रहसे सम्पन्न है। अतः उनके

पंक्ति अत्यन्त सन्दर एवं मनोहर है।

नत्पञ्चान् हो हो है है है है:-इन इसलिये ने दिल्य, सम्पूर्ण कार्य करनेपे बीजमस्तोद्वारा यडडुन्यास और करुवास समर्थ तथा परय अनुबहमें तत्पर हैं। इस

देखियोंका ध्यान करके इनके लिये अहुमध दे। फिर ताम्बूल, धूप और दीप देकर जलके बिन्दुऑद्वारा पैरोमें पास, हाशोमें परिक्रमा एवं नमस्कार करके मस्तकपर हाथ आवमनीय तथा मसकोपर अर्ध्य देना जोड इन सब देवियोंसे इस प्रकार प्रार्थना चाहिये। तदननार शहुके जलकी बुँदोसे करे—'हे श्रीमाताओ ! आप अत्यन्त प्रसम्न

हटा दे और उस स्थानको शुद्ध करके लिये, तीसरेसे अन्तरात्याके लिये और कुल्ला, आचमन तथा अर्घ्यके लिये जल बौधेसे परमात्माके लिये श्राद्ध प्रहण

उनका सानकर्म सम्पन्न कराना चाहिये । हो शिवपदकी अधिरूपा रखनेवाले इस स्नानके पश्चात् दिव्य लाल रंगके वस और चितको परपेश्वरके चरणारचिलोपे रख दें उत्तरीय अर्पित करें । बहुमूल्य मुकुट एवं और इसके लिये अपनी स्वीकृति हैं ।' इस आभूषण दे (इन बानुओंके अचावमें मनके प्रकार प्रार्थना करके उन सथका, वे जैसे द्वारा भावना करके इन्हें अर्पित करना आधी थीं, उसी तरह बिदा देकर, विसर्जन चाहिये)। तत्पश्चातः सुगन्धितः चन्दन, कर दे और उनका प्रसाद लेकर कुमारी अत्यन्त सुन्दर अक्षत तथा उत्तम मन्ध्रसे युक्त कल्याओंको बाँट दे या गौओंको खिला दे मनोहर पुण चढ़ाये । अत्यन्त सुगन्धित पुण अश्रवा जलमे हाल दे । इनके सिता और और धीकी बर्तासे युक्त दीवक निवेदन करें। कही किसी प्रकार भी न हालें। इन सब वसुओंको अर्पण करते समय यही पार्वण करे। वतिके लिये कही आरम्भये 'ओ ही' का प्रयोग करके फिर भी एकोहिए भाइका विधान नहीं है। यहाँ 'समर्पयामि नमः बोलना चाहिये प्रया 'ॐ हीं पार्यण-साञ्चके लिये जो नियम है, उसे मैं अस्त्यादिरूपाच्यः पश्चदेवीच्यः दीपं बता रहा है। मुनिब्रेष्ठ ! तुम उसे सुनो । समर्पयापि नगः।' इस तरह अन्य उपचारोंको इससे कल्पाणको प्राप्ति होगी। आञ्चकर्ता अर्पित करते समय वाक्ययोजना कर छेनी चाहिये । तीपसमर्पणके पश्चात् हाश जोडकर प्रत्येक देवीके लिये पृथक-पृथक केलेके पसेपर पुरा-पुरा सुकासित नैवेदा रखे। वह नैयेद्य थी, शकर और पदासे विश्वित सीर, पुआ, कैलेके फल और गुड आदिके रूपमे

होना चाहिये। 'भूभंकः सः' बोलकर उसका

प्रोक्षण आदि संस्कार करे। फिर 'ॐ ही

खाहा नैनेहां निवेदवामि नमः' बोलकर

नेवेद्य-समर्पणके पद्धात '३% हों नैवेदाने

पुरुष स्थान करके प्राणायाम करे। यहोपबीत पहन सायधान हो हाथमे पवित्री धारण करके देश-कालका कीर्तन करनेके पक्षात् 'में इस पुण्यतिश्विको पार्वण-श्राद्ध कर्मगा' इस तरह संकल्प करे। संकल्पके बाद उत्तर दिशामें आसनके लिये उत्तम कश बिकाये। फिर जालका स्पर्ध करे। उन आसनोपर दुव्यापूर्वक उत्तम व्रतका पालन करनेवाले चार शिवधक ब्राह्मणीको बुलाकर भक्तिभावसे विठाये। वे ब्राह्मण उकटन लगाकर स्नान किये होने चाहिये। आचमनार्थं पानीयं समर्पयामि नमः।' कहते उनमेंसे एक ब्राह्मणसे कहे-'आप हुए बड़े प्रेमसे जल अर्पित करें । मुनिश्रेष्ठ ! विश्वेदेवके लिये यहाँ श्राद्ध प्रहण करनेकी तत्पश्चात् प्रसन्नतापूर्वक नेवेचको पूर्व दिलामें कृषा करें।' इसी तस्ह दूसरेसे आत्माके

करनेकी प्रार्थना करके श्राद्धकर्ता यति श्रद्धा करे । तदनन्तर ब्राह्मणोंको विधियत् दक्षिणा और आदरपूर्वक उन सबका यथोजितरूपसे है। उसी जगह और उसी दिन नारायणबलि बरण करे । फिर उन सबके पैर धोकर उन्हें करे । रक्षाके लिये ही सर्वत्र श्रीविष्णुकी पूर्वाभिम्रल बिठाये और गन्ध आदिसे पूजाका विधान है। अतः विष्णुकी महापूजा अलंकत करके शिवके सम्मुख भोजन करे और खीरका नैवेदा लगाये। इसके बाद कराये। तदनत्तर वहाँ गोबरसे भूभिको बेटोके पारंगत बारह विद्वान ब्राह्मणीको लीपकर पूर्वात्र कहा बिछाये और बुलाकर केहाब आदि नाम-मन्त्रोंद्वारा गन्ध, प्राणायामपूर्वक पिण्डदानके लिये संकल्प पुष्प और अक्षत आदिसे उनकी पूजा करे। उनके लिये विधिपूर्वक जुता, छाता और करके तीन मण्डलोंकी पूजा करे। इसके बाद वहले विवहको हाथमें ले 'आत्मने इमें विवह वस्त्र आदि दे। अत्यन्त भक्तिसे भौति-ददानि' ऐसा कहकर उस पिण्डको प्रधम भौतिके शुभ क्वन कहकर उन्हें संतोध दे। मण्डलमें दे दे। तत्पशात दसरे पिण्डको फिर पूर्वाप्र कुशोको विद्याकर '82 प्र: 'अन्तरात्मने इमें पिण्डं ददामि' कहकर दूसरे स्वाहा, 😂 पुनः स्वाहा, 🕉 सुवः स्वाहा' ऐसा मण्डलमें दे दे। फिर तीसरे पिण्डको उचारण करके पृथ्वीपर खीरकी बलि दे। 'परमात्मने इमं पिण्डं तदामि' कड़कर तीसरे मुनीधर । यह मैंने एकादशाहकी विधि मण्डलमें अर्पित करे । इस तरह भक्ति-भावसे बतायी है। अब द्वादशाहकी विधि बताता विधिपूर्वक विण्ड और कुशोदक दे। हैं, आदरपूर्वक सुनो । तत्पश्चात उठकर परिक्रमा और नमस्कार (अध्याय २२)

यतिके द्वादशाह-कृत्यका वर्णन, स्कन्द और वामदेवका कैलास पर्वतपर

जाना तथा सुतजीके द्वारा इस संहिताका उपसंहार

स्कन्दजी कहते हैं-वापदेव ! बारहवें कराये। फिर परमेश्वरके निकट बिठाकर दिन प्रातःकाल उठकर आद्धकर्ता पुरुष पद्धावरण-पद्धतिसे उनका पूजन करे। स्नान और नित्यकर्म करके ज्ञित्वचक्तो, ठत्यञ्चात् मीनभावसे प्राणायाम करके यतियों अथवा शिवके प्रति प्रेम देश-काल आदिके कीर्तनपूर्वक महान रखनेवाले ब्राह्मणोंको किमिन्सित करे। संकल्पकी प्रणालीके अनुसार संकल्प मध्याह्नकालमें स्नान करके पवित्र हुए उन करते हुए— अस्पद्गुरोरिह पूर्वा करिय्ये ब्राह्मणोंको बुलाकर भक्तिभावसे विधि- (मैं अपने गुरुकी यहाँ पूजा करूँगा)' पूर्वक भौति-भौतिके स्वादिष्ठ अन्न भोजन ऐसा कहकर कुशोंका स्पर्श करे। फिर

धर्मिश्वकं अनुसार सोरकः ब्राह्मणोको निमन्तित करन चाहिये। हनमेले चार तो गुरु, परमगुरु, परगेष्ठि गुरु और परात्पर गुरुके दिन्ये होते हैं और करक बाह्यणोकों केदाबादि नामीसे पूजा होती है। परंतु इस प्राणमें दिये गये वर्णनके अनुसार बारत बाह्यणीको निम्नित तरना अवप्रश्यक है।

ब्राह्मणोंके पैर धोकर आसमन करके केलेके फल, नारियल और गुड़ भी रसे। ब्राद्धकर्ता मौन रहे और भस्पसे विचूचित उन पात्रोको रखनेके लिये आसन भी अलग-ब्राह्मणोंको पूर्वाभिभुख आसन्पर विटाये। वहाँ सदाशिव आदिके क्रमसे उन आठ करके उन्हें यथास्थान रखे। फिर ब्राह्मणोंका बड़े आदरके साथ चित्तन करे अर्थात् उन्हें सदादित्व आदिका स्वस्रप पाने । मुने ! अन्य चार ब्राह्मणौंका भी चार गुरुओंके रूपमें चिन्तन करे। चारों गुरु ये है—गुरु, परमगुरु, परात्पर गुरु और परमेशी अपने गुरुका नाम लेकर ध्यान करे। उन असल हो अचीप्र वर देनेवाले हों) । नमः। ॐ परमगुरुम् आवादयामि नमः। ॐ परात्परगुरुम् आसाहगामि नमः। ॐ परमेत्रिगुरुम् आवाहसागि नमः। इस प्रकार आवाहन करके अघोंदक (अघेंमें रखे हुए जल) से पाद्य, आजमन और अध्यं निजेदन करे । फिर वस्त्र, गन्ध और अक्षत देकर 'ॐ गुरवे नमः' इत्यादि रूपसे गुरुओंको तथा 'ॐ सदाशिवाय नमः' इत्यादि रूपसे आठ नामोके उग्रारणपूर्वक आठ अन्य ब्राह्मणोको सुगन्धित फुलोसे अलंकृत करे । तत्पक्षात् भूप, दीप देकर फुलम्पिरं

हविष्यको आप सुरक्षित रखें) 'फिर उठकर उन ब्राह्मणोको पीनेक लिये जल देकर उनसे गुरु। परमेही गुरुका उनमें उनासदित इस प्रकार प्रार्थना करे—'सराशिवादयो मे महेश्वरको भावना करते हुए बिन्तन करे । प्रीत कादा भवनु (सदाशिव आदि मुझपर सम्रके लिये 'इदमासनम्' ऐसा कहकर इसके बाद 'ये देवा' (सु॰ पनु॰ पृथक्-पृथक् आसन रहे । आदिये प्रणव, १७ । १३-१४) आदि मन्तका उद्यारण बीवमें द्वितीयान्त पुरु तथा अन्तमें करके अक्षतसीक्षा इस अन्नका त्याग 'आवाहयामि नमः' बोलकर आचाहन करे। करे। फिर नयस्कार करके उठे और यचा—४३ अमुकनामानं गुरुम् आवाहवामि सर्वबनुन्तनस्तु । ऐसा कडकर ब्राह्मणीको संतप्त करके 'गणना ला' (शुः यनुः २३। १९) इस मलका पहले पाठ काले चारों वंदोंके आदिमचोका, हदाध्यायका, चमकाध्यायका, रद्रमुक्तका सद्याजानादि पांच ब्राह्मपन्त्रीका पाठ करे। ब्राप्रण-भोजनके अन्तमें भी यथासम्भव मन्त्र बोले और अक्षत छोड़े, फिर आखमनादि जल दे। हाध-पैर और पुढ धोनेके लिये भी जल अपित करे। आवयनके पश्चात् सत्र ब्राह्मणीको सुलपूर्वक आसनीयर विदाकर शुद्ध जल सकलमराधनं सम्पूर्णमल् (को नदी यह देनेके अनन्तर मुलशुद्धिके लिये यशोबित सारी आराधना पूर्णकृपसे सफल हो)' ऐसा कपूर आदिसे युक्त ताम्बूल अर्पित करें। कहकर सड़ा हो नमस्कार करे। इसके बाद फिर दक्षिणा, बरणपादुका, आसन, जाता, केलेके पत्तोंको पात्ररूपमें बिछाकर जलसे व्याजन, चौकी और बाँसकी छड़ी देकर शुद्ध करके उनपर शुद्ध अन्न, स्वीर, पूआ, परिक्रमा और नमस्कारके द्वारा उन दाल और साग आदि व्यञ्जन परोसकर ब्राह्मणोंको संतुष्ट करे तथा उनसे आशीर्याद

अलग दे। उन आसर्गोका क्रमशः प्रोक्षण

भोजनपात्रका भी प्रोक्षण एवं अभियेक

करके हाक्से उसका स्पर्श करते हुए कहै-'विकारी ! इट्यमिट् रक्षस्य (हे विकारी ! इस ले । पुनः प्रणाम करके गुरुके प्रति अविचल परम आश्चर्यमय कैलासशिखरको चले भक्तिके लिये प्रार्थना करे। तत्पञ्चात् गये। श्रेष्ठ शिष्योंसहित वासदेव भी विसर्जनकी भावनासे कहे—'सदाशिवादयः मयुरवाहन कार्तिकेयको प्रणाम करके शीध प्रीता यथासुखं गच्छन्तुं (सदादाव आदि ही परम अद्भुत कैलासशिखरमर जा पहुँचे संतुष्ट हो सुखपूर्वक यहाँसे पधारें)। इस और महादेवजीके निकट जा उन्होंने प्रकार बिदा करके दरवाजेतक उनके पीछे- उमासहित महेश्वरके मायानाहाक मोक्षदायक पीछे जाय । फिर उनके रोकनेपर आगे न चरणोंका दर्शन किया । फिर भक्तिभावसे जाकर लौट आये । लौटकर हारपर बैठे हुए अपना सारा अङ्ग भगवान् शिवको समर्पित ब्राह्मणों, बन्धुजनों, दीनों और अनाबोंके करके, वे शरीरकी सुधि भुलाकर उनके साथ खयं भी भोजन करके सुखपूर्वक रहे । निकट दण्डकी भाँति पड़ गये और बारंबार ऐसा करनेसे उसमें कहीं भी विकृति नहीं हो उठ-उठकर नमस्कार करने लगे। तत्पक्षात् सकती। यह सब सत्य है, सत्य है और उन्होंने मॉति-भॉतिके स्त्रोत्रोद्धारा, जो येदी बारंबार सत्य है। इस प्रकार प्रतिवर्ष गुरुकी और आरामोके रससे पूर्ण थे, जगदम्बा और उत्तम आराधना करनेवाला शिष्य इस पुत्रसहित परमेश्वर शिवका स्तवन किया। लोकमें महान् भोगोंका उपभोग करके इसके बाद देवी पार्वती और महादेवजीके

कहा हुआ उत्तम रहस्य है, जो बेदानके सुलपूर्वक रहने लगे। तुम सभी ऋषि भी सिद्धान्तसे निश्चित किया गया है। तुमने इसी प्रकार प्रणवके अर्थभूत महेश्वरका तथा मुझसे जो कुछ सुना है, उसे विद्वान पुरुष वेदोंके गोपनीय रहस्य, वेदसर्वस्य और तुम्हारा ही मत कहेंगे। अतः यति इसी मोश्रदायक तारक मन्त्र ॐकारका ज्ञान भागंसे बलकर 'शिवोज्हमस्म' (मैं शिव है) प्राप्त करके यही सुरुसे रही तथा इस रूपमें आत्मखरूप शिवकी भावना विश्वनाधनीके चरणीमें सायुज्यरूपा करता हुआ शिवरूप हो जाता है।

क्षामदेवको उपदेश देकर दिच्य ज्ञानदाता गुरु बदरिकाश्रम तीर्थको जाऊँगा । तुम्हें फिर मेरे देवेश्वर कार्तिकेय पिता-माताके सर्वदेव- साथ सम्बागणका एवं सत्संगका अवसर वन्दित चरणारविन्दोंका चिन्तन करते हुए प्राप्त हो। अनेक शिखरोंसे आवृत, शोभाशाली एवं

अन्तमें शिवलोकको प्राप्त कर लेता है। चरणारविन्दको अपने मसकपर रखकर मुने ! यह साक्षात् भगवान् शिषका उनका पूर्ण अनुपह प्राप्त करके वे वहीं अनुपम एवं उत्तम मुक्तिका विन्तन किया सुतजी कहते हैं-इस प्रकार स्नीश्वर करों। अब में गुरुदेवकी सेवाके लिये (अध्याय २३)

# वायवीयसंहिता (पूर्वखण्ड)

प्रयागमें ऋषियोंद्वारा सम्मानित सूतजीके द्वारा कथाका आरम्भ, विद्यास्थानो एवं पुराणोंका परिचय तथा वायुसंहिताका प्रारम्भ

व्यक्त उवाच

नमः दिवाय सोभाय सगगाय सस्त्रावे। प्रधानपुरुषेद्वाय सर्गीरुवस्यनाहेतवे ॥ शिक्तव्यतिमा यस्य द्वीधर्थ चापि सर्वगम्। स्वामितं च विपूर्वं च सापावं सफलसते॥ तमजं विश्वकर्माणं राज्यतं जिल्लासम् । महादेश महात्माने अज्ञामि शर्भ शिवम् ॥

व्यासनी कहते हैं -- जो जगतकी सृष्टि, पालन और संहारके हेतु तथा प्रकृति और पुरुवके हेश्वर हैं, उन प्रमथगण, पुत्रद्वय तथा उपासक्ति भगवान् शिवको नमस्कार है। जिनकी उप्तिकी कारी तुलना नहीं है. जिनका पेश्वयं सर्वत्र ध्यापक है सवा स्वामित्व और विभूत जिनका खमाव कहा किये बिना आपको यहाँसे व्यर्थ नहीं जाना गया है, उन विश्वस्तार, सनातन, अजन्या, चाहिये । इसलिये आप हमें जोध यह पवित्र अधिनाशी, महान् देव, महत्वपय परमात्मा पुराण सुनाये, जो अत्वन्त अवणीय, उत्तम शिवकी में शरण खेला है।

जो धर्मका क्षेत्र और प्रहान् तीर्थ है. जहाँ गङ्गा और यपुनाका संगम हुआ है तथा जब इस प्रकार प्रार्थना की, तथ मुनजीने जो ब्रह्मलोकका मार्ग है, उस प्रयागमे शुद्ध मधुर, न्याययुक्त एवं शुध्य बचनोमे उन्हें इस हदयवाले सत्यवापरापण महातेजन्ती एवं प्रकार उत्तर दिया। महाधाग मुनियंनि एक महान् बक्का सुनने कहा—महर्षियो ! आपने करनेवाले उन महत्त्वाओंके यतका भमाचार सुरकर निपुण कथावाचक, त्रिकालवेता, उत्तय नीतिके जाता तवा

हुई उस पूजाको प्रहण करके सुमजीने उनकी प्रेरणासे अपने लिये बताये गये उपयुक्त आसनको स्थीकार किया। उस समय यहर्पियोने अनुकूल वचनोद्वारा उनका साकार करते हुए उन्हें अत्यन्त अभिमूल करके यह वात कही।

कवि योले-शिवभक्तशिरोपणि यहाबुद्धिमान् यहाभाग रोमहर्पणत्री ! आप सर्वज्ञ है और हमारे महान् सीभाग्यसे यहाँ पधारे हैं। तीनों खोकोंचे ऐसी कोई बात नहीं है. जो आपको विदित न हो। आप भाग्यक्श हमें दर्शन देनेके लिये साथ यहाँ आ गये हैं। अतः अय हमारा कोई कल्याण कथा और ज्ञानसे युक्त तथा वेदानके सरासर्वकासे सम्पन्न हो । बेदवादी मुनियाने

आयोजन किया। बहाँ ब्रेह्मरहित कर्म मेरा सरकार किया और मुझपर कृपा की है, ऐसी दशायें आपसे प्रेरित होकर में आपके सपक्ष महानियोद्धारा सामानित पुराणका भलोभॉत प्रवचन क्यों नहीं कसेगा। अब क्रान्तदर्शी विद्यान् पौराणिकशिरोमणि में महादेवजी, देवी पार्वती, कुमार स्कन्द, सूतजी उस स्थानपर आये । सूतजीको आते गणेक्षजो, नन्दी तथा सत्यवतीकुमार देश मुनियोंका मन प्रसन्नतासे खिल उठा । साक्षात् भगवान् व्यासको प्रणाम करके उस उन्होंने उनसे सान्यनापूर्ण मधुर बातें कहकर धरम पवित्र वेदनुस्य पुराणकी कथा कहुँगा, वनकी यबायोग्य पूजा की । पुनियोद्धारा की जो शिवतत्त्वके ज्ञानका सागर है और भोग संक्षिप्र क्रिक्पराण #

222

एवं मोक्षरूपी फल देनेवाला साक्षात् साधन नाम आकृष्णद्वेपायन हुआ। मुनिवर ! है। विद्याके सम्पूर्ण स्वानोंका, पुराणोकी ओक्नणद्वैपायनने वेदोको संक्षिप्त करके उन्हें संख्याका और उनकी उत्पत्तिका विवरण दे जार भागोंचे विचक्त किया। इस प्रकार बार रहा है। आपलेग मुझसं इस विषयको भागोमें वेदोंका व्यास (विस्तार) करनेसे वे भगवान शिवको जब सपना संसारकी सृष्टि कानेकी उच्छा हुई, तब उन्होंने सबसे पहले अपने सनातन पुत्र साक्षात् व्रह्माजीको उत्पन्न किया और अपने उन प्रधम पुत्र, विश्वयोनि ब्रह्माको परमेश्वर ज्ञियने जगत्की सृष्टिका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये पहले ये सब विद्यार्थ दी। उसके बाद उन्होंने पालन करनेके लिये भगवान् श्रीहरिको नियुक्त किया और उन्हें जगत्की रक्षाके लिये शक्ति प्रदान की। ये भगवान विष्णु ब्रह्माजीके भी पालक हैं। ब्रह्माची विद्या प्राप्त करके जब प्रकाकी मृष्टिके विस्तारकार्यमें लगे, तब उन्होंने सम्पूर्ण झारबीमें पहले पुराणको ही स्मरण किया और उन्होंको वे प्रकासमें लाये। पुराणोंके प्रकट होनेके अनन्तर उनके जार मुखोसे चारो येदोंका प्रादुर्भाव हुआ। फिर उन्होंके मुखसे सम्पूर्ण शास्त्रोंकी प्रवृत्ति हुई ।

ध्यानपूर्वक सुने। छः चेदाङ्ग, सार केट, त्य्रेकमें बेदव्यासके नामसे विख्यात हुए। मीपांसा, विस्तृत न्यायशास्त्र, पुराण और इसी तरह उन्होंने पुराणोंको संक्षिप्त करके धर्मशाख — ये जोदह विद्याएँ हैं। इनके साध जार ल्याव इत्लेकोंने सीमित किया। आज आयुर्वेद, थनुर्वेद, गन्वर्ववेद और जनम भी देवलोकमें पुराणीका विस्तार सी कोटि अर्थशास्त्रको भी गिन लिया जाय तो ये इत्लेकोंचे है। जो द्विज छहाँ अङ्गो और विद्याएँ अठारह हो जाती हैं। इन अठारह उपनिषदीसहित चारी बेदोको तो जानता है विद्याओंके मार्ग एक-दूसरेसे भिन्न हैं। इन किन्तु पुराणको नहीं जानता, वह श्रेष्ठ विद्वान् सबके निर्मात विकालदर्शी विद्वान् साक्षात् नहीं हो सकता । इतिहास और पुराणोंसे भगवान् शुलपाणि शिव हैं, ऐसा शुलिका बेदकी व्याख्या करे। जिसका ज्ञान बहुत कबन है। सम्पूर्ण जगतके स्वामी इन कम है अर्थात् जो पौराणिक ज्ञानसे शून्य है, ऐसे पुरुषारे केंद्र यह सोचकर इस्ता है कि यह मुझपर प्राप्तर कर बैठेगा । सर्ग, प्रतिसर्ग, वंदा, मन्यन्तर और वंदाानुबरित—ये प्राणके वांच लक्षण है। छोटे और बहेके भेदसे अठास पुराण बताये गये है। १. ज्ञास्यराण, २. पदापुराण, ४. डिावपुराण, ३. विकापुरावा, ६. अविष्यपुराण, ५. भागवतपुराणाः ८. घार्कण्डेयपुराण, ७. नारदपुराण, २. आंध्रपुराण, १०. ब्रहावेधर्तपुराण, ११. तिबद्धपुराणा, १२. बाराहपुराण, १३. स्थान्दपुराणा, १४. वामनपुराण, १५. कमंप्राण. १६. मत्यपुराण, १७. गरुषपुराण और १८. ब्रह्माण्डपुराण— यह पुराणोंका पवित्र क्रम है। इसमें शिक्षपुत्तचा जीधा है, जो भगवान् शिवसे सम्बन्ध रखता है और सब पनोरधोंका द्वापरमें भगवान् श्रीहरि सत्यवतीके साधक है। इस प्रन्थकी श्लोकसंख्या एक गर्भसे उसी तरह प्रकट हुए, जैसे अरियसे लाख है और यह बारह संहिताओंमें विभक्त आग प्रकट होती है। उस समय उनका है। इसका निर्माण साक्षात भगवान शिवने

ही किया है तथा इसमें धर्म प्रतिष्ठित है। ज़िवपुराणको आपलोगोने सुन रिस्या। बेरव्यासने इस एक लाख श्लोकवाले केवल चार हजार श्लोकोंकी वापवीय-हजार दो सौ वालीस और बायबीयसंहितामें जमस्कार है। चार हजार इलोक है। इस परम पवित्र

शिवपुराणको संक्षिप्त करके चौजीस हजार संहिता रह गयी है, जो दो भागोंसे युक्त है। इरुपेकोंका कर दिया है। इसमें सात उसका वर्णन में करूँगा। जो बेदोंका विद्वान संहिताएँ हैं। पहली विद्येश्वरसंहिता, दूसरी न हो, उससे इस उत्तम शाखका वर्णन नहीं रुद्रसंहिता, तीसरी शतरुद्रसंहिता, बौधी करना चाहिये। जो पुराणोंको न जानता हो कोटिस्डसंहिता, पाँचवी उपासंहिता, छठी और जिसकी पुराणपर अद्धा न हो उससे भी कैरशससंहिता और सातवीं वायवीयसंहिता इसकी फवा नहीं कहनी व्यक्तिये। जो है। इस प्रकार इसमें सात ही संहिताएँ हैं। घगवान् शिवका भक्त हो, शिवोक्त विद्येश्वरसंहितांने दो हवार, ठडसंहितांने दस धर्मका पालन करता हो और दोषदृष्टिसे हजार पाँच सौ, प्रातस्त्रअंहिलामें दो हजार रहित हो, उस जॉचे-बुझे हुए धर्मात्या एक सौ अस्सी , कोटिस्ट्रसंहिनामें दो हजार शिष्यको ही इसका उपदेश देना वाहिये। दो सो चालीस, उमार्सहितामें एक हजार जिनकी कृपासे मुझको पुराणसंहिताका आठ सौ बालीस, कैलाससंहितामें एक ज्ञान है. उन अमिततेजस्वी धगवान व्यासको (३ घणमार)

## ऋषियोंका ब्रह्माजीके पास जा उनकी स्तुति करके उनसे परमपुरुषके विषयमें प्रश्न करना और ब्रह्माजीका आनन्दमन्न हो 'रुद्र' कहकर उत्तर देना

सुतजी कहते हैं-पहर्षियो ! पहले हो सका। तथ वे सब लोग जगत्-स्रष्टा कल्पोंके बारबार बीतनेपर अविनाशी ब्रह्माजीका दर्शन करनेके लिये सुदीर्घकारुके पश्चात् जब यह क्त्रीयान कल्प उस खानपर गये, जहाँ देवताओं और उपस्थित हुआ और सृष्टिका कार्य आरम्भ असुरोके मुखसे अपनी स्तुति सुनते हुए हुआ, जब जीविका-साधक कर्य-कृषि, भगवान ब्रह्मा विराजमान थे। देवताओं गोरक्षा और वाणिज्यकी प्रतिष्ठा हुई तथा और दानवासे भरे हुए सुन्दर रमणीय मेस-प्रजावर्गके लोग सजग एवं सचेत हो गये, जिल्लापर, जहाँ सिद्ध और चारण परस्पर तब छः कुलोमें उत्पन्न हुए महर्षियोमें परस्पर बातचीत करते हैं, यक्ष और गन्धर्व सदा बहस छिड़ गयी। 'यह परब्रह्म है या नहीं है' रहते हैं, विहंगीके समुदाय करूरव करते हैं, इस प्रकार उनमें महान् विवाद होने लगा। मणि और मैंगे जिसकी शोधा बढ़ाते हैं तथा किंत परम तत्त्वका निरूपण अत्यन्त कठिन निकृत, कन्द्रगएँ, छोटी गुफाएँ और होनेके कारण उस समय वहाँ कुछ निश्चय न अनेकानेक निर्झर जिसे सुशोधित करते हैं,

६४६ + संक्रिप्त शिक्युराज

एक ब्रह्मवन नामसे प्रसिद्ध वन है। उसमें चेंवर हे उनकी सेवा कर रही थीं, इससे

नगर है, जो प्रातःकारको सूर्यको सांति
प्रकाशित होता रहता है। यहाँ दुर्ध्य शक्तिसे
पुक्त बलाभियानी देख, दानव तथा
राक्षसाँका निवास है। वह नगर तथाये हुए
सूवर्णका बना जान पड़ता है। उसकी
यहारदीयारियाँ और सदर फाटक बजुन कैंबे
हैं। छोटे बुजों, डाल् छतो, आवासस्थानो
तथा सैकड़ी गाँलयोसे उस नगरकी बड़ी
शोभा है। यह विवित्र बहुमूल्य पाँणयोसे
आकाशको बूमता-सा प्रतीत होता है तथा
कई करोड़ विशाल भयनोसे अलंकुत है।
उस नगरमें प्रजापति बहुम अपने
सभासदीके साथ निवास करते हैं। वहाँ
जाकर उन पनियोंने साक्षात स्थेकपितायह

रहते हैं। उस वनमें एक मनोहर एवं विशास

सभासरीके साथ निवास करते हैं। वहाँ आकर उन पुनियोंने साक्षात लेकपितायह ब्रह्माजीको देशा। देवपियोंके सपुराय उनकी सेवामें बैठे थे। उनकी अङ्गकान्ति शुद्ध सुवर्णके समान थी। वे सब आधुपणोंसे विभूषित थे। उनका पुत्त प्रस्क था, उससे साँध्यभाव प्रकट होता था। उनके नेत्र कमलदलके समान विशाल थे। दिव्य-कान्तिसे सम्पन्न, दिव्य गन्ध एवं अनुलेपनसे चर्चित, दिव्य थेत बन्नोसे सुशोधित तथा दिव्य भालाओंसे विभूषित इद्यानीके घरणारिक्दोंको वन्दना सुरेन्द्र, असुरेन्द्र तथा योगीन्द्र भी करते थे। जैसे प्रभा दिवाकरकी सेवा करती है, उसी प्रकार समस्त शुभ लक्ष्णोंसे यक सामात साम्वती देवी हाथमें

ताना प्रकारके वन्यपशु भरे हुए हैं। उसकी उनकी बड़ी शोभा हो रही थी। लेबाई सौ योजन और चौड़ाई दस योजनकी झहाजीका दर्शन करके उन सभी है। उसके भीतर एक रमणीय सरोवर है, जो महर्षियोंके मुख और नेत्र खिल उठे। उन्होंने सुखादु निर्मल जलसे भरा रहता है। यहाँके मस्तकपर अञ्चलि बाँधकर उन सुर-श्रेष्ठकी रमणीय पृथ्यित बुखोपर मनवाले भार हार्च सुनि की।

> जीप बोले—संसारको सृष्टि, पालन और संहारके हेतु तीन ऋप धारण करनेवाले

> आप पुराणपुरुष परमात्मा ब्रह्माको नमस्कार

है। प्रकृति जिनका सरीर है, जो प्रकृतिमें कों से उत्पन्न करनेवाले हैं तथा प्रकृतिमध्ये वेहेंस विकारोसे युक्त होनेपर भी जो वास्तवमें निर्विकार है, उन सहम्वेत्रको नमस्कार है। ब्रह्माण्ड जिनकी यह है, तो भी जो ब्रह्माण्डके उदस्में निवास करते हैं तथा वहाँ रहकर जिनके कार्य और करण सम्यक्त-रूपसे सिख होते हैं, उन ब्रह्माजीको नमस्कार है।

सेवा करती है, उसी प्रकार संपत्त शुभ लक्षणोंसे युक्त साक्षात् सास्वती देवी हाथमें जो सर्वलोकत्वरूप तथा समस्त लोकोंके स्रष्टा है, जो सम्पूर्ण जीवोंका शरीरसे संयोग परमतत्त्वका साक्षात्कार नहीं हो रहा है। आप और वियोग करानेमें हेत् हैं, उन ब्रह्माजीको सम्पूर्ण जगतक धारण-पोषण करनेवाले

है, तथापि मापासे आवृत होनेके कारण हम विदित र हो। कौर ऐसा पुरुष है, जो सम्पूर्ण

आपको नहीं जानते । महर्षियोंके इस प्रकार स्तृति करनेपर ब्रह्माजी अपने अद्भव क्रियाकलापद्वारा सबसे प्रथप

वाणीमें इस प्रकार बोले।

सम्पन्न पहाचाग महातेजस्वी महर्षियो ! तुम सब खोग एक साथ यहाँ किस सियं आवे हो? नेव आक्षर्यसे किल उटे । चे देवताओं,

अज्ञानके महान् अन्यकारसे आवृत हो लिख्न जोड़कर बोले।

हो रहे है। परस्पर विवाद करते हुए हुये

नमस्कार है। नाथ ! पितामह ! आपसे ही तथा समस्त कारणोंके भी कारण है। नाथ ! सम्पूर्ण जगतुकी सृष्टि, पालन और संहार होते. यहाँ कोई ऐसी वस्तु नहीं है, जो आपको

जीवोंसे पुरातन, अन्तर्यामी, उत्कृष्ट विश्व मुतनी कहते हैं—इन महाभाग परिपूर्ण एवं सनावन परपेश्वर है ? कीन

वन मुनियोंको आह्नाद प्रदान करते हुए गम्भीर संसारको सुष्टि करता है ? महाप्राप्त ! हमारे इस संदेहका निवारण करनेके लिये आप हमें ज्ञाजीने कहा-महान् सत्वपुणसे परमार्थतत्त्वका उपदेश दें।

मुनियोंके इस प्रकार पूछनेपर ग्रह्माजीके

ब्रह्माजीके इस प्रकार पूछनेपर दानवों और मुनियोंके निकट खड़े हो ब्रह्मवेताओं में ब्रेष्ट उन सभी पुनियोंने हाब गये और विरकारतक व्यानपत्र हो 'रुह्र' जोड़ विनयभरी वाणीमें कहा। ऐसा कहते हुए आनन्दविभोर हो गये। उनका गृनि बोले—भगवन् । हमलोग सारा दारीर पुरुक्तित हो वटा और ने हाथ

(अध्याय २)

ब्रह्माजीके द्वारा परमतत्त्वके रूपमें भगवान् शिवकी ही महत्ताका प्रतिपादन, उनकी कृपाको ही सब साधनोंका फल बताना तथा उनकी आज्ञासे सब मुनियोंका नैमिषारण्यमें आना

ब्रह्माजीने कहा-मुनियो ! जिन्हें न रह और इन्द्रपूर्वक यह समस्त जगत् पहरेरे पाकर मनसहित वाणी स्टीट आती है, जिनके प्रकट होता है, जो कारणीके भी स्रष्टा और आनन्द्रमय स्वरूपका अनुचव करनेवाला विचारक परम कारण है, जिनके सिवा और पुरुष कभी किसीसे नहीं डरता, जिनसे सम्पूर्ण किसीसे कभी भी जगत्की उत्पत्ति नहीं भूतो और इन्द्रियोंके साथ ब्रह्मा, विष्णु, होती,\* सम्पूर्ण ऐधर्यसे सम्पन्न होनेके

मतो वाची निवर्तनो आग्राप्य मान्ना सह। आगर्द यस वै निवान न क्रिकेट बुद्धशन। यस्मात् सर्विषद् अञ्चिवण्डादेन्द्रभूवेकम् । सह मृतेन्द्रियः वर्वे प्रथमं सम्बद्धयते ॥ करणानां च यो धाता ध्यास पराकारणम् । च सत्त्रासूनकेञ्चसमञ् कृतक्षनः कदार्थनः । (for to my dr go 20- 3 12-3)

संक्षिप्र शिक्यरतथा \*

386

कारण जो स्वयं ही सर्वेश्वर नाम धारण करते। क्रियारूपा पराशक्ति स्वाभाविक एवं नित्य हैं, सब मुमुक्षु जिन शम्भुका अपने हृदय- है।' जो इस क्षर (विनाशशील), अव्यक्त

उत्पन्न किया और मुझे ही सप्पूर्ण बेदोंका उनका निरन्तर ध्यान करनेसे, मनको उनमें

परिपूर्ण है, जो अकेले ही बहत-से निकाय जीवोंके शासक एवं उन्हें सक्रियता अटान करनेवाले हैं, जो महेश्वर एक बीजको अनेक

रूपोंमें परिणत कर देते हैं, जो सबका शासन करनेवाले ईश्वर इन जीवोसहित इन समस्त लोकोंको बडापे रखते हैं, सब सपोपे

जो एकपात्र भगवान् रुद्ध ही है, दूसरा कोई

नहीं है, जो सदा ही मनुष्योंके इदयमें भलीभाँति प्रविष्ठ होकर स्थित है, जो सार्थ सम्पूर्ण विश्वको देलते हुए भी दूसराँसे कवापि लक्षित नहीं होते और सदा समस्त

जगसके अधिप्राता हैं. जो अनन शक्तिशाली एकमात्र भगवान् रुद्ध कालसे मुक्त समस्त कारणोपर भी शासन करते हैं, कालको सीमासे परे रहकर कालको प्रेरित जिनके लिये न दिन है न राप्ति हैं, जिनके करनेवाले हैं। ‡ ये सबके ऊपर निवास

समान भी कोई नहीं है, फिर अधिक तो हो करते हैं। खर्य ही सबके आवासस्थान हैं,

आकाशके भीतर ध्यान करते हैं, जिन्होंने (प्रकृति) पर तथा अमृतस्वरूप अक्षर सबसे पहले पुड़ो ही अपने पुत्रके रूपमें (अविनाज़ी) जीवात्मापर ज्ञासन करते हैं,

ज्ञान दिया, जिनके कृपाप्रसादसे मैंने यह लगाये रहनेसे तथा उन्हींके तत्त्वकी भावना

प्रजापतिका पद प्राप्त किया है, जो ईश्वर करते हुए उनमें तन्यय रहनेसे जीव अन्तमें अकेले ही वृक्षकी माँति निश्चल भावसे उन्होंको प्राप्त हो जाता है। फिर तो सारी प्रकाशमान आकाशमें विराजमान है, जिन माया अपने-आप दूर हो जाती है। उनके

परमपुरुष परमातमासे यह सम्पूर्ण जगत् पास न तो बिजली प्रकाश करती है और न सुर्व तथा चन्द्रमा ही अपनी प्रभा फैलाते हैं,

> अपित उन्होंके प्रकाशसे यह सम्पूर्ण जगत् प्रकाशित होता है। ऐसा समातन श्रुतिका कञ्चन है। † एकमात्र महादेख महेश्वरको ही अपना आराध्यदेव जानना चाहिये। उनसे श्रेष्ठ दूसरा कोई पद उपलब्ध नहीं होता। ये

खर्य ही सबके आदि है, किंतु इनका न आदि है न अन्त। ये स्वभावसे ही निर्मल, बतन्त्र, परिपूर्ण, खेळाधीन तथा वरावरस्थ है। इनका शरीर अप्राकृतिक

(दिव्य) है। ये श्रीमान मोश्वर लक्ष्य और

लक्षणासे रहित हैं। ये नित्यमुक्त होकर सबको बन्धनसे मुक्त करनेवाले हैं।

ही कैसे सकता है, जिनकी जान, बल और सर्वज हैं तथा छ: प्रकारके अध्वा (मार्ग) से न यस्य दिवसो राजिन समानो न चाँदिकः । स्वामादिकी पराञ्चितिस्या ज्ञानक्रिये अपि ॥

<sup>(</sup>शि॰ पु॰ ता॰ सं॰ पु॰ सं॰ ३। ११) ः यरिमश्र भारत्वे विद्युत्र सूर्वो न च चन्द्रमा । यस्य गासा निमातीद्रमित्येषा द्राश्वती श्रृतिः ॥

<sup>(</sup>शि॰ प॰ का॰ सं॰ प॰ सं॰ ३।१४)

<sup>ः</sup> अप्राकृतवपुः शीमान् लक्ष्यलक्षणवर्णवेतः । अयं मुक्ते मोचकक्ष हात्रालः व्यलचोदनः ॥ (दिक्ष पुरु सार स्टब्स पुरु सा ३ (१७)

युक्त इस सप्पूर्ण जगत्के पालक है। है और उससे भी परे जो नित्य, ज्ञानस्वरूप

उत्तरोत्तर उत्कृष्ट भूतोसे वे परम उत्कृष्ट हैं। आनन्द्रमय तथा अविनाशी भगवत्त्वरूप है, उनसे बढ़कर दूसरा कोई नहीं है। अनना वह उसमें निष्टा रखनेवाले भजनपरायण आनन्दराणिरूपी मकरन्दका पान करनेवाले. भक्तोंकी ही दृष्टिमें आता है। धरावद्वतका प्रयुक्त (भ्रमर) है। असण्ड ब्रह्मण्डोंको मसलकर मुखिण्डके समान कर देनेकी कलामें पण्डित है। उतारता, बीरता, गम्बीता और मधुरताके गहासागर है। इनके समान भी कोई वस्तु नहीं है, फिर इनसे बढ़कर तो हो ही कैसे सकती है। बे डपमारहित है। समस्त प्राणियोके राजाधिराजके रूपमें विराजमान है। ये ही पृष्टिके प्रारम्भये अपने अञ्चत क्रियाकलाप-

आक्षय लेनेवाले यक्त ही उसकी देख पाते हैं। इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाम, गुह्मसे भी गुह्मता एवं उत्कृष्ट साधन है भगवान् शिवके प्रति भक्ति। जो उस चक्तिसे युक्त है, वह संसारबन्धनसे मुक्त हो जाता है-इसमें संदेह नहीं है। यह भक्ति भगवान् ज्ञिवकी कृपासे ही उपलब्ध होती है और उनकी कृपा भी भक्तिसे ही सम्भव होती है-इस प्रकार वे दोनों एक-दूसरेके द्वारा इस सम्पूर्ण जगत्की सृष्टि करते हैं और आजित हैं—ठीक यैसे ही, जैसे अङ्करसे अन्तकालमें यह फिर इन्हींचे लीन हो बीज और बीजमें अहूर होता है। जीवकी जायगा । सब प्राणी इन्होंके बदाये हैं । ये ही अगवत्कृषासे ही सर्वत्र सिद्धियाँ भिरुती हैं । सबको विभिन्न कार्योमे नियुक्त करनेवाले सम्पूर्ण साधनीसे अन्तमे भगवान्की कृपा है। पराधिकते ही इनका दर्शन होता है, ही साध्य है। अन्त:करणकी शुद्धि था अन्य किसी प्रकारसे कभी नहीं। प्रसादका साधन है धर्म और उस धर्मके व्रत, सम्पूर्ण दान, तपस्या और स्वरूपका प्रतिगदन वेदने किया है। वैदोंके नियम—इन सब साधनोंको पूर्वकालमें अञ्चाससे पहलेके पुण्य और पापोमें समता सत्पुरुयोंने भावशृद्धि तथा अनुरागकी आती है, इस समतासे प्रसाद (प्रसन्नता या इत्पत्तिके लिये ही बताया था, इसमें संशय अन्त:शुद्धि। का सम्पर्क प्राप्न होता है और नहीं है। में, भगवान विष्णु, स्ट्रदेव तथा उससे धर्मकी वृद्धि होती है। धर्मकी वृद्धिसे हुसरे-हुसरे देवता एवं असुर आज भी डाव पञ्च (जीवके) पापीका क्षय होता है। इस तपस्याओंके द्वारा उनके दर्शनकी इच्छा रसते तरह जिसके पाप क्षीण हो गये हैं, उस हैं। धर्मध्रष्ट, मृढ, दृष्ट और घणित जीवको अनेक जन्मोके अभ्याससे क्रमशः आचार-विचारवाले लोगोंको उनका दर्शन उपा-महेश्वरके तत्त्वका ज्ञान प्राप्त होकर होना असम्भव है। भक्तजन भीतर और उसके हृदयमें उनके प्रति भक्तिका उदय होता बाहर भी उन्होंका पूजन एवं स्वान करते हैं। है। उस भक्तिभावके अनुरूप ही महेश्वरके यह रूप तीन प्रकारका है-स्वूल, सुक्ष्य कृपाप्रसादका उठेक होता है। उस प्रसादसे और इन दोनोंसे परे । हम सब देवता आदि कर्पोंका त्याग होता है। कर्मोंके त्यागका जिस रूपको प्रत्यक्ष देखते हैं, वह स्यूल है। अभिप्राय उनके फलोंके त्यागसे हैं, कर्मीके सक्ष्म रूपका दर्शन केवल योगियोंको होता स्वरूपनः त्यापसे नहीं। अतः यह सिद्ध

संक्षित शिक्युराज + 140

हुआ कि कर्मफलोंके त्यागसे ज्ञितधर्ममें दिया। वे सब ब्राह्मण उन लोकनाथ मङ्गलमयी प्रवृत्ति होती है।

इसल्द्रिये शिवका कृपात्रसाद प्राप्त करनेके उद्देश्यसे तुम सब लोग अपने स्त्री-पुत्रों और अग्नियोंके साब वाणी और मनके दोपाँसे रहित होकर एकपात्र भगवान्

शिवका ही ध्यान करते रहो । उन्हींमें निष्ठा रखकर उनके भजनमें तत्पर हो जाओ। उन्होंमें मन लगाकर उनके आक्रित होकर रहो। सब कार्य करते हुए मनसे उन्हींका चिन्तन किया करो । एक सहस्र दिव्य वर्षेकि

लिये दीवंकालिक यज्ञका आरम्भ करके उसे

पूर्ण करो । यत्रके अन्तमें मन्बद्वारा आवाहन करनेपर साक्षात् वायुदेयता वहाँ प्रधारेने । फिर से ही तुम सब लोगीके कल्याणका साधन एवं उपाय बतायेंगे । तत्पक्षात् तुप सब लोग परप सुन्दर पुण्यमधी वाराणसी-प्रीको जाना, जहाँ विनाकपाणि श्रीमान् भगवान विद्यनाथ चक्तजनीयर अनुष्ट करनेके लिये देवी पार्वतीके साथ सदा विद्वार करते हैं । द्विजोत्तमो ! वहाँ तुम्हें बहा भारी आशर्य दिखायी देगा । उस आशर्वको वेशकार तथ फिर मेरे पास आना, तब में तुन्हें

मोक्षका उपाय बताऊँगा । उस उपायसे एक ही जन्ममें मुक्ति तुम्हारे हाधमें आ जावगी, जो अनेक जन्योंके संसारकद्यनसे बुटकारा दिलानेवाली होगी । यह पैने मनोमय चक्रका निर्माण किया है। इस चक्रको में यहाँसे छोडता है। जहाँ जाकर इसको नेमि विशीर्ण हो जाय-टूट-फूट जाय, वही तपस्थाके

ऐसा कहकर पितापह ब्रह्माने उस सुर्यतुल्य तेजस्वी मनोमय चक्रकी ओर देखा और महादेवजीको प्रणाम करके उसे छोड़ केटबहिष्कृत नास्तिकोको पराहत या पंराजित

लिये दाभ देश है।

ब्रह्माजीको प्रणाम करके उस स्थानके लिये चल दिये, जहाँ उस चक्रकी नेमि जीणं-शीर्ण होनेवाली थी। ब्रह्माजीका फेंका हुआ वह सन्दर चक्र मनोहर दिलासण्डोसे युक्त और निर्मल एवं स्वाटिष्ठ जलसे पूर्ण किसी वनमें गिरा । उस चक्रकी नेमिके शीर्ण होनेसे वह पुनिपुजित बन नैपिष नामसे विख्यात हुआ।

अनेक यक्ष, गन्धर्व और विद्याधर वहाँ आकर रहते लगे। पूर्वकालमें जगत्की मृष्टिकी इन्छा रखनेवाले विश्वस्रष्टा एवं अधिक



किया वा । वहीं शब्दशास्त्र, अर्थशास्त्र तथा न्यायशासके ज्ञाना विद्वान् महर्षियोने शक्ति,

जान और क्रियायोगके द्वारा शास्त्रीय विधिका अनुष्टान किया था। उसी स्थानपर

वेडवेना विद्यान् सदा वाद और जल्पके बलसे युक्त वचनोद्वारा अतिवाद करनेवाले

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

करते हो। तथीसे नैमियारण्य ऋषियोंकी कारण वह वन बहा रमणीय प्रतीत होता है। तपस्थाके योग्य स्थान यन गया। स्फटिक- वहाँ प्रायः अत्यन्त रसीले फल देनेवाले वृक्ष मणियय पर्वतकी क्षिलाओंसे झरते हुए हैं तथा उस वनमें हिसक जीव-जन्तुओंका (अध्याव ३) अमृतके सपान मधुर एवं स्वच्छ जलके अभाव है।

नैमिषारण्यमे दीर्घसत्रके अन्तमें मुनियोंके पास वायुदेवताका आगमन, उनका सत्कार तथा ऋषियोंके पूछनेपर वायुके द्वारा पश्,

पाश एवं पशुपतिका तान्विक विवेचन

सूतजी बज़ते हैं—मूनीश्वरो ! उस यज्ञने कोई दोष हो नहीं आया ? क्या समय अपम असका पारठन करनेवाले उन तुपत्थेगोंने स्तोत्र और शस्त्रप्रहोहारा महाभाग महर्षियोने उस देशमें महादेवजीकी देवताओंका तथा पितृकमोंद्वारा पितरोंका आराधना करते हुए एक महान् व्हाका भरतीमाति पूजन करके यज्ञविधिका आयोजन किया। यह यज्ञ जब आरम्म अनुहान भलीभाँत सम्पन्न किया ? इस हुआ, तब महर्षियोंको सर्वधा आश्चर्यजनक महावक्रकी समाप्ति हो जानेपर अव आरक्षेण क्या करना चाहते हैं ? जान पड़ा । तदननार समय बीतनेपर जब प्रचर दक्षिणाओंसे युक्त वह यह समाप्त

हुआ, तब ब्रह्माजीकी आज्ञासे वायुदेव स्वयं वहाँ पधारे। उनको आया देख दीर्घकालिक यज्ञका अनुप्रान करनेवाले वे पुनि ब्रह्मात्रीकी बातको याद करके अनुपय हर्षका अनुभव करने लगे। उन सबने उठकर आकादाजन्या वायुदेवताको प्रणाम किया और उन्हें बैठनेके रिखे एक मोनेका बना हुआ आसन दिया। वासुदेवता उस आसनपर बेठे। युनियोंने उनकी विधियत पुत्रा की। तदनत्तर उन सबका अभिनन्दन

मृनियोंने कहा-प्रभो ! हमारे

कल्याणकी वृद्धिके लिये जब आप स्वयं

यहाँ आ गये, तब अब हमारा सब प्रकारसे

नायदेवता बोले-ब्राह्मणो ! इस महान यज्ञका अनुष्टान पूर्ण होनेतक तुम सब लोग सकुशल रहे न ? यज्ञहत्ता देवत्रोही दैत्योंने तुम्हें बाधा तो नहीं पहुँचायी ? तुम्हें कोई प्राथश्चित्त तो नहीं करना पड़ा ? तुम्हारे

करके वे कुशल-महुल पूछने लगे।

 मंदिलम जिल्लप्राच्य क 

140

हमारा इदय अज्ञानान्यकारमे आक्रान्त हो गया था, तब हमने विज्ञानकी प्राप्तिके लिये किस प्रकार हुए ? पूर्वकालमें प्रजापतिकी उपासना की।

परमेष्ठीने हम सबको यहाँ भेजा। हम इस उस जानको उपलब्ध किया। देशमें आपके आगमनकी प्रतीक्षा करते हुए

समय आपके आगमनके सिवा हमारे लिये दूसरी कोई प्रार्थनीय बस्तु नहीं है।

वायुदेवता मन-ही-मन प्रसन्न हो मुनियोंसे

पेश्चर्यको संक्षेपसे बताया ।

कुशल-मङ्गल हो है तथा हमारी तपस्या भी नैमियारण्यके ऋषियोंने पूछा—देख ! उत्तम होगी । अब पहलेका बुताना सुनिये । आपने ईश्वरविषयक ज्ञान कैसे प्राप्त किया? तथा आप अव्यक्तज्ञया ब्रह्मजीके शिव्य

वाक्देवता बोले-महर्षियो ! उन्नीसर्वे

शरणागतयत्सल प्रजापतिने हम शरणागती- कल्पका नाम धेतलोहितकल्प समझना पर कृपा करके इस प्रकार कहा— चाहिये। उसी कल्पमें चतुर्मुल ब्रह्माने 'बाह्मणो । रुद्धदेव सबसे बेष्ठ है । चे ही परम स्वष्टिकी कामनासे तपस्या की । उनकी उस कारण है। उन्हें नकीसे नहीं जाना जा तीव्र तपस्थासे संतुष्ट हो स्वयं उनके पिता सकता । भक्तिमान् पुरुष ही उनके स्वस्थको देवदेव महेश्वरने इन्हें दर्शन दिया । से दिख्य ठीक-ठीक देखता और समझता है। भक्ति कुमारावस्थासे युक्त रूप धारण करके भी उनकी कृपासे ही पिलती है और उस रूपवानोंने क्षेष्ठ होत नामक मुनि होकर दिव्य कृपासे ही परमानन्दकी प्राप्ति होती है। अत: वाणी बोलते हुए उनके सामने उपस्थित हुए। उनके कुपाप्रसादको प्राप्त करनेके लिये वेद्येके अधिपति तथा सबके पालक पिता तुमलोग नैमियारण्यमें यञ्जका आयोजन महेश्वरका दर्शन करके गायत्रीसहित करो । दीर्घकालनक चलनेवाले इस यहके ब्रह्माजीने उन्हें प्रणाम किया और उन्हींसे द्वारा परम कारण रुद्धदेवकी आराधना करो । जलम ज्ञान पापा । ज्ञान पाकर विश्वकर्णा यत्रके अन्तमे उन रहदेवके कृपा-प्रसादसे चतुर्मुख ब्रह्मा सम्पूर्ण चराचर पुतोकी सृष्टि वायुदेवता यहाँ पधारेंगे । उनके मुखसे वहाँ काने लगे । साक्षात परमेश्वर शिवारे सुनकर तुन्हें ज्ञानलाच होगा और उससे कल्याणकी । ब्रह्माजीने अपुतलक्ष्य ज्ञान प्राप्त किया था, प्राप्ति होगी।' महाचाग ! ऐसा आदेश देकर इसलिये मैंने तपस्पक्षे बलसे उन्होंके मुलसे

मुनियोंने पुरा-आपने वह कीन-सा एक सहस्र दिव्य वर्षातक दीर्घकालिक जान प्राप्न किया, जो सत्यसे भी परम सत्य यज्ञके अनुद्वानमें लगे रहे हैं। अतः इस एवं शुभ है तथा जिसमें उत्तम निष्ठा रखकर पुरुष परमान-दको प्राप्त करता है ? बायदेवता बोले-महर्षियो ! मैने

दीर्घकालसे यज्ञानुष्ठानमें लगे हुए उन पूर्वकालमे वशु-वाश और पशुपतिका जो महर्षियोका यह पुरातन वृत्तान सुनकर ज्ञान प्राप्त किया था, सुख चाहनेवाले पुरुषको उसीपे ऊँबी निष्ठा रखनी चाहिये। धिरे हुए वहाँ बैठे रहे। फिर उन सबके अज्ञानसे उत्पन्न होनेवाला दुःल ज्ञानसे ही दूर पूछनेपर उनके भक्तिभावको वृद्धिके लिये होता है। वस्तुके विवेकका नाम ज्ञान है। उन्होंने भगवान् शंकरके सृष्टि आदि वसके तीन भेद माने गये हैं—जह (प्रकृति), बेतन (जीव) और उन दोनोंका

नियन्ता (परमेश्वर)। इन्हीं तीनोंको क्रमसे नाम पुरुष (जीव) है। कर्म दो प्रकारके पाश, पशु तथा पशुपति कडते हैं। तत्त्वज्ञ है—पुण्यकर्म और पापकर्म। पुण्यकर्मका पुरुष प्रायः इन्हीं तीन तत्त्वोंको क्षर, अक्षर फल मुख और पापकर्मका फल दुःस है। तथा उन दोनोंसे अतीत कहते हैं। अक्षर ही कर्म अनादि है और फलका उपधोग कर पशु कहा गया है। क्षर तत्त्वका ही नाम पाश लेनेपर उसका अन्त हो जाता है। यद्यपि जड है तथा क्षर और अक्षर दोनोंसे परे जो कर्मका चेतन आत्मासे कुछ सम्बन्ध नहीं है, परमतन्त्र है, उसीको पति या पशुपति कहते तजापि अज्ञानवश जीवने उसे अपने-आपमें है। प्रकृतिको ही क्षर कहा गया है। पुरुष मान रखा है। घोग कर्मका विनाश (जीव) को ही अक्षर कहते हैं और जो इन करनेवाला है, प्रकृतिको भोग्य कहते हैं और दोनोंको प्रेरित करता है, यह क्षर और अक्षर भोगका साधन है शरीर । बाह्य इन्द्रियाँ और दोनोंसे भिन्न तस्व परमेश्वर कहा गया है। अन्तःकरण उसके द्वार हैं। अतिशय मायाका ही नाम प्रकृति है। पुरुष उस मिक्तभावसे उपलब्ध हुए भड़ेश्वरके मायासे आवृत है। मल और कर्णके द्वारा कृपाप्रसादसे मलका नाम होता है और प्रकृतिका पुरुषके साथ सम्बन्ध होता है। मलका नाहा हो जानेपर पुरुष निर्मल-क्षिय ही इन दोनोके प्रेरक ईश्वर हैं। माया शियके समान हो जाता है। विद्या पुरुषकी महेश्वरकी शक्ति है। जिल्लाक्य जीव उस ज्ञानशक्तिको और कला उसकी क्रिया-मायासे आवृत है। चेतन जीवको आच्छादित डाकिको अधिव्यक्त करनेवाली है। राग करनेवाला अज्ञानमय पाश ही मल भोग्य वस्तुके लिये क्रियामे प्रवृत कहलाता है। उससे शुद्ध हो जानेपर जीव स्वतः शिव हो जाता है। वह विशुद्ध ही ज़िवल है।

होता है ?

आंक्षिक आवरण प्राप्त होता है: क्योंकि कला आदि भी व्यापक है। भोगके लिये किया गया कर्प ही उस आवरणमें कारण है। मलका नाश होनेसे वह आवरण दूर हो

नियति—इन्होंको करना आदि कहते हैं। अधोगतिमें डालनेवाली है तथा राजसी वृत्ति कर्मफलका जो उपभोग करता है, उसीका मध्यम स्थितिमें रखनेवाली है। पाँच

करनेवाला होता है। काल उसमें अवन्छेदक होता है और नियति उसे नियत्त्रणमें रखनेवाली है। अञ्चलक्ष्य जो कारण है. मुनियोंने पूछा—सर्वाच्याची केतनको वह जियुणसय है; उसीसे जड जगत्की माया किस हेतुसे आवृत करती है ? उत्पत्ति होती है और उसीमें उसका लय होता किसलिये पुरुषको आवरण प्राप्त होता है। तत्त्वचिन्तक पुरुष उस अव्यक्तको ही है ? और किस उपायसे उसका नियारण प्रधान और प्रकृति कहते हैं। सन्त्व, रज और तम-ये नीनों गुण प्रकृतिसे प्रकट होते हैं: वायुदेवता बोले— ब्यापक तत्त्वको भी तिलमें तेलको भाँति वे प्रकृतिमें सुक्ष्मरूपसे विद्यमान रहते हैं। सुख और उसके हेतुको संक्षेपसे सात्त्विक कहा गया है, द:ख और उसके हेतु राजस कार्य है तथा जढता और मोह—वे तमोगुणके कार्य है। सात्त्विकी जाता है। कला, विद्या, राग, काल और वृत्ति ऊर्ध्वको ले जानेवाली है, तामसी वृत्ति तन्यात्राएँ, पाँच भूत, पाँच ज्ञानेद्रियाँ, पाँच ही कठिन है ! सत्पुरुष युद्धि, इन्द्रिय और क्रमॅन्ट्रियाँ तथा प्रधान (चित्त), महत्तत्व ऋरीरको आत्मा नहीं मानते; क्योंकि स्मृति (बुद्धि), अहंकार और मन—ये चार (बुद्धिका ज्ञान) अनियत है तथा उसे आदि कार्य मृत्तिका आदि कारणसे अधिक करनेसे उस आत्मतत्वका साक्षात्कार कर भिन्न नहीं है, उसी प्रकार शरीर आदि व्यक्त धाने हैं। \* पदार्थ अध्यक्तमे अधिक भिन्न नहीं है।

वस्तु है, दूसरा कोई नहीं। वस्तुकी चास्तविक स्थिति कहाँ है ?

दारीरसे पार्थक्य अवश्य है। आत्या नामक अत्यन्त दुःशोके आलय माने जाते हैं।

अन्त:करण—सब फिलकर बौबीस तत्व सम्पूर्ण झरोरका एक साथ अनुभव नहीं होते हैं। इस प्रकार संक्षेपसे ही विकारसहित होता। इसीरिटवे खेदों और वेदान्तोमें अव्यक्त (प्रकृति) का वर्णन किया गया। आत्माको पूर्वानुभूत विश्वयोका स्मरणकर्ता, कारणावस्थामें रहनेपर ही इसे अध्यक्त कहते. सम्पूर्ण जेप पदार्थीमें व्यापक तथा हैं और शरीर आदिके रूपमें जब वह अन्तर्यामी कहा जाता है। यह न स्त्री है, त कार्यावस्थाको प्राप्त होता है, तब उसकी पुरुष है और न नपुंसक ही है। न कपर 'व्यक्त' संज्ञा होती है—ठींक उसी तरह, जैसे हैं, न अगल-बगलमें हैं, न नीचे है और म कारणावस्थामें स्थित होनेपर जिसे हम किसी खान-बिहोपमें। यह सम्पूर्ण बल 'मिट्टी' कहते हैं वहीं कार्यावस्थामें 'घट' शरीरोचे अविवल, निराकार एवं अविनाशी आदि नाम धारण कर लेती है। जैसे घट रूपसे स्थित है। ज्ञानी पुरुष निरन्तर विधार

पुरुषका जो वह असेर कहा गया है, इसलिये एकमात्र अव्यक्त ही कारण. इससे बढ़कर अञ्चद्ध, पराधीन, दु:स्रमण करण, उनका आधारभूत शरीर तथा भोग्य और अस्थिर दूसरी कोई वस्तु नहीं है। शरीर ही सब विपतिबोंका मूल कारण है। उससे मुनियोनि पूछा—प्रभो । बुद्धि, इन्द्रिय युक्त हुआ पुरुष अपने कर्मके अनुसार और प्ररीरसे व्यतिरिक्त किसी आापा नामक सुखी, दुःखी और मूद होता है। 🤋 जैसे पानीसे मीचा हुआ खेत अङ्कुर उत्पन्न करता बोले—महर्वियो । है, उसी प्रकार अज्ञानसे आग्नावित हुआ

सर्यव्यापी चेतनका युद्धि, इन्द्रिय और कर्म नृतन प्रतीरको जन्म देता है। ये शरीर कोई पदार्थ निश्चय ही विद्यमान है: परन्तु इनकी मृत्यु अनिवार्य होती है। भूतकालमें उसकी सत्तामें किसी हेतुकी उपलब्धि बहुत कितने ही शरीर नष्ट हो गये और

न च को न पुमानेय नेव चापि तपुसकः। नैवाको नापि तिर्वक् च नाधसात्र मुत्रधन॥ अद्मरीर अरिषु चलेषु स्थानुमञ्चयम्। सदा पञ्चति तं धोरी नरः प्रत्यत्रमर्शनान्॥ (四中即於中華 4186-89)

<sup>ः</sup> बच्छरीरमिदं प्रोक्तः पुरुषस्य ततः परम् । अञ्चादमवञ् दुःशामधुव न च विदाते ॥ विपदां बीतभूतेन पुरुषस्तेन संयुतः : सुरुषे दुःसां च मुद्राध मर्वात स्त्रेन कर्मणा ॥ (जि॰ पु॰ वा॰ सं॰ पु॰ दो॰ ५। ५१-५२)

भविष्यकालमें सहस्रों दारीर आनेवाले हैं. वे देखे रिव्ये मिल जाते हैं और मिलकर फिर सब आ-आकर जब जीर्ण-शीर्ण हो जाते हैं, बिकुड जाते हैं। उसी प्रकार प्राणियोंका यह तब पुरुष उन्हें छोड़ देता है। कोई भी समागम भी संयोग-वियोगसे युक्त है। जीवात्मा किसी भी शरीरमें अनन कारतक ब्रह्माजीसे लेकर स्थावर प्राणियोंतक सभी रहनेका अवसर नहीं पाता । यहाँ खियों, पुत्रों जीव पशु कहे गये हैं । इन सभी पशुओंके और बन्धु-बान्धवोंसे जो मिलन होता है, वह िलये ही यह दृष्टान्त या दर्शन-शास्त्र कहा गया पथिकको मार्गमें मिले हुए दूसरे पथिकोंके हैं। यह जीव पाशोंमें बँधता और सुख-दु:ख समागमके ही समान है। जैसे महासागरमें भोगता है, इसल्बिये 'पश्' कहरवाता है। यह एक काष्ट्र कहींसे और दूसरा काष्ट्र कहींसे ईश्वरकी लीलाका साधन-धूत है, ऐसा जानी बहता आता है, वे दोनों काष्ट्र कहीं थोड़ी महापा कहते हैं।

(अध्याय ४-५)

#### महेश्वरकी महत्ताका प्रतिपादन

वायुरेवता कहते हैं-- महर्षियो । इस यति या पहेश्वर ही व्यक्ताव्यक्त जगतुका विश्वका निर्माण करनेवाला कोई पति है, जो भरण-पोषण करते हैं। से ही जगत्को अनन्त रमणीय गुणोंका आक्षय कहा गया अधनसे छुडानेवाले हैं। घोक्ता, घोग्य और है। वहीं पशुओंको पाशसे मुक्त करनेवाला। प्रेरक—ये तीन ही तस्व जाननेयोग्य है। विज्ञ है। उसके बिना संसारकी सृष्टि कैसे हो पुरुषोंके लिये इनसे पित्र दूसरी कोई वस्तु सकती है; क्योंकि पशु अज्ञानी और पाश जाननेयोग्य नहीं है। सृष्टिके आरम्भमें एक ही असेतन है। प्रधान परवाणु आदि जितने भी कड्देव विद्यामान रहते हैं, दूसरा कोई नहीं जड़ तत्त्व हैं, उन सबका कर्ता वह पति ही होता। ये ही इस जगतकी सृष्टि करके इसकी है—यह बात खर्थ समझमें आ जाती है। रक्षा करते हैं और अन्तमें सबका संहार कर किसी बुद्धियान् या चेतन कारणके विना इन डालते हैं। उनके सब ओर नेत्र हैं, सब ओर जड तत्त्वोंका निर्माण कैसे सम्भव है। पश्, मुख है, सब ओर भुजाएँ है और सब ओर पाश और पतिका जो वास्तवमें पृथक्- चरण हैं। ये ही सबसे पहले देवताओं में पृथक स्वरूप है, उसे जानकर ही ब्रह्मचेना। ब्रह्माओंको उत्पन्न करते हैं। श्रुति कहती है पुरुष योगिसे मुक्त होता है। क्षर और कि 'रुद्धदेव सबसे श्रेष्ठ महान् ऋषि हैं। मैं अक्षर—ये दोनों एक-दूसरेसे संयुक्त होते हैं। इन महान् अमृतस्वरूप अविनाशी पुरुष

नैवास्य भविता कांब्रजासौ भवित कस्वचित्। पवि संगम एवाथे दर्भः पुत्रेश्च बन्धुपिः।। यथा काष्ठं च काष्ठं च समेयातां महोदभी। समेत्व च व्यपेयातां तदद् भूतसमागमः॥ (क्रिक प्रवाद से प्रवाद से प्राप्ट-५१)

मंक्सि सिक्युरात \*

848 

परमेखरको जानता हूँ। इनकी अङ्गुकान्ति उनमेंसे एक तो उस वृक्षके कर्मरूप फलोंका सूर्यके समान है। ये प्रभु अज्ञानान्यकारसे स्वाद ले-लेकर उपभोग करता है, किंतु परे विराजमान हैं।' \* इन परमातवासे परे दूसरी कोई वस्तु नहीं है । इनसे अत्वन्त सुद्ध्य

और इनसे अधिक महान् भी कुछ नहीं है। इनसे यह सारा जगत् परिपूर्ण है। इनके सब ओर हाथ, पेर, नेत्र, मस्तक, मुख और कान

हैं। ये लोकमें सबको व्याप्त करके खित हैं। ये सम्पूर्ण इन्द्रियोके विषयोको जाननेवाले

हैं, परंतु वालवर्षे सब इन्द्रियोसे रहित हैं। सबके खामी, शासक, शरणदाता और सहद है। ये नेज़के जिना भी देखते हैं और कानके बिना भी सुनते हैं। ये सबको जानते हैं, किंतु इनको पूर्णरूपसे जाननेवाला कोई

भी अस्पन्त अणु और महान्स्रे भी परम महान् है। ये अखिनाद्मी महेखर इस जीवकी इदय-गुफार्चे निवास करते हैं। 🛊 बेष्ठ, असीम एवं अविनाशी परमात्पामे

नहीं है। इन्हें परम पुरुष बाहते हैं। ये अणुसे

एक साथ रहनेवाले दो पक्षी एक ही वृक्ष (घरीर) का आक्षय लेकर रहते हैं। विद्या और अविद्या दोनों गृहभावसे स्थित

दूसरा उस वृक्षके फलका उपभोग न करता हुआ केवल देखता रहता है।‡जीवात्पा इस वृक्षके प्रति आसिक्तपे ह्वा हुआ है, अतः मोहित होकर शोक करता रहता है। वह जब कभी भगवन्कृषासे भक्तसंवित परम कारणस्य परमेश्वरका और उनकी महिमा-का साक्षातकार कर लेता है, तब शोकरहित हो सुर्खी हो जाता है। छन्द, यज्ञ, ऋतु तथा पुन, वर्तमान और भविष्य सम्पूर्ण विश्वको वह मायाची रवता है और मावासे ही उसमें प्रविष्ट होकर रहता है। प्रकृतिको ही पाथा समझना बाहिये और महेश्वर ही यह भावायी है। 🤋 ये विश्वकर्या महेश्वर ही परम देवता परमात्पा हैं, जो सबके हदधमें विराजमान है। उन्हें आनकर ही पुरुष परमानन्द्रमध

अपृतका अनुषय करता है। ब्रह्मासे भी

 विशासक्दिपको स्त्रो गतवितिक हि अणि ॥ वेदातोते पुरवं मदन्तमपुर्व पुत्रम्। आदिलावर्गं वगरः। परकारतीयते प्रभुम्॥ (कि के बा के के के शाहक-६६)

 सर्वतःपाणिपादोऽत्रं सर्वतोऽपिक्षदि।शेषुमाः । सर्वतः अविमान्तिके सर्वभावृत्य विष्ठति ।। क्षित्रपविधर्नितः। सर्वस्य प्रश्नुतेत्वतः सर्वस्य धरणं सुहत्। राजी-द्रवगुणाभासः अकक्षुर्रिय यः पदयत्वकर्णोद्धि भृणोति । सम्री बेनि न केवरण उमाहु पुरुषं परम्। अगोरणीया-पन्तो महीयानयमध्ययः। गुल्लकं निहितक्कपि जन्तोरस्य महेश्वरः॥

<sup>(</sup>शिक्ष पुर बार संस् पूर संग ६। २१ — २४) 🔅 🕏 सुपर्गी च संयुजी शबानं युक्षमान्त्रिजी । एकोर्जन विप्तले तबदु परोज्यान् प्रपश्चित ॥

<sup>(</sup>ति पुन्या के पुन्योग ६।३०) ६ छन्दांस यज्ञाः ऋताचे गद्धतं मञ्जमेत च ।

भाषा विश्व सुजल्परमित्रविद्दो मायथा परः । मार्या तु अकृति विद्यागर्वाधनं तु महेश्वरम् ॥ (file go an it go at £139-43)

हैं । विनाशशील अडवर्गको ही यहाँ अविद्या पालक, पापके नाशक, धोगोंके स्वामी तथा सर्वथा भिन्न—विरुक्षण है। ये प्रतापी भी इंछर महादेवको हम सबसे परे जानते हैं।

महेश्वर इस जगत्में समष्टि भूत और इन्द्रियवर्गरूप एक-एक जालको अनेक

प्रकारसे रचकर इसका विस्तार करते हैं। किर अन्तर्थे संद्यर करके सबको अनेकसे एकमें परिणत कर देते हैं तथा पुनः सक्रिकालमें सबकी पूर्ववत् रचना करके सबपर आधिपत्य करते हैं। जैसे सुर्व अकेला ही ऊपर-नीचे तथा अगल-बगलकी दिशाओंको प्रकाशित करता हुआ स्वयं जो वेदीप्यमान होता है, उसी प्रकार ये भजनीय परमेश्वर अकेले ही समान कारणहाप पुश्रा

आदि तत्त्वोका नियमन करते हैं। अद्धा और

भक्तिके भावसे प्राप्त होनेवोग्य, आक्रवरहित

कहे जानेवाले, जगतुकी उत्पत्ति और संहार

करनेवाले, कल्पाण-खळप एवं सोला कलाओंकी रचना कर उन महादेवको जो जानते हैं, वे दारीरके बन्धनको सदाके लिये त्याग देते हैं अर्थात् जन्म-मृत्युके चक्ररसे छूट जाते हैं।

वे ही परमेश्वर तीनों कालोसे पो. निष्कल, सर्वज, त्रिगुणाधीश्वर एवं साक्षान् परात्पर ब्रह्म हैं। सम्पूर्ण विश्व उन्होंका रूप है। वे सबकी उत्पत्तिके कारण होकर मी

खर्य अजन्मा है, स्तुतिके योग्य है, प्रजाओंके पालक, देवताओंके भी देवता और सम्पूर्ण जगतके लिये पूजनीय हैं। अपने हृदयमें विराजमान उन परमेश्वरकी हम उपासना

कहा गया है और अविनाशी जीवको विद्या सम्पूर्ण विश्वके धाम हैं, जो ईश्वरोंके भी परम नाम दिया गया है; जो उन दोनों विद्या और महेश्वर, देवताओंक भी परम देवता तथा अविद्यापर शासन करते हैं, वे महेश्वर उनसे पतियोंके भी परम पति हैं, उन भूवनेश्वरोंके

उनके शरीररूप कार्य और इन्द्रिय तथा मनकपी करण नहीं हैं, उनके समान और इनारे अधिक भी इस जगत्में कोई नहीं दिसाची देता। ज्ञान, बल और क्रियारूप उनको स्वामाधिक पराशक्ति वेदोमें नाना

प्रकारकी सुनी गयी है। उन्हीं शक्तियोंसे इस सम्पूर्ण विश्वकी रचना हुई है। उसका न कोई खामी है, न कोई निश्चित जिह्न है, न उसपर किसीका ज्ञासन है। वह सबक्त कारणोका कारण होता हुआ ही उनका अधीधर भी है। उनका न कोई जन्मदाता है, न जन्म है, न जन्मके माया-मलादि हेतु ही हैं। वह एक ही तम्पूर्ण विश्वमें, समस्त भूतोंमें गुह्मरूपसे व्याप्त है। वही सब चुतोंका अनरात्मा और

सर्पाध्यक्ष कहलाता है। यह सब भूतोंके अंदर बसा हुआ, सबका ग्रष्टा, साक्षी, चेतन और निर्मुण है। वह एक है, बद्दी है, अनेकों विवद्यात्मा निकित्य पुरुषोक्ते वदामें रक्षनेवाला है। वह नित्योका नित्य, चेतनोंका चेतन है। यह एक है, कामनारहित है और बहुतीकी कामना पूर्ण करनेवाला इंडर है। सांस्य और योग अर्थात् ज्ञानयोग और निष्काम कर्मयोगमे प्राप्त करनेयोग्य सबके कारणसप इन जगदीक्षर परमदेशको

जानकर जीव सम्पूर्ण पाशों (बन्धनों) से युक्त हो जाता है। वे सम्पूर्ण विश्वके स्रष्टा, सर्वात्र, स्वयं ही अपने प्राकटाके हेत्. करते हैं। जो काल आदिसे परे, जिनसे यह ज्ञानलक्ष्य, कालके भी स्रष्टा, सायूर्ण दिव्य समस्त प्रपञ्च प्रकट होता है, जो धर्मके गुणीसे सम्पन्न, प्रकृति और जीवात्माके खामी, समस्त गुणोंके प्राप्तक तथा संसार- प्राप-द्रमसे रहित हो, उसे इस परम उत्तम चारपामें जाता है। \*

ब्रह्माजीके मुखसे इस ज्ञानको पाया जा । जो लेते हैं ।

बन्धनसे छुड़ानेवाले हैं। जिन परमदेवने ज्ञानका उपदेश नहीं देना चाहिये। जो अपना सबसे पहले ब्रह्माजीको उत्पन्न किया और पुत्र, सदाचारी तथा क्षिप्य न हो, उसे भी नहीं स्वयं उन्हें बेदोंका ज्ञान दिया. अपने देना चाहिये। जिनकी परमदेव परमेश्वरमें स्वरूपविषयक बुद्धिको प्रसन्न (विकास्ति) परम भक्ति है, जैसे परमेश्वरमें है, वैसे ही करनेवाले उन परमेश्वर जिवको जानकर में गुरुमें भी है, उस महात्मा पुरुषके इदयमें ही इस संसार-बन्धनसे क्टनेके लिये उनकी ये वताये हुए रहस्यमय अर्थ प्रकाशित होते हैं। 🤄 अतः संक्षेपसं यह सिद्धानकी बात यह बेदान्त शासका परम गोपनीय सुनो। प्रगवान् शिव प्रकृति और पुरुवसे परे ज्ञान है; पूर्वकल्पमें मुझे इसका उपदेश हैं। वे ही सृष्टिकालमें जगनको स्वते और किया गया था। मैंने बढ़े भारी सौभाग्यसे संद्वारकालमें पुनः सबको आत्मसात् कर (अध्याय ६)

पर्यक्षनप्रसादकतः स एवं परमेश्वरः। स्त्रीतत् विगुन्तभीको नस्य सामान् परात्यः। तं विश्वसम्प्रमानं नामानिकं प्राथमित्। देवदेवं जगानुकं स्वनितासम्प्रास्पते । कालदिणि परी यस्मान् प्रयक्तः योजनीतः। धर्माकोः पापनुदं भौगेशं विश्वधाय याः। रामेश्वराणी परमं महेश्वरं त देवतानी परचे च दैवदम् । यही पतीनां परशं वरस्वदिदाम देवं भूतनेवरेश्वरम् । न तस्य विद्यते कार्य चारणं च न विद्यते। न अन्तानेऽधिककारि वर्धिकारी दूरमते। परास विकिश इति: सूरी सामाधिकी सूत्र । अने बाते किया केंच मान्यों विकियत कुरान्। न तस्थास्त परंतः मास्त्रीय शिक्षं न चेडिन्ड । कारणं कारणाई च स रोगायीध्याधिपः । न व्यस्य अनिक कडिङ च जन्म कुराहन । न जन्मदेतपस्तद्व-मरुपायदिसंडकः स स एकः सर्वभूतेषु गूडो न्यातस विश्वतः । सर्वभूतानस्यकः स धर्माध्यकः स कस्यते । सर्वपूर्वांधवासस्य राज्यो येता च निर्मूण । एवो वसी विकित्याणं बहुतं विकासस्याम् । निमानसम्बद्धी निज्ञेश्वरतानं च वेतनः। एतो बहुनं व्यक्तमः वरमनिशः प्रयन्ति। सीरुवयोगारियम्ब यत् कारकं जयतं प्रतिम् १ डाग्ड देवं रशुः पारीः सर्वरेश विमुख्यते । विश्वकृद् विश्वविद् लाक्सयोगिङः प्रारक्ष्ट्यूनी । प्रथानः क्षेत्रहारतिर्गुगोरः गासमोचकः । पूर्व वैद्यक्षियदिकस्थ्यम्।यो देवातयाः पूराता सात्मध्रीकप्रसादाः। गुम्बुरस्यात् संसारत् प्रचये अस्य शिवन्। (तिः पुः कः सः पुः सं-६। ५५-६८ई) † यस्य देशे पण भक्तिर्मेशा देवे तथा गुरी। तस्पैते वरियता हार्याः प्रकाशने गासस्यनः। (शिल्पुल बाल संलपुल स्के ६ १७६)

# ब्रह्माजीकी मूर्ख्या, उनके मुखसे रुद्धदेवका प्राकट्य, सप्राण हए ब्रह्माजीके द्वारा आठ नामोंसे महेश्वरकी स्तुति तथा स्द्रकी आज्ञासे ब्रह्माद्वारा सृष्टि-रचना

स्थिति तथा सर्ग आदिका वर्णन करके वायु- आलाग्न-रहित हो सप्पूर्ण लोककी स्थापना, देवताने कहा—पहले ब्रह्माजीने पाँच हितसाघन तथा प्रजा-संतानकी चृद्धिके लिये पानसपूत्रोंको उत्पन्न किया, जो उनके ही प्रचन करो ।' सपान थे। उनके नाम इस प्रकार हैं— महेश्वरके ऐसा कहनेपर ये रोने और सनल्कमार । से सब-फे-सब योगी, बीतराग और ईर्ष्यादीयसे रहित थे। इन सबका मन ईश्वरके विनानमें लगा रहता वा। इसलिये उन्होंने सृष्टिरचनाकी इच्छा नहीं की । सृष्टिसे विरत हो सनक आदि महत्या जब बरे गये, तब ब्रह्माजीने पुनः सृष्ट्रिकी इच्छासे बडी पारी तपस्या की । इस प्रकार दीर्घकालतक महामना ग्यारह श्वरूपोंसे कहा—'बच्चे ! उनकी यह सब बात सनकर देवताओंके मैंने लोकपर अनुमह करनेके लिये स्वामी महेश्वर अपने परम सुखदायक

तदनकार कालमहिया, प्रलय, ब्ह्याच्हको नुपल्येगोकी सृष्टि की है; अतः तुम

सनक, सनन्दन, विद्वान सनातन, ऋषु और चारों और दौड़ने लगे। रोने और दौड़नेके कारण उनका नाम 'स्त्र' हुआ। जो स्त्र हैं, वे निश्चय ही प्राण है और जो प्राण है, ये महात्वा रह है। तत्पश्चात् अहापुत्र महेशारने दया करके मरे हुए देवता परमेष्ठी ब्रह्माजीको पुन: प्राण दान दिया। ब्रह्माजीके शरीरमें प्राणांके लौट आनेपर रुडदेवका गुरा प्रसन्नतासे ज़िल डठा। उन विश्वनाथने तपस्या करनेवर भी जब कोई काम न बना, ब्रह्माजीसे यह उत्तम बात कही—'उत्तम तब उनके मनमें दु:स हुआ। उस दु:ससे जलका पालन करनेवाले जगद्गुरू महाभाग क्रोध प्रकट हुआ। क्रोधसे आविष्ट होनेयर बिरिश ! हते यत ! हरो मत ! मैंने तुम्हारे ब्रह्माजीके दोनों नेबोसे ऑस्क्री बूंट्रे गिरने प्राणोको नृतन जीवन प्रदान किया है; अतः लगी। उन अञ्चीबन्दुओंसे चूल-प्रेत उत्पन्न सुसासे उठो।' स्वप्रमें सुने हुए वाक्यकी हुए । अक्षुसे उत्पन्न हुए उन सब भूतों-प्रेतीको । भाँति उस मनोहर यचनको सुनकर ब्रह्माजीने देखकर ब्रह्माजीने अपनी निन्दा की। उस प्रकृतक कमलके समान सुन्दर नेप्रोद्धारा समय क्रोध और मोहके कारण इन्हें तीव्र धीरेसे धगवान् हरकी ओर देखा। उनके मुक्तां आ गयी। क्रोचसे आविष्ट हुए प्राण पहलेकी तरह लौट आये थे। अत: प्रजापतिने मृष्टित होनेपर अपने प्राण त्यांग । ब्रह्माजीने दोनो हाथ जोड़ खेहपुक्त गर्मीर दिये। तब प्राणीके स्वामी भगवान् वाणीद्वारा उनसे कहा—'प्रभो ! आप नीललोहित रुद्र अनुषम कृपाप्रसाद प्रकट दर्शनमात्रसे मेरे मनको आनन्द प्रदान कर रहे करनेके लिये ब्रह्माणीके मुखसे वहाँ प्रकट हैं: अत: बताइये, आप कीन हैं ? जो हुए। उन जगदीश्वर प्रभुने अपनेको ग्यारह सम्पूर्ण जगतके रूपमें स्थित हैं, क्या से ही रूपोमें प्रकट किया। महादेवजीने अपने उन भगवान् आप न्यारह रूपोमें प्रकट हुए हैं ?'

करकमलोद्वारा ब्रह्माजीका स्पर्श करते हुए मूर्ति और आठ नामदाले आप भगवान् बोले—'देव ! तुन्हें ज्ञात होना चाहिये कि मैं। शिवको मेरा नमस्कार है। \* तुम्हारी सुरक्षाके रूप्ये पहाँ आये हैं। अतः प्रणायपूर्वक उनसे प्रार्थना की—'भूत, तुम भेरे अनुप्रहारे इस तीत मुख्यांको भविष्य और वर्तपानके स्वामी भेरे पुत्र सृष्टि करो ।'

ब्रह्माजीके मनमें बड़ी प्रसन्नता हुई। उन संरवन्न हुए मुझ ब्रह्माकी आप सर्वत्र सहायता विश्वासाने आठ नामोद्वारा परमेश्वर शिवका करें और खर्व भी प्रजाकी सृष्टि करें ।' स्तवन किया।

ब्रह्माणी बोले—भगवन् ! रुद्र । आपका तेज असंस्थ सूर्यकि समान अनन्त है। आपको नमस्त्रार है। रसस्त्रसय और जलमय विप्रहवाले आप प्रवदेखनाको नमस्कार है। बन्दी और सुरचि (कामधेनु) ये दोनों आपके सक्त्य है। आप पृथ्वी-रूपधारी अर्थको नमस्कार है। स्पर्शमय वायुरुपवाले आपको नमस्कार है। आप ही वसुरूपधारी ईंश है। आपको नपस्कार है। अत्यन्त रोजस्वी अधिकप आप पञ्चपतिको नमस्कार है। शब्दत-प्राञ्जासे युक्त आकाशरूपधारी आप भीमदेवको नमस्कार दिख्य बंदा कहे गये हैं। जो प्रजावान, है। उन्नरूपवाले यजमानमूर्ति आपको क्रियावान् तथा महर्षियोंसे अलंकृत हैं। नपस्कार है। सोमरूप आप अपृतपृति तत्पश्चात् जलपर स्थित हुए रुद्रसहित महादेवजीको नपस्कार है। इस प्रकार आठ ब्रह्माजीने देवताओं, असुरों, पितरी और

परमात्मा है और इस समय तुन्हारा पुत्र इस प्रकार विश्वनाथ पहादेवजीकी होकर प्रकट हुआ हूँ। ये जो ग्यारह रह हैं, स्तुति करके लोकपितामह ऋहाने त्यागकर जाग उठो और पूर्ववन् प्रजाकी भगवान् महेचर ! कामनाशन ! आप सुष्टिके लिये मेरे दारीरसे उत्पन्न हुए हैं; भगवान् ज्ञिवके ऐसा कहनेपा इसलिये जगळभो । इस महान् कार्यमे

> ब्रह्माजीके इस प्रकार प्रार्थना करनेपर कल्याणकारी, जिपुरनाशक स्ट्रेसने 'सहत अच्छा' कहकर उनकी बात मान स्ति। तदनकार प्रसन्न हुए महादेवजीका अभिनन्दन करके सहिके लिये उनकी आज्ञा पाकर चगवान क्रह्माने अन्यान्य प्रजाओंकी सृष्टि आरम्भ को । उन्होंने अपने मनसे ही मरीचि, चुन, अद्भित, पुलक्त्य, पुलब, कतु, अप्रि और वसिष्ठकी सृष्टि की । ये सब ब्रह्माजीके पुत्र कहे गये हैं। धर्म, संकल्प और रुद्रके साध इनकी संख्या जारह होती है। ये सब पुराने गृहस्य हैं । देखगणीसहित इनके बारह

<sup>+</sup> अधोवाच--

नमार्ते भागवन् रुद्ध भाजवर्तमान्द्रेजमे । नगे भव्यय देख्य रखगान्युनपालाने ॥ शर्वाव शिविकपाय जन्दीमुख्ये नमः। ईजाय वसमे तुष्ये नमः स्वर्धनयताने॥ पश्चनी गतये चैव पात्रकायातितेत्रसे । चीमाच ज्योगकपाय शब्दमाताय ते नमः ।। उग्रायोधस्त्ररूपाय कतमानात्वने नमः। २५०दिवाय सीमारः नमस्त्वमृतमूर्तये॥

क्योंकि पहलेकी वासनाके अनुकुल कर्म ही

WALLANDERSON WARRENDS AND THE PROPERTY OF THE पनुष्योंकी सृष्टि करनेका विचार किया। मृग और सर्प आदि सम्पूर्ण नित्य एवं ब्रह्माजीने सृष्टिके लिये समाधित्व हो अपने अनित्व स्थावर-ब्रह्मम जगत्की रचना की। चित्तको एकाम किया । तत्वज्ञात् मुखसे उनमेसे जिन्होंने जैसे-जैसे कर्म पूर्व कल्पोंमे देवताओंको, कोखसे पितरोंको, कटिके अपनावे थे, पुन:-पुन: सृष्टि होनेपर उन्होंने अगले भागसे असुरोको तथा प्रजननेद्रिय फिर उन्हों कर्मीको अपनाया। उस समय वे (लिङ्क)से सब पनुष्योंको अपन्न किया। अधनी पूर्व भावनासे भावित होकर हिसा-उनके गुदारबानसे राक्षस ऊपन्न हुए, जो सदा अहिसासे युक्त मृद्-कटोर, धर्म-अधर्म तथा भूसमें ल्याकुल रहते हैं। उनमें तमोतुण और सत्व और मिथ्या कर्मको अपनाते हैं: रजोगुणकी प्रधानता होती है। ये रातको विचारते और बलवान् होते हैं। साँप, यक्ष, भूत और गन्यर्थ ये भी ब्रह्माजीके अहासे उत्पन्न हुए। उनके पक्षचागरे पक्षी हुए। वक्षःखलसे अजङ्ग्य (स्थावर) प्राणियोंका जन्म हुआ। मुलसे बकरों और पाईमागसे भूजंगमीकी उत्पत्ति हुई । दोनों पैरोंसे घोड़े, द्याची, जरभ, नीलगाय, मृग, उँट, सचर, व्यक्त पात्रक पूग तथा पशुकातिके अन्यान्य प्राणी उत्पन्न हुए । रोमावलियोंसे ओवधियों और फल-पूलोंका प्राकटम हुआ। ब्रह्माजीके पूर्ववर्ती मुखसे गायत्री छन्द, प्रत्येद, त्रिवृत् स्तोम, रबन्तर साम तथा अप्रिष्टोप नामक यत्रकी उत्पत्ति हुई । उनके वक्षिण पुशसे यजुर्वेद, त्रिष्टप् छन्द, पञ्चदश स्तोम,बहस्साम और उक्क नायक धज़की उत्पत्ति हुई। उन्होंने अपने पश्चिम मुलसे सामनेद, जगती छन्द, सप्तदश स्तोम,वैरूप्य साम और अतिरात्र नामक यहको प्रकट किया। उनके उत्तरवर्ती मुखसे एकविंश स्तोम, अधर्ववेद, आप्तोर्याम नामक यम, अनुष्टपुष्टन्द और वैराज नामक सामका प्रादुर्भाव हुआ। उनके अङ्गोसे और भी बहत-से छोटे-बडे प्राणी उत्पन्न हुए। उन्होंने यक्ष, पिशाब, गर्थार्व, अप्सराओके

समुदाय, मनुष्य, किनर, राक्षस, पक्षी, पञ्च,

उन्हें अच्छे लगते हैं। इस प्रकार विधाताने ही स्वयं इन्द्रियोंके विषय, भूत और शरीर आदिमें विधित्रता एवं व्यवहासको सृष्टि की है। उन पितापहने कल्पके आरम्भमें देवता आदि प्राणियोंके नाम, रूप तथा कार्च-विस्तारको वेदोक्त वर्णनके अनुसार ही निश्चित किया। प्रविद्योंके नाम तथा जीविका-साधक कर्म घो उन्होंने देदोंके अनुसार ही निर्विष्ट किये। अपनी रात व्यतीत होनेपर अनन्या ब्रह्माने त्वरस्तित प्राणियोंको वे ही नाम और कर्म दिये, जो पूर्वकल्पमें उन्हें प्राप्त थे। जिस प्रकार भिन्न-भिन्न त्रातुओंके पुन:-पुन: आनेपर उनके चित्र और नामरूप आदि पूर्ववत् रहते हैं, उसी प्रकार युगादि कालमें भी उनके पूर्वभाव ही दृष्टिगोचर होते हैं। इस प्रकार खपाज् ब्रह्माजीकी लोकसृष्टि उन्हींके विधिन्न अङ्गोसे प्रकट हुई हैं। महत्से लेकर विशेषपर्यम् सब कुछ प्रकृतिका विकार है। यह प्राकृत जगत चन्द्रमा और सुर्यकी प्रभासे उद्यासित, ब्रह्म और नक्षत्रोंसे मण्डित, नदियाँ, पर्वतो तथा समुद्रोसे अलकृत और धाँति-शांतिके रमणीय नगरो एवं समृद्धिशाली जनपदोंसे सजोभित है। इसीको ब्रह्माजीका वन या ब्रह्मपृक्ष कहते हैं।

द:खरूपी फल लगते हैं तथा यह सम्पूर्ण भूतोंके जीवनका सहारा है। ब्राह्मणस्त्रेग

उस ब्रह्मचनमें अव्यक्त एवं सर्वज्ञ ब्रह्मा चुल्लेकको उनका मस्तक, आकाशको विचरते हैं। वह सनातन ब्रह्मवृक्ष नाचि, चन्द्रमा और सूर्यको नेत्र, दिशाओंको अव्यक्तरूपी बीजसे प्रकट एवं ईन्नरके कान और पृथ्वीको उनके पैर बताते हैं। वे अनुप्रहपर स्थित है। युद्धि इसका तना और अचिन्यस्वरूप महेश्वर ही सब भूतोंके बड़ी-बड़ी डालियों हैं। इन्द्रियाँ भीतरके निर्माता है। उनके मुखसे ब्राह्मण प्रकट हुए लोखले हैं। महाभूत इसकी सीमा है। है। वक्ष:स्थलके ऊपरी भागसे क्षत्रियोंकी विशेष पदार्थ इसके निर्मल पने हैं। धर्म और उत्पत्ति हुई है, दोनों जाँघोंसे वैश्य और पैरोंसे अधर्म इसके सुन्दर फूल हैं। इसमें सुल और शुद्र उत्पन्न हुए हैं। इस प्रकार उनके अङ्गोसे ही सम्पूर्ण वर्णाका प्रादुर्माव हुआ है। (अध्याय ७--१२)

# भगवान् रुद्रके ब्रह्माजीके मुखसे प्रकट होनेका रहस्य, रुद्रके महामहिम स्वरूपका वर्णन, उनके द्वारा स्द्रगणोंकी सृष्टि तथा ब्रह्माजीके रोकनेसे उनका सृष्टिसे विरत होना

ऋषि बोले—प्रभो ! आपने चतुर्पल ब्रह्माके मुखसे परमात्मा रुखदेवकी सृष्टि बतायी है। इस विषयपे हमको संशय होता है। जो प्रलयकालमें कृपित होकर ब्रह्मा, विष्णु और अग्रिसहित समस्त लोकका संहार कर डालते हैं; जिन्हें ब्रह्मा और विष्णु भयसे प्रणाम करते हैं, जिन लोकसंहारकारी महेश्वरके बक्षमें बे दोनों सदा ही रहते हैं, जिन यहादेवजीने पूर्वकालमें ब्रह्मा और विष्णुको अपने शरीरसे प्रकट किया था, जो प्रभु सदा ही उन दोनोंके योगक्षेपका निर्वाह करनेवाले हैं, वे आदिदेव पुरातन पुरुष भगवान रूट अल्पक्तजन्मा ब्रह्माके पत्र कैसे हो गये ? तात ! भगवान् ब्रह्माने मुनियांसे जैसी बात बतायी थी, यह सब आप ठीक-ठीक कहिये। भगवान् शिवके उत्तम यशका श्रवण करनेके लिये हमारे हृदयमें वडी श्रदा है।

व्ययुदेवताने कहा--- ब्राह्मणो । तुम सब लोग जिल्लासामें कुशल हो, अतः तुमने यह बहुत ही उचित प्रश्न किया है। मैंने भी पूर्वकालमें पितामह ब्रह्माजीके समक्ष यही प्रश्न रहा था। उसके उत्तरमें पितामहने मुझसे जो कुछ कहा था, वही में तुन्हें वताऊँगा । जैसे रहदेव उत्पन्न हुए और फिर जिस प्रकार ब्रह्मा और विष्णुकी परस्पर उत्पत्ति हुई, यह सब विषय सुना रहा है। ब्रह्मा, विष्णु और रद्ध-तीनों ही कारणात्मा है। ये क्रमण: बराचा जगत्की सृष्टि, पालन और संद्रारके हेतु हैं और साक्षात् महेश्वरसे प्रकट हुए हैं। उनमें परम ऐश्वर्य विद्यामान है। वे परमेश्वरसे भावित और उनकी शक्तिसे अधिद्वित हो सदा उनके कार्य करनेपें समर्थ होते हैं। पूर्वकालमें पिता महेश्वरने ही उन तीनोंको तीन कर्मोमें नियुक्त किया था। ब्रह्माकी सहिकार्यमें, विष्णुकी रक्षाकार्यमें

तथा स्ट्रकी संहारकार्यमें नियुक्ति हुई थी। आजाके पालक हैं। सहस्रो सुर्येकि समान प्रभावका वर्णन किया करते हैं।

प्रवाह अविच्छित्ररूपसे चलता रहता है। रुद्रगणोंके खामी कालस्वरूप नील-लोहित रहती है। पहेश्वर स्त्र अपने कारणभूत परमेश्वरकी आज्ञासे ब्रह्माजीके पुत्र होकर उनपर अनुब्रह करते हैं। वे ही तेजोराजि, अनामय, अनादि, अनन्त, धाता, भूतसंद्वारक और सर्वव्यापी भगवान ईश परम ग्रेश्वर्यसे संयुक्त, परमेश्वरसे भावित और सदा उन्होंकी शक्तिसे अधिष्ठित हो उन्होंके चिद्र धारण करते हैं। उन्होंके नामसे प्रसिद्ध हो उन्होंके समान रूप धारणकर उनके कार्य करनेमें समर्थ होते हैं। इनका सारा व्यवहार उन्हीं परमेश्वरके समान होता है। ये उनकी

कल्पान्तरमें परमेश्वर शिवके प्रसादसे उनका तेज है। ये अर्धचन्द्रको आधूषणके रुद्रदेवने ब्रह्मा और नारायणकी पृष्टि की रूपमें धारण करते हैं। उनके हार, बाजुर्यद थी। इसी तरह दूसरे कल्पमें जगन्मय ब्रह्माने और कड़े सर्पमय हैं। वे मैज़की मेखला रुद्र तथा विष्णुको उत्पन्न किया वा। फिर धारण करते हैं। जलंधर, विरिञ्ज और इन्द्र कल्पान्तरमें भगवान विष्णुने भी रह तथा उनकी सेवामें खड़े रहते हैं तथा हाथमें ब्रह्माकी सृष्टि की थी। इस तरह पुन: ब्रह्माने कपालखण्ड उनकी शोभा बढ़ाता है। नारायणकी और रुद्धेवने ब्रह्माकी सृष्टि गृहाकी कैंद्री तरहाँसे उनके पिङ्गल की। इस प्रकार विभिन्न कल्पोपे बह्या, वर्णवाले केश और मुख भीगे रहते हैं। विष्णु और पहेश्वर परस्पर उत्पन्न होते और उनके कमनीय कैलास पर्वतके विभिन्न एक-दूसरेका हित चाहते हैं। उन-उन प्रान्त टूटी हुई दाढ़वाले सिंह आदि धन्य कल्पोंके वत्तान्तको लेकर महर्षिगण उनके पशुओंसे आक्राण है। उनके बायें कार्नीके पास गोलाकार कुण्डल डिम्लमिलाता रहता प्रत्येक कल्पमें भगवान् रूदके हैं। वे महान् वृषभपर सवारी करते हैं। आविर्भायका जो कारण है, उसे बता रहा उनकी वाणी महान् नेपकी गर्जनाके समान है। वन्हींके प्रादर्भावसे ब्रह्मानीकी संधिका गण्धीर है, कान्ति प्रचण्ड अग्रिके समान उद्दीप है और बल-पराक्रम भी पहान है। ब्रह्माण्डसे उत्पन्न होनेवाले ब्रह्मा प्रत्येक इस प्रकार ब्रह्मपुत्र महेश्वरका विशाल रूप कल्पमें प्रजाकी सृष्टि करके प्राणियोकी बड़ा भयानक है। वे ब्रह्माजीको विज्ञान वृद्धि न होनेसे जब अत्यन्त दु:स्वी हो मुर्जित देकर सृष्टिकार्पमें उनकी सहायता करते हैं। हो जाते हैं, तब उनके द: लकी प्रान्ति और अत: रुद्रके कृपाप्रसादसे प्रत्येक कल्पमें प्रजावर्गकी बुद्धिके लिये उन-उन कल्पोंचे प्रजापतिकी प्रजासप्ति प्रवाहरूपसे नित्य बनी

एक समय ब्रह्माजीने नीललोहित भगवान् रुद्धसे सृष्टि करनेकी प्रार्थना की। तब भगवान् स्द्रने मानसिक संकल्पके ग्रारा बहत-से पुरुषोंकी सृष्टि की । वे सब-के-सब उनके अपने ही समान थे। सबने जटाजूट धारण कर रखे थे। सभी निर्भय, नीलकण्ड और त्रिनेत्र थे। जरा और मृत्यु उनके पास नहीं पहुँचने पानी थी। चमकीले शूल उनके श्रेष्ठ आयुध थे। उन स्द्रगणोंने सम्पूर्ण चौदर भवनोंको आच्छादित कर लिया था। उन विविध रहोंको देखकर पितामहने रुद्धदेवसे

संक्षिप्र शिक्यरत्यः ।

कहा—'देवदेवेश्वर ! आपको नमस्कार है। नहीं होगी। अञ्चभ प्रजाओंकी सृष्टि तुम्हीं आप ऐसी प्रजाओंकी सृष्टि न कीजिये, करो।' ब्रह्माजीसे ऐसा कहकर सम्पूर्ण आपका कल्याण हो । अब दूसरी प्रजाओकी भूतोंके स्वामी भगवान् स्द्र उन स्द्रगणींके सृष्टि कीजिये, जो मरणधर्मवाली हो। साध प्रजाकी सृष्टिके कार्यसे निवृत्त ब्रह्माजीके ऐसा कहनेपर परमेश्वर स्ट हो गर्च । उनसे हैसते हुए बोले—'मेरी सृष्टि वैसी (अध्याय १३-१४)

ब्रह्माजीके द्वारा अर्द्धनारीश्वररूपकी स्तुति तथा उस स्तोत्रकी महिमा

वाय्देव कहते हैं-जब फिर ब्रह्माजीकी रुखी हुई प्रजा बद न सकी, तब उन्होंने पुनः मैथूनी सृष्टि करनेका विचार

किया। इसके पहले ईश्वरसे नारियोका समुदाय प्रकट नहीं हुआ था। इसलिये तबतक पितामह मैजूनी सृष्टि नहीं कर सके थे। तब उन्होंने मनमें ऐसे विचारको स्वान

दिया, जो निश्चितरायसे उनके मनोरशकी

सिद्धिपं सहायक या। उन्होंने सोचा कि प्रजाओंकी वृद्धिके लिये परमेश्वरसे ही पूछना वाहिये; क्योंकि उनकी कृपाके विना ये प्रजाएँ ऋड नहीं सकती। ऐसा सोचकर विश्वारमा ज्ञह्याने तपस्या करनेकी तैयारी की। तब जो आद्या, अनन्ता, लोकभाविनी,

सुक्ष्मतरा, शुद्धा, भावनाम्या, मनोहरा, निर्गुणा, निष्प्रपद्धा, निष्करुत, नित्या तथा सदा ईश्वरके पास रहनेवाली जो उनकी परमा शक्ति है, उसीसे युक्त भगवान् त्रिलोचनका अपने हृदयमे जिन्तन करते हुए ब्रह्माजी खड़ी

भारी तपस्या करने लगे । तीव्र तपस्यामें लगे हुए परमेष्टी ब्रह्मापर उनके पिता महादेवजी थोडे ही समयमें संतुष्ट हो गये। तदननार अपने अनिर्वचनीय अंज्ञसे किसी अद्भुत

वहा बोले-देव ! यहादेव ! आपकी मूर्तिमें आविष्ट हो भगवान् महादेव आवे जय हो। ईश्वर ! महेश्वर ! आपकी जय हो। शर्रारसे नारी और आधे शरीरसे ईश्वर होकर सर्वगुणश्रेष्ठ शिव ! आपकी जय हो।

खर्थ ब्रह्माजीके पास नये। उन सर्वन्यापी, सब कुछ देनेवाले, सत्-असत्से रहित, सपस्त उपमाओंसे शुन्य, शरणायनवस्तरह और सनातन ज्ञिचको दण्डवत् प्रणाम करके ब्रह्माजी उठे और हाथ जोड़ महादेवजी तथा महादेखी पार्वतीकी स्तृति करने लगे।



अंडरोका उत्पतन करनेवाली

आपको जय हो। प्रादेशिक ऐश्वर्य, बीर्य

और श्रीवंका विस्तार करनेवाले देव ।

आपकी जब हो । विश्वसे परे विद्यामान देव !

आपने अपने वैभवसे दूसरोके वैभवीको

सम्पूर्ण देवताओंके त्यामी इंकर ! आपकी ईबरि ! आपने स्थूल आत्पशक्तिसे चराचर जय हो । प्रकृतिरूपिणी कल्याणमधी उमे ! जगतको व्याप्त कर रखा है । आपकी जय आपकी जय हो। प्रकृतिकी नाविके! हो, जय हो। प्रमो ! विश्वके तस्वींका आपकी जय हो । प्रकृतिसे दूर रहनेवाली समुदाय अनेक और एकस्पर्मे आपके ही देवि ! आपको जय हो । प्रकृतिसुन्दरि ! आधारपर विवत है, आपकी जय हो । आपकी जय हो। अमोध महामाया और आपके क्षेष्ठ सेचकोंका सपूह बड़े-बड़े सफल मनोरबवाले देव ! आपकी जब हो. असुरोके मळकपर पाँच रखता है। आपकी जय हो । अमोध महालीला और कभी ब्यर्च जब हो । शरणागतींकी रक्षा करनेमें न जानेवाले पहान् बलसे युक्त परमेश्वर ! अतिहाय समर्थ परमेश्वरि ! आपकी जय आपको जय हो, जय हो। सम्पूर्ण जगनुकी हो। संसारकथी विषयुक्षके उगनेवाले माता उमे ! आपकी जय हो। विश्व-जगनाये ! आपकी जब हो। विश्व-जगन्माति ! आपकी जप हो। समस्त संसारकी सर्वी-सहाविके ! आपको जब हो । प्रची ! आपका पेशर्य तथा बाम दोनी सनातन है। आपकी जब हो, जब हो।

तिरब्हत कर दिया है, आपकी जय हो। आपका रूप और अनुबर-वर्ग भी आपकी पञ्चवित्र मोशरूप पुरुषांचीके प्रयोगद्वारा ही भारति सनातन है। आपकी जब हो, जब परपानन्द्वय अधृतकी प्राप्ति करानेवाले हो। अपने तीन रूपोद्वारा तीनों लोकोका परमेश्वर ! आपकी जब हो। पञ्चविद्य निर्माण, पालन और संहार करनेवाली पुरुषाधंके विज्ञानसम् अमृतसे परिपूर्ण देवि । आपकी जब हो, जब हो, जब हो । स्तोत्रस्वरूपिणी परमेश्वरि । आपकी जब तीनों लोको अथवा आत्मा, अन्तरान्या और हो । अत्यन्त भयानक संसारकयी परमात्मा—तीनों आत्माओको नामिके ! महारोगको दूर करनेवाले वैद्यक्तिरोपणि ! आपकी जय हो। प्रभो ! जगतुके कारण आपकी जय हो। अनादि कर्ममल एवं तत्त्वोंका प्रादुर्भाव और विस्तार आपकी अज्ञानस्त्री अञ्चकारराहिको दूर करनेवाली कृपार्द्धके ही अधीन है, आपकी जय हो । चन्द्रिकारूपिणी दिखे ! आपकी जय हो । प्रलयकालमें आपकी उपेक्षायुक्त कटाक्षपूर्ण जियुरका विनाश करनेके लिये कालाग्नि-दृष्टिसे जो भयानक आग प्रकट होती है, त्वरूप महादेव ! आपकी जब हो । त्रिपुर-उसके द्वारा सारा भौतिक जगत् भस्म हो भैरवि ! आपकी जय हो। तीनों गुणोंसे जाता है: आपकी जय हो। मुक्त महेखर ! आपकी जय हो। तीनों देवि ! आपके स्वरूपका सम्बद्ध ज्ञान गुणोंका महेन करनेवाली महेबरि ! आपकी देवता आदिके लिये भी असम्मव है। जय हो। आदिसर्वज्ञ ! आपकी जय हो। आपकी जय हो । आप आत्मतसके मुख्य समको ज्ञान देनेवाली देवि ! आपकी जय ज्ञानसे प्रकाशित होती है। आपकी जय हो। हो। प्रसुर दिख्य अङ्गोसे सुशोधित देव !

श्रमा कर हैं। \*

पवित्र एवं उत्तम अर्द्धनारीश्वर-स्तोत्र दिवा करता है।

आपकी जय हो । मनोवाञ्चित वस्तु देनेवाली तथा पार्वतीके हर्षको बढानेवाला है । जो देवि ! आपकी जय हो । भगवन् ! देव ! भक्तिपूर्वक जिस किसी भी गुरुकी शिक्षासे कहाँ तो आपका उत्कृष्ट धाम और कहाँ मेरी इस स्तोत्रका पाठ करता है, वह शिव और तुच्छ वाणी, तथापि भक्तिभावसे प्रलाप पार्वतीको प्रसन्न करनेके कारण अपने करते हुए मुझ सेवकके अपराधको आप अभीष्ट फलको प्राप्त कर लेता है। जो समस्त भवनोंके प्राणियोंको उत्पन्न करनेवाले हैं. इस प्रकार सुन्दर उक्तियोंद्वारा भगवान्। जिनके विजह जन्म और मृत्युसे रहित है तथा रुद्र और देवीका एक साथ गुजनान करके जो श्रेष्ठ नर और सुन्दरी नारीके रूपमें एक ही चतुर्मुख ब्रह्माने रुद्र एवं रुद्धाणीको बार्रवार अरीर धारण करके स्थित हैं, उन कल्याण-नमस्कार किया । ब्रह्माजीके द्वारा पठित यह कारी भगवान् शिव और शिवाको मैं प्रणाम (अध्याव १५)

÷

• ब्रह्माचाच-

वय देव महादेव जवेबर गरेबर।जय सर्वगुणबोध जय सर्वस्यापिय।। जय प्रकृतिकरूपाणि क्य प्रकृतिनायिके। जय प्रकृतिदूरे क्षे जय प्रकृतिस्त्वरि ॥ जगमीपमनोरम् । जबमोधमहालीलः चयामीसपहारातः ॥ त्रय विश्वतगुष्पतर्थय विश्ववगुष्पयः। त्रय विश्वतगुरुक्ति तय विश्वतगुरुक्ति ॥ जय आधारिकेश्वयं जय आधारिकालयः। जय आधीरकाकार जय आधिकान्यः॥ प्रयासकार्यकार्यमिति जनामनसर्वातिन । अधन्यस्यमंति अधारावयनार्थिते ॥ जनावरोजनायत्तवरात्स्यसम्बद्धाः । वस्योशाक्याशोत्सस्तपुरभूतःभौतिकः ॥ वस्र देवादावित्रेये स्वतमम्भनदृशोरम्बके। वस्र स्पूर्णम्यसम्बद्धे वस्र न्याप्तवस्यये ॥ गानैकविन्यस्थित्रदालसम्बद्धाः । जन्मसूर्यक्षयेनिक्रश्रेष्ठानुगकदम्बक वयायश्चितसरश्चरमित्रपानपरीयाँस । उचीन्पुल्लिसंसार्गवस्यक्षाङ्करोद्गमे प्रदेशिकेष्ठर्गवीर्यशैर्यकिनुन्तर । जय विश्वविदेशीत निरस्तपरवैधव ॥ प्रणीतपञ्चार्यप्रयोगपरमाम् । जय प्रशार्थीवश्चनस्यासोतस्वरूपिणि ॥ जयातिकोरसंसारमहारोगिधगन्तर । जक्रजादिमन्धज्ञनतमःपटरूचिङ्रके जय त्रिपुरकालाधे वस विपरभैरवि। जय त्रिगुणनिर्मुक क्य त्रिगुणगर्दिनि॥ जय प्रथमसर्वज जय सर्वप्रयोधिके। जय प्रमृतदिष्याङ्ग अय प्रार्थितदायिनि ॥ क देव ते पर धाम क च तुष्कं हि नो क्य:। तवापि मगवन् भक्तव प्रलपने धमस्त माम्॥ (कि॰ प॰ बा॰ से॰ प॰ सं॰ १५। १६—३१)

# महादेवजीके शरीरसे देवीका प्राकट्य और देवीके भूमध्यभागसे शक्तिका प्रादुर्भाव

त्रायदेवता महादेवजी महामेघकी गर्जनाके समान पहले नारीकुलका प्रादुर्शांव नहीं हुआ था। मधुर-गम्बीर, मङ्गलदायिनी एवं मनोहर इसलिये नारीकुलको सृष्टि करनेके लिये वाणीमें बोले—'ब्रह्मर् । तुमने इस समय भुझमें शक्ति नहीं है। सम्पूर्ण शक्तियोंका प्रजाजनोंकी वृद्धिके लिये ही तपस्या की है। तुन्हारी इस तपस्थासे में संतुष्ट है और तुन्हें अभीष्ट वर देता है। इस प्रकार परम उदार तथा स्वभावतः मधुर वचन कडकर देवेचर हरने अपने शरीरके वामभागसे देवी रुद्राणीको प्रकट किया। जिन दिव्य गुण सम्पन्ना देवीको ब्रह्मचेता पुरुष परमात्मा शिवकी पराशक्ति कहते हैं तथा जिनमें जन्म, पुत्व और जरा आदि विकारोंका प्रवेश नहीं है. वे भवानी उस समय शिवके अदसे प्रकट हुई। जिनका परमभाव देवताओंको भी जात नहीं हैं, वे समस्त देवताओंकी भी अधीश्वरी देवी अपने खामीके अङ्गते प्रकट हुई। उन सर्वलीक-महेश्वरी परमेश्वरीको देखकर विराद पुरुष ब्रह्माने प्रणाम किया और उन सर्वज्ञा, सर्वव्यापिनी, सुक्या, सदसदावसे रहित और अपनी प्रभासे इस सम्पूर्ण जगतको प्रकाशित करनेवाली पराशक्ति महादेवींसे इस प्रकार प्रार्थना की।

ब्रह्माजी बोले- सर्वजगन्मयी देवि ! महादेवजीने सबसे पहले मुझे उत्पन्न किया और प्रजाकी सृष्टिके कार्यमें लगाया। इनकी आज़ासे मैं समस्त जगत्की सृष्टि करता है। किंतु देवि ! मेरे मानसिक संकल्पसे रहे गये देवता आदि समस्त प्राणी बारंबार सृष्टि करनेपर भी बढ़ नहीं रहे हैं। अतः अब मैं मैधुनी सृष्टि करके ही अपनी

कहते हैं—तदनन्तर सारी प्रजाको बढ़ाना चाहता है। आपके आविर्माव आपसे ही होता है। अतः सर्वत्र सबको सब प्रकारकी शक्ति देनेवाली आप वरदायिनी माचा देवेश्वरीसे ही प्रार्थना करता हूँ, संसारभवको दूर करनेवाली सर्वव्यापिनी देवि । इस वराचर जगतुकी



वृद्धिके लिये आप अपने एक अंशर्स मेरे पुत्र दक्षकी पूत्री हो जाइये।

ब्रह्मयोनि ब्रह्माके इस प्रकार याचना करनेपर देखी रुद्राणीने अपनी भौहोंके बध्यभागसे अपने ही समान कान्तिमती एक शक्ति प्रकट की। उसे देखकर देवदेवेश्वर हरने इसते हुए कहा—'तुम तपस्याद्वारा ब्रह्माजीकी आराधना करके उनका मनोरथ

 संक्षिप्र किव्ययस्य । 

पूर्ण करो ।' परमेश्वर क्षिवकी इस आज्ञाको आनन्द और संतोष प्राप्न हुआ। देखीसे शिरोधार्य करके वह देवी ब्रह्माजीको शक्तिके प्रादुर्भावका यह सारा प्रसङ्ग मैंने प्रार्थनाके अनुसार दक्षकी पुत्री हो गयी। तुन्हें कह सुनावा। प्राणियोंकी सृष्टिके इस प्रकार ब्रह्माजीको ब्रह्मरूपिणी अनुपम असङ्घमें इस विषयका वर्णन किया गया है। शक्ति देकर देवी शिवा महादेवजीके शरीरमें यह पुण्यकी युद्धि करनेवाला है, अत: प्रविष्ट हो गयीं। फिर महादेवती भी अवश्य सुननेयोग्य है। जो प्रतिदिन देवीसे अन्तर्धान हो गये। तथीसे इस जगत्के शक्तिके प्रमुखंबकी इस कथाका कीर्तन भीतर खीजातिमें भोग प्रतिष्ठित हुआ और करता है, उसे सब प्रकारका पुण्य प्राप्त होता मैधुनद्वारा प्रजाकी मुख्का कार्य चलने है तथा वह शुभलक्षण पुत्र पाता है। लगा। पुनिवरी ! इससे ब्रह्माबीको भी (अध्याव १६)

भगवान् शिवका पार्वती तथा पार्वदोंके साथ मन्दराचलपर जाकर रहना, शुम्भ-निशुम्भके वधके लिये ब्रह्माजीकी प्रार्थनासे शिवका पार्वतीको 'काली' कहकर कुपित करना और कालीका 'गौरी' होनेके लिये तपस्याके नियित्त जानेकी आज्ञा माँगना

वायदेवता कहते है—इस प्रकार महादेवजीसे ही सनातन पराशक्तिको पाकर प्रजापति ब्रह्मा मैचूनी सृष्टि करनेकी इच्छा लेकर खर्य भी आधे दारीरमे अञ्चल नारी और आधे शरीरसे पुरुष हो गये। आधे शरीरसे जो नारी उत्पन्न हुई थी, वह उनसे शतस्त्र्या ही प्रकट हुई थी। ब्रह्माजीने अपने आधे पुरुष डारीरसे विरादको उत्पन्न किया । वे विराद् पुरुष ही स्वायम्बन मनु कहत्त्रते है। देशी शतरूपाने अत्यन्त दुष्कर तपस्या करके उदीप्र बशवाले मनुको ही पतिरूपमें प्राप्त किया।

इसके पश्चात् मनुके वंश तथा दक्ष-यज्ञ-विध्वंस आदिके प्रसङ्घ सुनाकर वायदेवताने यह बताया कि भगवान् शंकरने दक्ष तथा देवताओंके अपराय क्षमा कर दिये।

तदनका अवियोने पुछा-प्रभो ! अपने गणों तथा देवीके साथ अन्तर्धान होकर भगवान् शिव कहाँ गये, कहाँ रहे और क्या करके बिरत हुए ?

वायुदेव बोले—महर्षियो ! पर्वतीमें बेह्र और विचित्र कन्द्रराओंसे सुशोधित जो परम सुन्दर मन्दराजल है, वही अपनी तपस्याके प्रभावसे देवाधिदेव महादेवजीका धिव निवास-स्वान हुआ। उसने पार्वती और जिवको अपने सिरपर होनेके लिये बडा भारी तप किया वा और दीर्घकालके बाद उसे उनके बरणारविन्होंके स्पर्शका सुख प्राप्त हुआ। उस पर्वतके सौन्दर्यका विस्तारपूर्वक वर्णन सहस्रों मुखोद्वारा सी करोड़ वर्षीये भी नहीं किया जा सकता। उसके सामने समस्त पर्वतोका सौन्दर्य गुच्छ हो जाता है। इसीलिये महादेवजीने देवीका

देवताओंको

प्रिय करनेकी इच्छासे उस अत्यन रमणीय सुम्भके चयके पर्वतको अपना अन्तःपुर बना लिया। इस अर्पित कीजिये।' सर्वक्षेष्ठ पर्वतका स्मरण करके रैप्य- ब्रह्माजीके इस तरह प्रार्थना करनेपर आश्रमके संयीप स्थित हुए अध्विकासहित भगवान् नीलल्प्रेहित स्द्र एकान्तमें पार्वतीकी भगवान् त्रिलोचन यहाँसे अन्तर्धान होकर निन्दा-सी करते हुए मुसकराकर चले गये। मन्दरावलके उद्यानमें पहुँवकर बोले—'तुम तो काली हो।' तब सुन्दर देवीसहित महेश्वर वहाँकी रमणीय तथा वर्णवाली देवी पार्वती अपने इयामवर्णके दिव्य अन्तःपुरकी धूमियोमे रमण कारण आक्षेप सुनकर कृषित हो उठीं और करने लगे।

जब इस तरह कुछ समय बीत गया वाणीद्वारा घोली। और ब्रह्माजीकी पैथुनी सृष्टिके हारा जब प्रजारे बढ़ गयी, तब शुष्प और निशुष्प नामक दो दैत्य उत्पन्न हुए। वे परस्पर भाई थे। उनके तपोबलसे प्रभावित हो परमेही ब्रह्माने उन दोनों भाष्ट्रयोंको यह वर दिया था कि 'इस जगतके किसी भी पुरुषसे तुम मारे नहीं जा सकोगे ।' उन दोनोंने ब्रह्माजीसे वह प्रार्थना की थी कि 'पार्वती देवीके अंशरे उत्पन्न जो अयोनिजा कन्या उत्पन्न हो, जिसे पुरुषका स्पर्ध तथा रति नहीं प्राप्त हुई हो तथा जो अलह्नय पराक्रमधे सम्पन्न हो, उसके प्रति कामभावसे पीड़ित होनेपर हम युद्धने उसीके हाथों मारे जायें।' उनकी इस प्रार्थनापर ब्रह्माजीने 'तथालु' कडकर स्वयं ही मिट जाऊँगी। स्वीकृति दे दी। तभीसे युद्धमें इन्द्र आदि वषद्रकार (यज्ञ) आदिसे रहित कर दिया। आजा माँगने रूगी। तब ब्रह्माने उन दोनोंके बधके लिये देवेखर इस प्रकार प्रेम भड़ होनेसे भग्नपीत हो शिवसे प्रार्थना की-'प्रभो ! आप भूतनाव भगवान् शिव स्वयं भवानीको एकान्तमें देवींकी निन्दा करके भी जैसे-तैसे प्रणाप करते हुए ही बोले ।

पतिदेवसे मुसकराकर समाधानरहित

लिये

देवीने कहा-प्रभी ! यदि मेरे इस कारें रंगपर आपका प्रेम नहीं है तो इतने रीपंकालसे अपनी दिक्षाका आप दमन क्यों करते रहे हैं ? कोई स्त्री कितनी ही सर्वोद्ध-सुन्दरी क्यों न हो, सवि पतिका उसपर अनुराग नहीं हुआ तो अन्य सपस्त गुलोंके साथ ही उसका जन्म लेना व्यर्थ हो जाता है। कियोंकी यह सुष्टि ही पतिके मोगका प्रवान अङ्ग है। यदि वह उससे बहित हो गयी तो इसका और कहाँ उपयोग हो सकता है ? इसल्डिये आपने एकान्तमें जिसकी निन्दा की है, उस वर्णको त्यागकर अब मैं दूसरा कर्ण प्रहण करूँगी अथवा

ऐसा कड़कर देखी पार्वती ऋथासे देवताओंको जीतकर उन दोनोंने जगतको उठका खड़ी हो गयी और तपस्पाके रिये अनीतिपूर्वक वेदोंके स्वाध्याय और दुव निष्ठय करके गद्ध कण्ठसे जानेकी

उन्हें क्षोध दिलाइये और उनके रूप-रंगकी भगवान् शिवने कहा—प्रिये ! मैंने निन्दासे उत्पन्न हुई, कामभावसे रहित, क्रीडा या मनोविनोदके लिये यह बात कही कुमारीस्वरूपा दाक्तिको निदाण्य और है। मेरे इस अधिप्रायको न जानकर तुम

कुपित क्यों हो गर्यी ? यदि तुमपर मेरा प्रेम शिव बोले - यदि अपनी इयामताको नहीं होगा तो और किसपर हो सकता है ? लेकर तुन्हें इस तरह संताप हो रहा है तो तम इस जगतकी माता हो और मैं पिता तथा इसके लिये नपाया करनेकी क्या अधिपति है। फिर तुमपर मेरा प्रेम न होना आवश्यकता है ? तुम मेरी या अपनी कैसे सम्भव हो सकता है। हम दोनोंका वह इन्हामाञ्रसे ही दूसरे वर्णसे युक्त हो जाओ। पहरे ही जगत्की उत्पत्ति हुई है। कामदेवकी बदलनेका संकल्प नहीं कर सकती। अब स्रष्टि तो पैने साधारण लोगोंकी रतिके लिये तो तपस्पाद्धरा ब्रह्मात्रीकी आराधना करके की है। कामदेव मुझे साधारण देवताके ही मैं शीप्र गौरी हो जाऊँगी। समान मानकर मेरा कुछ-कुछ तिरस्कार जिल बोले—महादेवि ! पूर्वकालमें करने लगा था. आतः मैंने उसे भसा कर भेरी ही कुमासे ब्रह्माको ब्रह्मपदकी प्राप्ति हुई दिया । हम दोनोंका यह लीलाविहार भी थी । अतः तपस्याहारा उन्हें बुलाकर तुम क्या जगतकी रक्षाके लिये ही है, अतः उसीके करोगी ? लिये आज मेंने तुन्हारे प्रति यह परिद्यसयुक्त तुमपर शीध ही प्रकट हो जायगी।

बश्चित होनेपर जो नारी अपने प्राणीका भी जाना कैसे सम्मव हो सकता था। मेरा महादेखीके ऐसा कहनेपर वामदेव कालापन आपको प्रिय नहीं है. इसलिये वह मुसकराते हुए-से चुप रह गये। देवताओंका सत्पुरुषोद्वारा भी निन्दित है; अतः कार्य सिद्ध कानेकी इच्छासे उन्होंने देवीको तपस्याद्वारा इसका त्याग किये बिना अब मैं गोकनेके लिये हठ नहीं किया। पहाँ रह ही नहीं सकती।

प्रेम भी क्या कामदेवकी प्रेरणासे हुआ है, देवीने वडा—मैं आपसे अपने रंगका कटापि नहीं; क्योंकि कामदेवकी उत्पत्तिसे परिवर्तन नहीं बाहती। स्त्रयं भी इसे

देवीने कहा — इसमें संदेह नहीं कि ब्रह्मा बात कही थी। मेरे इस कथनकी सत्यता आदि समस्त देवताओंको आपसे ही उत्तम क्ट्रोकी प्राप्ति हुई है, तथापि आपकी आज्ञा देवीने वज्ञा-भगवन् ! पतिके प्यारसे पाकर में तपस्याद्वारा ब्रह्माजीकी आराधना करके ही अपना अधीष्ट सिद्ध करना साहती परित्याग नहीं कर देती, वह कलाइना और हैं। पूर्वकालमें जब मैं सतीके नामसे दक्षकी शुभलक्षणा होनेपर भी सत्पुरुवोद्धारा निन्दित पुत्री हुई थी, तब तपस्वाद्वारा ही मैंने आप ही समुद्री जाती है। मेरा शरीर गौर वर्णका जगदीश्वरको पतिके रूपमें प्राप्त किया था। नहीं है. इस बातको लेकर आयको बहुत इसी प्रकार आज भी तपस्पाद्वारा आग्रण खेद होता है. अन्वथा क्रीहा या परिहासमें ब्रह्माको संतुष्ट करके पै गौरी होना लाहती हैं। भी आपके द्वारा पुड़ो 'काली-कलुटी' कहा। ऐसा करनेमें यहाँ क्या द्वेष है ? यह बताइये ।

(अध्याय १७--२४)

पार्वतीकी तपस्या, एक व्याघ्रपर उनकी कृपा, ब्रह्माजीका उनके पास आना, देवीके साथ उनका वार्तालाप, देवीके द्वारा काली त्वचाका त्याग और उससे कृष्णवर्णा कुमारी कन्याके रूपमें उत्पन्न हुई कौशिकोंके द्वारा शुम्प-निशुम्पका वध

वायुरेव कहते हैं -- महर्षियो ! तदनकर बित्रलिखित-सा दिखायी देने लगा। पतिव्रता माता पार्वती पतिकी परिक्रमा दुष्टभावसे पास आवे हुए उस व्याप्रको करके उनके वियोगसे होनेवाले दुःसको देखकर मी देवी पार्वती साधारण नारीकी किसी तरह रोककर हिमालय पर्वतपर चली गर्थी । उन्होंने पहले संस्वियोंके साथ जिस रथानपर तप किया था, उस स्वानसे उनका प्रेम हो गया था। अतः फिर उसीको उन्होने तपायाके लिये जुना। तद्वनार पाता-पिताके घर जा उनका दर्शन और प्रणाम करके उन्हें सब समाजार बताकर उनकी आज्ञा हे उन्होंने सारे आभूषण उतार दिये और फिर तपोवनमें जा सानके पशास तप्रशीका परमपायन तेष पारण करके अत्यन्त तीव्र एवं परम दुष्कर तपस्त्र करवेका संकल्प किया। वे मन-ति-पन सवा पतिके चरणारचिन्होंका चिन्तन करती **पर्ड किसी क्षणिक लिह्नमें उन्होंका स्थान** काके पूजनकी बाह्य विविक अनुसार जेगरूके फल-फुल आदि उपकरणोद्वारा

**पूलसे अत्यन्त पीड़ित हो रहा था और यह** सोचकर कि 'यही भेरा घोजन है' निरन्तर देखीकी और ही देख रहा था। देवीके सामने साहा-साहा यह उनकी उपासना-सी करने लगा । इधर देवीके इदयमें सदा यही भाव आता या कि यह ब्याध मेरा ही उपासक है. दुष्ट वन-जन्तुओंसे मेरी रक्षा करनेवाला है। यह सोचकर से उसपर कृपा करने लगी। ज्हींकी कृपासे उसके तीनों प्रकारके **म**ल तत्काल नष्ट हो गये। फिर तो उस व्याधको सहसा देवीके स्वरूपका बोध हुआ, उसकी भूस मिट गयी और उसके अङ्गोकी जडता भी दूर हो गयी। साथ ही उसकी जन्मसिद्ध दुष्टता नष्ट हो गयी और उसे निरनार तुप्ति तीनों समय उनका पूजन कस्ती थीं। बनी रहने समी। उस समय अकृष्टरूपसे भगवान् शंकर ही ब्रह्माका रूप धारण अपनी कृतार्थताका अनुभव करके वह करके मेरी तपस्थाका फल मुझे देंगे ।' ऐसा तत्काल धक्त हो गया और उन परमेश्वरीकी दुइ विश्वास रसकर वे प्रतिदिन तबस्वामें सेवा करने छगा। अब वह अन्य दुष्ट लगी रहती थीं। इस तरह तपस्या करते- जन्नुओंको खदेइता हुआ तपोधनमें विचरने करते जब बहुत समय बीत गया, तब एक रूपा। इधर देवीकी तपस्या बही और तीव्रसे दिन उनके पास कोई बहुत बढ़ा व्याध देखा। तीवतर होती गयी। गया। यह दुष्टभायसे वहाँ आया था। देकता शुग्भ आदि दैत्योंके दुरापहसे पार्यतीजीके निकट आते ही उस दुगत्माका दुःखी हो ब्रह्माजीकी शरणमें गये। उन्होंने भरीर जड़बत् हो गया । वह उनके समीप अनुपीड़नजनित अपने दुःखको उनसे निवेदन

भारत स्वभावसे विचारित नहीं हुई। उस व्याप्रके सारे अङ्ग अकड गये थे। यह

a मेकिस दिस्वपुराण क 845 

किया। शुम्भ और निशुम्भ वरदान पानेके फिर जब प्रजाकी वृद्धिके लिये आपके घमंडसे देवताओंको जैसे-जैसे द:स देते थे, छलाटसे भगवान् शिवका प्रादुर्भाव हुआ, वह सब सुनकर ब्रह्माजीको उनपर बड़ी दया तब आप मेरे पतिके पिता और मेरे श्वसूर आयी। उन्होंने दैत्यवधके लिये भगवान् होनेके कारण गुरुजनोंकी कोटिये आ जाते इंकिरके साथ हुई वातबीतका स्परण करके हैं और जब मैं यह सोचती हैं कि स्वयं मेरे

देवताओंके साथ देवीके तपोवनको प्रस्तान पिता गिरिशज हिमालय आपके पुत्र है, तब किया। वहाँ सुरश्रेष्ठ ब्रह्माने उत्तम तयमें आप मेरे साक्षात् पितामह लगते हैं। लोक-परिनिष्टित परमेश्वरी पार्वतीको देखा। वे सम्पूर्ण जगत्की प्रतिष्ठा-सी जान पहती बीं। अपने, श्रीहरिके तथा छड़्डेक्के भी जन्मदाता पिता महामहेश्वरकी भाषां आयां जगन्याता गिरिराजनन्दिनी पार्वनीजीको ब्रह्माजीने अयाग किया । देवनगोंके साथ अग्राजीको आया देश देवीने इनके योग्य अध्ये देकर सागत आदिके ग्रग उनका सतकार किया। बद्रलेमें उनका भी सतकार और अभिनन्दन करके

व्रह्मानी अनजानकी भांति देवीकी तपस्पाका कारण पुढने लगे।

बह्यानी योले—तेथि ! इस सीव तपस्थाके द्वारा आप यहाँ किस अभीष्ट होती है। अतः आप इसके द्वारा मेरे एक मनोरथकी सिद्धि करना चाहती है? अभीष्ट फलकी सिद्धि कीजिये। निशुष्ध तपस्थाके सम्पूर्ण फल्जेकी सिद्धि तो आपके और शुब्ध नामक दो देत्य है, उनको मैंने वर ही अधीन है। जो समात रहेकोंके स्वामी हैं, दे रखा है। इससे उनका घर्षड बहुत बढ़ उन्हों परमेश्वरको पतिके रूपमें पाकर आपने गया है और वे देवताओंको सता रहे हैं। उन तपस्याका सम्पूर्ण फल प्राप्त कर लिया है दोनोंको आपके ही हाधसे मारे जानेका अथवा यह सारा ही क्रियाकलाप आपका चरदान प्राप्त हुआ है। अतः अब विरुग्ध लीलाबिलास है। परंतु आश्चर्यकी बात तो करनेसे कोई लाभ नहीं। आप क्षणभरके यह है कि आप इतने दिनोंसे महादेवजीके लिये सुस्थिर हो जाइये। आपके द्वारा जो विरहका कष्ट कैसे सह रही हैं ?

देवीने कहा-महान् ! जब मृष्टिके दोनोंके लिये मृत्यु हो जायगी।

दत्तान्त प्रदित हुआ है, उसे मैं आपके सामने कैसे कह सर्कुगी ? अतः यहाँ बहुत कहनेसे क्या लाभ । मेरे शरीरमें जो वह कालापन है. इसे सात्विक-विधिसे त्यागकर में गौरवणां होना चाहती है। प्रह्माजी बोले—देवि ! इतने ही प्रयोजनके लिये आपने ऐसा कठोर तप क्यों किया ? क्या इसके लिये आपकी हका-

मात्र हो चर्चाम नहीं शी ? अथवा यह

आपकी एक लोला ही है। जगन्यात: ! आपकी खीला भी लोकहितके लिये ही

पितामह ! इस तरह आप लोकपात्राके

विधाता है। अनःपूर्वे पतिके साथ जो

शक्ति रखी या छोड़ी जायगी, वही उन

आदिकालमें महादेवजीसे आपकी उत्पनि ब्रह्माजीके इस प्रकार प्रार्थना करनेपर सुनी जाती है, तब समल प्रजाओंमें प्रथम गिरिराजकुमारी देवी पार्वती सहसा होनेके कारण आप मेरे ज्येष्ठ पुत्र होते हैं। अपने काली त्वताके आवरणको उतारकर

गौरवर्णा हो गर्यो । त्वचाकोष (काली पराइक्तिको सवारीके लिये एक प्रवल सिंह उस समय प्रसन्न हुए ब्रह्माजीने उस वर्णन करता है।

त्वसामय आवरण) रूपसे त्यांगी गयी जो प्रदान किया, जो उनके साथ ही आया था। उनकी शक्ति थी उसका नाम 'कौशिकी' उस देवीके रहनेके लिये ब्रह्माजीने हुआ। वह काले मेघके समान कान्तिवाली विन्ध्यगिरियर वासस्थान दिया और वहाँ कृष्णवर्णा कन्या हो गयी। देवीकी वह नाना प्रकारके उपचारीसे उनका पूजन माथामयी शक्ति ही योगनित्रा और वैष्णवी किया। विश्वकर्मा ब्रह्माके द्वारा सम्मानित कहलाती है। उसके आठ बड़ी-बड़ी मुजाएँ हुई वह झिक्त अपनी माता गौरीको और थीं। उसने उन हाथोंमें शङ्क, चक्र और ब्रह्मजीको क्रमशः प्रणाम करके अपने ही त्रिशूल आदि आयुध धारण कर रखे थे। अङ्गोसे उत्पन्न और अपने ही समान उस देवीके तीन रूप हैं—सौम्य, घोर और शक्तिशास्त्रिनी बहुसंख्यक शक्तियोंको साध मिश्र । वह तीन नेत्रोसे युक्त बी । उसने छे दैवसल शुष्य-निशुष्यको मारनेके लिये मासकपर अर्धचन्द्रका मुकुट धारण कर उद्यत होकर विन्यपर्वतको चली गयी। रखा था। उसे पुरुवका स्पर्ध तथा रतिका उसने समराङ्गणमे उन दोनों देखराजीको मार योग नहीं प्राप्त था और वह अत्यन्त सुन्दरी विराधा । उस युद्धका अन्यत्र वर्णन हो सुका थी। देवीने अपनी इस सनातन शक्तिको है. इसलिये उसकी विस्तृत कथा यहाँ नहीं ब्रह्माजीके हाथमें दे दिया। वही दैत्यप्रवर कही गयी। दूसरे स्थलीसे उसकी उहा कर भूम्ब और निशुस्तका वध करनेवाली हुई। लेनी चाहिये। अब मैं प्रस्तुत प्रसङ्गका (अध्याय २५)

गौरी देवीका व्याघको अपने साथ ले जानेके लिये ब्रह्माजीसे आज्ञा माँगना, ब्रह्माजीका उसे दुष्कर्मी बताकर रोकना, देवीका शरणागतको त्यागनेसे इनकार करना, ब्रह्माजीका देवीकी महत्ता बताकर अनुमति देना और देवीका माता-पितासे मिलकर मन्दराचलको जाना

उत्पन्न करके उसे ब्रह्माजीके हाथमें देनेके रक्षाके सिवा दूसरा कोई मेरा प्रिय कार्य नहीं पश्चात् गौरी देवीने प्रत्युपकारके लिये है। यह मेरे अन्तःपुरमें विवरनेवाला होगा। पितामहसे कहा।

रहनेवाले इस व्याधको देखा है ? इसने दुष्ट करके सखियोंके साथ यहाँसे जाना वाहती जन्तुओंसे मेरे तपोवनकी रक्षा की है। है। इसके लिये आप मुझे आज़ा दें; क्योंकि यह मुझमें अपना यन लगाकर अनन्यभावसे आप प्रजापति है।

वायुदेवता कहते हैं-कौश्निकीको येरा फवन करता रहा है। अतः इसकी भगवान् शंकर इसे प्रसन्नतापूर्वक देवी बोर्ली—क्या आपने मेरे आश्रममें गणेश्वरका पद प्रदान करेंगे। मैं इसे आगे

 मंक्षिप जिक्यका + 

**SWX** 

देवीके ऐसा कहनेपर उन्हें भोली-भाली है ? आपके बिना किसको कर्मजनित जान हैसते और मुसकराते हुए ब्रह्माजी दस सिद्धि ब्राप्त हो सकती है ? आप ही असंख्य व्याचकी पुरानी कुरतापूर्ण करवूर्ते बताते हुए उसकी दामाका वर्णन करने लगे।

ब्रह्माजीने कहा—देवि ! कहाँ तो पशुओंमें कुर व्याघ्र और कहाँ यह आपकी पङ्गलमयी कृपा। आप विषधर सर्पके पुरुषे साक्षान् अपृत क्यों सीच रही है ? यह केवल व्याधके रूपमे यहनेवाला कोई दृष्ट निशाधर है। इसने बहुत-सी गौओं और तपानी ब्राह्मणोंको सा डाला है। यह उन संबंको इच्छानुसार ताप देता हुआ मनमाना रूप धारण करके विचरता है। अतः इसे अपने पापकर्मका कल अध्यक्ष चोगना चाहिये । ऐसे दुष्टीपर आपको कृपा करनेकी क्या आवडयकता है ? इस खबावसे ही कलुपित चिनवाले दुए जीवसे देवीको क्या काम है ?

देवी बोलीं—आपने जो कुछ कहा है. वह सब ठीक है। यह ऐसा ही सही, तवापि मेरी शरणमें आ गया है। अतः मुझे इसका त्याग नहीं करना चाहिये।

ब्रह्माजीने कहा—देखि ! भक्ति है तो पहलेके पापाँसे इसका क्या वाधक हो सकता है। विगडनेवाला है: क्योंकि आपके भक्तका कभी नाश नहीं होता । जो आपकी आज्ञाका

अचा हो कारण है। असंख्य ब्रह्मा, विष्णु तथा रह, जो आपकी आज्ञाका पालन करनेवाले हैं, बीत चुके हैं और भविष्यमें भी होंगे। देवेहरि! आपकी आराधना किये बिना हम सब क्षेत्र देवता भी धर्म आदि चारों पुरुषार्ध्वोकी श्राप्ति नहीं कर सकते । आपके संकल्परे ब्रह्मच और स्थापालका तत्काल व्यत्यास (पेत-बदल) भी हो जाता है अर्थात् ब्रह्मा स्थावर (युश आदि) हो जाता है और स्वायर ब्रह्मा: क्योंकि पुण्य और पापके फलोकी व्यवस्था आपने ही की है। आप ही जगनके स्थामी परमात्या शिक्फी अनादि, अमध्य और अनना आदि सनातन ञ्चक्ति है। आप सन्पूर्ण स्त्रेकवात्राका निर्वाह करनेके लिये किसी अद्भुत मूर्तिये आविष्ट इसकी हो नाना प्रकारके भाषांसे क्रीहा करती है। आपके प्रति भक्ति है, इस बातको काने भला, आपको ठीक-ठीक कौन जानता है। विना ही मैंने आपके समक्ष इसके पूर्व- अतः यह पाणवारी व्याप्त भी आज आपकी चरित्रका वर्णन किया है। यदि इसके भीतर कुवासे परम सिद्धि प्राप्त करे, इसमें कीन

स्टोकी विविध शक्ति है। शक्तिरहित कर्ता

काम करनेचे कौन-सी सफलना प्राप्त

करेगा ? भगवान विष्णुको, मुझको तथा

अन्य देवता, दानव और राक्षसोंको उन-उन

ऐस्वर्वेकी प्राप्ति करानेके लिये आपकी

इस प्रकार उनके परम तस्वका स्मरण कराकर ब्रह्माजीने जब उचित प्रार्थना की, पालन नहीं करता, वह पुज्यकर्मा होकर भी तब गौरीवेवी तपत्वासे निवृत्त हुई। तदननार क्या करेगा। देवि ! आय ही अजन्या, देवीको आज्ञा लेकर ब्रह्माजी अन्तर्धान हो बुद्धिमती, पुरातन शक्ति और परपेश्वरी है। गये। फिर देवीने अपने वियोगको न सह सबके क्य और मोक्षकी व्यवस्था आपके सकनेवाले याता-पिता मैना और ही अधीन है। आपके सिवा पराशिता कौन हिमबानका दर्शन करके उन्हें प्रणाम किया

तथा उन्हें नाना प्रकारसे आश्वासन दिया। पतिके दर्जनके रिव्ये उतावरी हो उस इसके बाद देवीने तपस्पाके प्रेमी तपावनके व्याधको औरस पत्रकी भाँति छोहसे आगे वृक्षीको देखा। वे उनके सामने फुलोंकी करके सरिवयोसे बातबीत करती और वर्षा कर रहे थे। ऐसा जान पड़ता था, मानो टेहकी दिव्य प्रधासे दसों दिजाओंको उनसे होनेवाले वियोगके शोकसे पीडित हो। उद्दीपित करती हुई गौरीदेवी पन्दराचलको वे ऑस् बरसा रहे हो । अपनी शालाओपर चर्ला गर्बी, जहाँ सम्पूर्ण जगतुके आधार, बैठे हुए विहंगमोंके कलरवीके ब्याजसे स्वष्टा, पालक और संहारक पतिदेव महेशर मानो ये व्याकुलतापूर्वक नाना प्रकारसे विराजधान थे। दीनतापूर्ण विलाय कर रहे थे। तदननार

(अध्याय २६)

मन्दराचलपर गौरीदेवीका स्वागत, महादेवजीके द्वारा उनके और अपने उत्कृष्ट स्वरूप एवं अविच्छेद्य सम्बन्धपर प्रकाश तथा देवीके साथ आये हुए व्याघ्रको उनका गणाध्यक्ष बनाकर अन्त:पुरके द्वारपर सोमनन्दी नामसे प्रतिष्ठित करना

ऋषियान पूछा — अपने हारीरको दिख्य समय उस भवनमे रहनेवाले क्षेष्ठ पार्यद्वीने गौरवर्णसे युक्त बनाकर गिरिशजकुमारी देवी पार्वतीने जब मन्दराचल प्रदेशमें प्रवेश किया, तब वे अपने पतिसे किस प्रकार पिलीं ? प्रवेशकालमें उनके भवनद्वारपर उनके साथ कैसा वर्ताय किया ?

हो जाता है, उस परम रसका ठीक-ठीक आरम्भ की। महादेवजी भी देवीके आगमनके लिये हो गयी, जिसके रहते तुन्हारे क्रोधके कारण उत्सुक थे। जब वे भवनमें प्रवेश करने पुझे अनुनय-विनयका कोई भी उपाय नहीं लगी, तब शङ्कित हो उन-उन प्रेमजनित सुझता था। यदि साधारण लोगोंकी भाँति

किया । वे प्रणाम करके अभी उठने भी नहीं पाची थीं कि परमेश्वरने उन्हें दोनों हाथोंसे रहनेवाले गणेश्वरोने क्या किया तथा एकडकर बड़े आनन्त्रके साथ इटयसे लगा महावेवजीने भी उन्हें देखका उस समय खिया। फिर मुसकराते हुए वे एकटक नेत्रोंसे इनके पुरा-चन्द्रकी सुधाका पान-सा वायुदेवताने कहा-जिस प्रेमगधित करने लगे। फिर उनमें बातचीत करनेके रसके द्वारा अनुराणी पुरुषोंके मनका हरण लिये उन्होंने पहले अपनी ओरसे वार्ता

देवीकी चन्द्रना की। फिर देवीने विनयपुक्त

वाणीद्वारा भगवान् त्रिलोसनको प्रणाय

सर्गन करना असम्भव है। द्वारपाल बडी देवाधिदेव महादेवजी बोले—सर्वाङ्ग-<u>इतायलीसे राह देखते थे । उनके साथ ही सुन्दरि प्रिये ! क्या तुम्हारी वह मनोदशा दर</u> भावोंसे वे उनकी ओर देखने लगे । देवी भी हम दोनोंमे भी एक-दूसरेके अप्रियका उनकी और उन्हीं भायोंसे देख रही थीं। उस कारण विद्यमान है, तब तो इस चराचर

• संधिप्र क्रियपाया + 

तुम साक्षात् वाणीयव अमृत हो और मैं वर्णन करता है। अर्थमय परम उत्तम अमृत है। ये दोनों अमृत जाननेयोग्य परमात्वा है। हम दोनों क्रमशः विद्यारण और बेद्धात्मा है, फिर हमये कियोग होना कैसे सम्भव है। मैं अपने प्रवत्तसे जगत्की सृष्टि और संदार नहीं करता। एकपात्र आज्ञासे ही सबकी सृष्टि और संहार उपलब्ध होते हैं। यह अत्यन्त गीरवपूर्ण आज्ञा तुन्हीं हो । पेश्वर्यका एकमात्र सार आज़ा (शासन) है, क्योंकि वही स्वतन्त्रताका रुक्षण है। आज्ञामे वियुक्त होनेपर मेरा ऐश्वर्य कैसा होगा । हमलोगोका एक-दूसरेसे विलग होकर रहना कभी सम्भव नहीं है। देवताओंके कार्यकी मिदिके उद्देश्यमें ही पैने उस समय उस दिन लीला-पूर्वक व्यङ्गय वचन कहा था । तुम्हें भी तो यह प्राणियोंका अनर्थ करनेवाली हो ।

जगत्तुका नाश हुआ ही समझना चाहिये। में इस प्रकार प्रिय वचन बोलनेवाले अग्निके मस्तकपर स्थित है और तुम साक्षात् परमेश्वर शिवके प्रति शृङ्गाररसके सोमके । हम दोनोंसे ही यह अग्नि-सोमात्मक सारभूत भावोकी प्राकृतिक जन्मभूमि देवी जगत् प्रतिष्ठित है । जगत्के हितके लिये पार्वती अपने पतिकी कही हुई यह पनोहर खेळासे दारीर धारण करके विचरनेवाले बात सुनकर इसे सत्य जान पुसकराकर रह हम दोनोंके वियोगमें यह जगत् निराधार हो गयी, रूजावश कोई उत्तर न दे सर्की। जायगा । इसमें शास्त्र और युक्तिसे निश्चित केवल कोशिकीके यक्षका वर्णन छोडकर किया हुआ दूसरा हेतु भी है। यह स्थावर- और कुछ उन्होंने नहीं कहा। देवीने जंगपरूप जगत वाणी और अर्थमय ही है। कौदाकीके विषयमें जो कुछ कहा उसका

देवी बोलीं—'भगवन् ! मैंने जिस एक-तुसरेसे जिलग कैसे हो सकते हैं। तुम कौशिकीकी सृष्टि की है, उसे क्या आपने मेरे स्वरूपका बोध करानेवाली विद्या हो नहीं देखा है ? वैसी कन्या न तो इस लोकमें और मैं तुम्हारे दिये हुए विश्वासपूर्ण बोधसे हुई है और न होगी।' यो कहकर देवीने



बात अज्ञाते नहीं थी। फिर तुम कृपित कैसे उसके विश्यपर्वतपर निवास करने तथा हो गर्यी ! अतः यही कहना पड़ता है कि तुपने सपराङ्गणपे शुम्म और निश्चमका वध मुझपर भी जो कोध किया था, वह करके उनपर विजय पानेका प्रसङ्ग सुनाकर त्रिलोकीकी रक्षाके लिये ही था: क्योंकि उसके बल-पगक्रमका वर्णन किया। साथ तुममें ऐसी कोई बात नहीं है, जो जगत्के ही यह भी बताया कि वह उपासना करने-बाले लोगोंको महा प्रत्यक्ष फल देती है तथा

(अध्याच २७)

निरन्तर लोकोकी रक्षा करती रहती है। इस उन्होंके बिह्न धारण करके सदा स्थित रहे।' विषयमें ब्रह्माजी आपको आवश्यक बातें वायुदेव कहते हैं-देवीके इस मस्र खतायेंगे ।

हुई देवीकी आज्ञासे ही एक मखीने उस बहुत प्रसन्न हूं।' फिर तो वह व्याघ उसी व्याधको लाकर उनके सामने खड़ा कर क्षण लचकती हुई सुवर्णजटित बेंतकी छुड़ी, दिया। उसे देखकर देवी कहने लगी— एवोसे जटित विवित्र कवच, सर्पकी-सी 'देव ! यह व्याप्र मैं आयके लिये भेंट लामी आकृतियाली हुरी तथा रक्षकोचित श्रेष हैं। आप इसे देखिये। इसके समान मेरा धारण किये गणाच्यक्षके पद्चर प्रतिष्ठित उपासक दूसरा कोई नहीं है। इसने दुष्ट दिखापी दिया। उसने उपासहित महादेश जन्तुओंके सपुद्धसे घेरे तपोचनकी रक्षा की और नन्दीको आनन्दित किया था। इसलिये थी। यह मेरा अत्यन्त भक्त है और अपने सोमनन्दी नामसे विख्यात हुआ। इस प्रकार रक्षणात्मक कार्यसे मेरा विश्वासपात्र वन देवीका प्रिय कार्य करके चन्द्रार्धभूषण गया है। मेरी प्रसन्नताके लिये यह अपना बहादेवजीने उन्हें रक्षभूषित दिवा देश छोड़कर यहाँ आ गया है। महेश्वर । यदि आधृषणोसे भृषित किया। चन्त्रभृषण मेरे आनेसे आपको प्रसन्नता हुई है और यदि भगवान् शिवने सर्वपनोहारिणी गिरिराज-आप मुझसे अत्यन्त प्रेम करने हैं तो मैं कुमारी चीरी देवीको परंत्रपर बिठाकर उस बाहती है कि यह नन्दीकी आज़ासे मेरे समय सुन्दर आरंकारोंसे स्वयं ही उनका अन्तःपुरके द्वारपर अन्य रक्षकोके साथ शृहार किया।

और अन्ततागता प्रेम बढानेवाले सभ उस समय इस प्रकार बातचीत करती वचनको सनकर महादेवजीने कहा—'भैं

### अप्रि और सोमके खरूपका विवेचन तथा जगत्की अत्रीषोमात्मकताका प्रतिपादन

क्योंकि शक्तिका शरीर श्रान्तिकारक है। एसा है। अग्रिसे अपृतको उत्पत्ति होती है

क्रियोंने पूछा-प्रभो । पार्वती जो अपूत है, वह प्रतिष्ठा नामक करूरा है;

देवीका समाधान करते हुए महादेवजीने यह और वो तेज है, यह साक्षात विद्या नामक बात क्यों कही कि 'सम्पूर्ण विश्व करन है। सम्पूर्ण सूक्ष्म भूतोंमें ये ही क्षेत्रों अमीबोमात्मक एवं वागर्वात्मक है। रस और तेज हैं। तेजको चुति दो प्रकारकी ऐश्वर्यंका सार एकपात्र आज्ञा ही है और वह है। एक सुवंरूपा है और दूसरी अग्निरूपा। आज़ा तुम हो।' अत: इस विषयमें हम इसी तरह रसवृत्ति भी हो प्रकारकी है-एक क्रमपाः यथार्थं बाते सनना जाहते हैं। सोमरूपिणी और दूसरी जलरूपिणी। तेज वायुरेव योले-पहर्षियो । ठडदेवका विद्युत् आदिके कपमें उपलब्ध होता है तथा जो पोर तेजोपय शरीर है, उसे अग्नि कहते हैं रस, मधुर आदिके रूपमें । तेज और रसके और अमृतपय सोम जिलका खन्नय है; भेटोंने ही इस चराचर जगतको धारण कर

और अमृतस्वरूप धीसे अफ्रिकी बृद्धि होती हैं, श्रेष्ट स्वरूपको जानकर 'अफ्रि' इत्यादि अतपुथ अग्नि और सोमको दी हुई आहुनि मन्तोद्वारा सम्मसे जान करता है, वह बँधा हुआ जगत्के लिये हितकारक होती है। शस्य- जीव पाशसे मुक्त हो जाता है। अग्निके बीर्यरूप सम्पत्ति हविष्यका उत्पादन करती है। वर्षा भएको सोमने अयोग-युतिको द्वारा फिर रास्पको बकाती है। इस प्रकार वर्षासे ही आण्राचित किया; इसस्टिये वह प्रकृतिके हविष्यका प्रादुर्भाव होता है, किससे यह अधिकारमें बला गण । यदि योगयुक्तिसे शक्त अवीषोपात्मक जगत् टिका हुआ है। अग्नि अपुतवर्षाके द्वारा उस भस्पका सब ओर वहाँतक ऊपरको प्रन्वलित होता है, जहाँतक आप्रायन हो तो वह प्रकृतिके अधिकारोंको सोम-सम्बन्धी परम अमृत विद्यानान है; और निवृत्त कर देशा है। अतः इस तरहका जहाँतक अग्रिका स्थान है, वहाँतक सोम- अमृत्यावन सदा मृत्यूपर विजय पानेके रित्ये ही सम्बन्धी अमृत नीचेको इस्ता है। इसीहिये होता है। शिवाधिके साथ शक्ति-सम्बन्धी कालाग्नि नीचे हे और शक्ति क्रवर । जहाँतक अपूतका स्पर्ध होनेपर जिसने अमृतका अप्रि है, उसकी गति उत्परकी ओर है और जो आप्रायन प्राप्त कर लिया, उसकी पृत्यु कैसे हो जलका आप्रायन है, उसकी गति नीचेकी ओर सकती है। जो अधिके इस गुद्ध स्वरूपको तथा है। आधारशक्तिने ही इस कथ्येयापी पूर्वोक्त अमृतप्रावनको ठीक-ठीक जानता है. कालांप्रिको भारण कर रखा है तथा निप्रगामी 🐲 अशीधोमात्यक जगतको त्यागकर फिर सोम जिल-जाकिके आचारपर प्रतिद्वित है। यहाँ जन्म नहीं शेता। जो जिलाग्रिमे अरीरको शिव कपर हैं और शक्ति नीचे तथा शक्ति कपर है। दश्य करके शक्तित्वरूप सोमापुतसे योगमार्गके और जिल्ल नीचे । इस प्रकार जिल्ल और जिल्ले - हारा इसे आग्रावित करता है, यह आग्रास्थरूप यहाँ सब कुछ ज्याप्त कर रखा है। मारकार हो जाता है। इसी अध्यप्तायको हदयमें भारण अग्रिवारा जलाया हुआ जगत् भ्रम्यमात् हो करके महादेवजीने इस सापूर्ण जगतको जाता है। यह अग्निका बीर्य हैं। भसको ही अग्नीपोमात्मक कहा था। उनका वह कथन अग्रिका वीर्व कहते हैं। जो इस प्रकार भस्पके सर्वचा उचित है। (अध्याय २८)

### जगत् 'वाणी और अर्थरूप' है—इसका प्रतिपादन

अतः समयानुसार सभी शब्द सम्पूर्ण सुनायी देती है; जो केवल चिन्तनमें आती है,

वायुरेवता कहते हैं-महर्षियो ! अब अधिक बोधक होते हैं। प्रकृतिका यह यह बता रहा है कि जगतुकी वागडांत्यकता- परिणाय शब्दभावना और अर्धभावनाके

की सिद्धि कैसे की गयी है। छ: अध्वाओं भेटने दो प्रकारका है। उसे परमातमा शिव (मार्गी) का सम्यक्त ज्ञान में संक्षेपसे ही जबा पार्वतीकी प्राक्त मूर्ति कहते हैं। उनकी करा रहा है, विस्तारसे नहीं। कोई भी ऐसा जो शब्दमयी विभूति है, उसे विद्वान् तीन अर्थ नहीं है, जो बिना शब्दका हो और कोई प्रकारकी बताते हैं—स्थूला, सुक्ष्मा और भी ऐसा शब्द नहीं है जो बिना अर्थका हो । परा । स्थूला वह है जो कानोंको प्रत्यक्ष वह सक्ष्मा कही गयी है और जो चिन्तनकों आरम्ब हुआ है। अनेक मुबन उनके अंदरसे

प्रसिद्ध है।

भी सीमासे परे है, उसे परा कहा गया है। ही प्रकट हुए है। उनमेंसे कुछ तो पुराणोंमें यह प्रक्तिस्वरूपा है। वही शिवतत्त्वके आश्रित रहनेवाली, पराशक्ति कही गयी है। जानशक्तिके संयोगसे वही इच्हाकी उपोद्बलिका (उसे दुढ करनेवाली) होती है। वह सम्पूर्ण शक्तियोंकी सम्रष्टिस्या है। वही शक्तितत्त्वके नामसे विख्यात हो समस्त कार्यसमूहकी मूल प्रकृति मानी गयी है। उसीको कपडरियनी कहा गया है। वही विश्वज्ञाध्वपरा माया है। वह स्वस्थतः विभागरहित होती हुई भी छ: अध्याओंके रूपमें विस्तारको प्राप्त होती है। उन छ: अध्याओंमेंसे तीन तो शब्दरूप है और तीन

यबायोग्य व्याप्त है। परा प्रकृतिके जी आदिकालमें पाँच परिणाम हुए, वे ही निवृत्ति आदि कलाएँ हैं। वे पाँव कलाएँ उनचेत्तर तत्वांसे व्याप्त है। अतः परा शक्ति सर्वत्र व्यापक है। यह विभागरहित होकर भी छः अध्वाओंके रूपमें विभक्त है। अर्थरूप बताये गये हैं। सभी पुरुषोको जित्तसे लेकर पृथ्वीतस्वपर्यन सम्पूर्ण आत्पशुद्धिके अनुरूप सम्पूर्ण तत्वोके तत्वोका प्रादुधाँव विवयतत्त्वसे हुआ है । अतः विभागसे रूप और भोगके अधिकार प्राप्त जैसे घड़े आदि मिट्टीसे खाप्त है, उसी प्रकार होते हैं। वे सप्पूर्ण तत्त्वकलाओंद्वारा वे सारे तत्त्व एकमात्र दिवसे ही व्याप्त हैं। यथायोग्य प्राप्त हैं। परा प्रकृतिके जो आदियें जो छः अध्वाओंसे प्राप्त होनेवाला है, वही पाँच प्रकारके परिणाम होते हैं, वे ही निवृत्ति द्वियका परम बाम है। पाँच तत्त्वीके आदि कलाएँ हैं। मन्ताच्या, पदाच्या और शोधनसे व्यापिका और अव्यापिका शक्ति वर्णाध्वा—ये तीन अच्या शब्दसे सम्बन्ध जानी जाती है। निवृत्तिकलाके द्वारा रखते हैं तथा सुबनाध्वा, तत्त्वाध्वा और खुलोकपर्यन्त ब्रह्माण्डकी स्थितिका शोधन होना है। प्रतिद्वा-कलाहारा उससे भी ऊपर कलाध्या—ये तीन अर्थसे सम्बन्ध जर्गतक अव्यक्तकी सीमा है, वहाँतककी रखनेवाले हैं। इन सबमें भी परम्पर शोध की जाती है। मध्यवर्तिनी विद्या ख्याच्य-ख्यापक भाव बताया जाता है। कलाद्वारा उससे भी ऊपर विद्योधरपर्यन सम्पूर्ण मन्त्र पदोंसे व्याप्त हैं: क्योंकि वे म्यानका जोधन होता है। ज्ञान्तिकलाहारा वावयरूप हैं। सम्पूर्ण पद भी वर्णोंसे व्याप्त उससे भी ऊपरके स्थानका तथा शान्यतीता हैं; क्योंकि विद्वान् पुरुष वर्णोंके समूहको ही कलाके द्वारा अध्याके अन्ततकका शोधन पद कहते हैं। वे वर्ण भी भूवनोंसे व्याप्त है: ह्ये जाता है। उसीको 'परम व्योम' कहा क्योंकि उन्होंमें उनकी ठपलक्ष्मि होती है। भुत्रन भी तत्त्वोंके समूहद्वारा बाहर-भीतरसे गवा है। व्याप्त हैं; क्योंकि उनकी उत्पत्ति ही तत्त्वोसे ये पाँच तत्त्व बताये गये, जिनसे सम्पूर्ण हुई है। उन कारणभूत तत्त्वीसे ही उनका जगत् व्याप्त है। वहीं साधकोंको यह सब

प्रसिद्ध है। अन्य भूवनोंका ज्ञान

शिवसम्बन्धी आगमसे प्राप्त करना चाहिये।

कुछ तत्त्व सांख्य और योगशास्त्रोंमें भी

शिवशास्त्रोपे प्रसिद्ध तथा दूसरे-दूसरे भी जो तत्व हैं, वे सब-के-सब कलाओंद्वारा

र्माक्टर किक्यगण »

कुछ देखना चाहिये: जो अध्याकी व्याप्तिको । ज्ञिक्के ही साथ उनकी गृहिणी बनकर रहती

860

विवकी जो बित्सरूपा परपेश्वरी परा शक्ति। समवेत है। जैसे प्रभा सुर्वसे भिन्न नहीं है. है, वहीं आज़ा है। उस कारणरूपा आज़ाफें उसी प्रकार विलवस्थिणी पराशक्ति शियसे सहयोगसे ही शिव सम्पूर्ण जिसके अधित्र ही है। यही सिद्धान है। अतः शिव अधिष्ठाता होते हैं। किवारदृष्टिसे देखा जाय चरम कारण हैं, उनकी आज़ा ही चरमेश्वरी तो आत्यामें कभी विकार नहीं होता। यह विकारकी प्रतीति मावामात्र है। न तो वन्धन है और न उस बन्धनमें कुठकारा दिखानेवाली कोई मुक्ति है। शिवकी जो अवस्थिकारियाँ परा शक्ति है, बड़ी सम्पूर्ण ऐक्सबंकी पराकारत है। यह उन्हींके समान धर्मवाली है और विशेषतः उनके उन-उन विस्त्रक्रण भावोसे युक्त है। उसी शक्तिके साथ शिव गृहस्थ बने हुए हैं और यह भी सदा उन तदननार ऋषियोंने फर्ड कारण दिसाकर पुछा-वापुदेव ! यदि त्रिय सदा शानाभावसे रहकर ही सबपर अनुप्रह करते हैं तो सबकी अधिलाषाओंको एक साथ ही पर्ण क्यों नहीं कर देते ? जो सब यहा

न जानकर शोधन करना साहता है, वह है। जो प्रकृति-जन्य जगत्-रूप कार्य है, वही शुद्धिसे वश्चित रह जाता है, उसके फलको अन शिव दम्पतिकी संतान है। शिव कर्ता है नहीं पा सकता । उसका सारा परिश्रम व्यर्थ, और ऋतिः कारण । यही उन दोनोका भेद केवल नरकको ही प्राप्ति करानेवाला होता है। वास्तवमे एकमात्र साक्षात् शिव ही दो है। शक्तिपातका संयोग हुए बिना तत्त्वोंका स्थ्योंमें स्थित हैं। कुछ लोगोंका कहना है कि ठीक-ठीक ज्ञान नहीं हो सकता। उनकी स्त्री और पुरुवरूपमें ही उनका भेद है। अन्य व्याप्ति और वृद्धिका ज्ञान भी असम्भय है। लोग कहते हैं कि पराश्चीक शिवये नित्य है। उसीसे प्रेरित होकर शिवकी अविनाशी मुल प्रकृति कार्यभेदसे महामाया, माया और त्रिगुणाध्यक प्रकृति—इन तीन रूपोंचे हिन्त हो छ: अध्वाओंको प्रकट करती है। वह छ: प्रकारका अध्वा नागर्थमय है, नहीं सम्पूर्ण जगतके रूपये रिवत है; सभी शाससपूर इसी भावका विस्तारसे प्रतिपादन करते हैं। (अध्याय २९)

ऋषियोंके प्रश्नका उत्तर देते हुए वायुदेवके द्वारा शिवके स्वतन्त्र एवं सर्वानुप्राहक स्वरूपका प्रतिपादन

एक समान फल नहीं पिल सकता तो यह टीक नहीं है; क्योंकि कमीकी विचित्रता भी यहाँ नियामक नहीं हो सकती। कारण कि से कमं भी ईसरके करानेसे ही होते हैं। इस विषयमें बहुत कहनेसे क्या लाभ । उपर्युक्त-रूपसे विभिन्न युक्तियोद्धरा फैलायी गयी करनेमें समर्थ होगा, यह सबको एक साथ नास्तिकता जिस प्रकारसे शीघ्र ही नियुत्त हो ही बन्धन-मुक्त क्यों नहीं का सकेगा ? यदि कहें अनादिकालमें चले आनेवाले सबके जाय, यैमा उपदेश दीजिये। विचित्र कर्म अलग-अलग है, अतः सयको वायदेवताने कडा-ब्राह्मणो ! आप- लोगोंने युक्तियोंसे प्रेरित होकर जो संशय होनेपर भी जिसके द्वारा हमें निष्कल

उपस्थित किया है, वह उचित ही है; क्योंकि (निर्गुण या निराकार) शिवकी प्राप्ति होती किसी बातको जाननेकी इच्छा अबचा है, उस मूर्ति या लिड्डके रूपमें साक्षात् शिव

ऐसा प्रपाण प्रस्तुत करूँगा, जो सत्पुरुषोंके पोक्को दर करनेवाला है। असत् पुरुषोंका

जो अन्यथा भाव होता है, उसमें प्रम शिवकी कृपाका अभाव हो कारण है। परिपूर्ण परमात्मा जिलके परम अनुप्रहके बिना कुछ भी कर्तव्य नहीं है, ऐसा निश्चय किया गया है। परानुपह कर्ममें स्वचाय ही और कोई अधिप्राय नहीं है। कोई-न-कोई पर्याप्र (पूर्णतः समर्थ) है. अन्यथा मूर्ति ही आत्माका साक्षात् उपलक्षण होती

नि:स्वपाव पुरुष किसीपर भी अनुप्रह नहीं कर सकता। पशु और पाशरूप सारा जगत् अधिश्राय यह है कि उस मूर्तिके रूपमें परम ही पर कहा गया है। वह अनुप्रहका पात्र है। परको अनुगृहीत करनेके लिये पतिकी आजाका समन्त्रय आवश्यक है। पति आजा देनेवाला है, वहीं सदा संबंधर अनुपह करता है। उस अनुप्रहके लिये ही आज्ञा-रूप अर्थको स्वीकार करनेपर ज्ञिव परतन्त्र कैसे कहे जा सकते हैं। अनुपाहककी अपेक्षा न

रखकर कोई भी अनुष्रह सिद्ध नहीं हो सकता। अतः स्वातन्त्र्य-शब्दके अर्थकी अपेक्षा न रखना ही अनुप्रहका लक्षण है। जो अनुप्राह्य है, यह परतन्त्र माना जाता है: क्योंकि पतिके अनुप्रहके विना उसे भोग और मोक्षकी प्राप्ति नहीं होती । जो मृत्यांत्मा हैं, वे भी अनुप्रहके पात्र हैं; क्योंकि उनसे भी शिवकी आज्ञाकी निवृत्ति नहीं होती — वे भी शिवकी आज्ञासे बाहर नहीं हैं। यहाँ पूजनकृत्य होता है, वह भगवान् शिवका ही कोई ऐसी वस्तु नहीं है, जो सिवकी आज्ञाके पूजन है। उन-उन मूर्तियोंके रूपमें शिवकी

अधीन न हो। सकल (सगुण या साकार)

तत्त्वज्ञानके लिये उठाया गया प्रश्न ही विराज रहे हैं। वह 'शिवकी मूर्ति है' यह साध्वद्भिवाले पुरुषोमें नास्तिकताका बात तो उपचारसे कही जाती है। जो साक्षात् उत्पादन नहीं कर सकता। मैं इस विषयमें निष्कल तथा परम कारणरूप शिव हैं, ये किमीके द्वारा भी साकार अनुभावसे

उपलक्षित नहीं होते, ऐसी बात नहीं है। यहाँ प्रपाणगण्य होना उनके स्वभावका उपपादक नहीं है, प्रमाण अथवा प्रतीकपात्रसे अपेक्षा-बद्धिका उदय नहीं होता। वे परम तत्त्वके टपलक्षणमात्र हैं, इसके सिवा उनका

है। 'शिवकी मूर्ति है' इस कथनका शिव विराजधान है। मुर्ति उनका उपलक्षण है। जैसे काष्ट्र आदि आलम्बनका आश्रय लिये बिना केवल अग्नि कहीं उपलब्ध नहीं होती, उसी प्रकार शिव भी पृत्यांत्पामें आरूड हुए बिना उपलब्ध नहीं होते। यही

वस्तुस्थिति है। जैसे किसीसे यह कहनेपर

कि 'तुम आग ले आओ' उसके द्वारा जलती

हुई लकडी आदिके सिवा साक्षात् अग्नि नहीं लाबी जाती, उसी प्रकार शिवका पूजन भी मुर्तिरूपमें ही हो सकता है, अन्यथा नहीं। इसील्वि पूजा आदिमें 'मुर्खात्मा' की परिकल्पना होती है; क्योंकि मृत्यत्मिक प्रति जो कुछ किया जाता है, वह साक्षात् शिवके प्रति किया गया ही माना गया है। लिङ्ग आदिमें विशेषतः अर्चाविप्रहमें

भावना करके हमलोग शिवकी ही उपासना

 मंक्षिप्र दिख्युराण क 533 

करता ।

करते हैं। जैसे परपेष्टी शिव मृत्यांत्मापर लाज्डित कैसे किया जा सकता है। लोकमें अनग्रह करते हैं, उसी प्रकार पृत्यांत्याचे जहाँ कहीं भी निग्रह होता है, वह यदि स्थित शिव हम पशुओपर अनुबह करते हैं। विद्वेषपूर्वक न हो, तभी श्रेष्ट माना जाता है। परमेष्ट्री शिवने लोकोपर अनुप्रह करनेके जो पिना पुत्रको दण्ड देकर उसे अधिक लिये ही सदाशिव आदि सम्पूर्ण दिक्षित बनाता है, वह उससे द्वेष नहीं पुर्त्वातमओको अधिष्ठित—अपनी आजामे रखकर अनगृहीत किया है। भगवान जिब सबपर अनुबह ही करते है, किसीका निग्रह नहीं करते, क्योंकि निप्रह करनेवाले लोगोंचे जो दोष होते हैं, ये शिवमें असम्भव है। ब्रह्मा आदिके प्रति जो निग्रह देखे गये हैं, वे भी श्रीकण्डमूर्ति

और जो हित है, वही उनका अनुप्रह है। अत्तएव सबको हितमे नियुक्त करनेवाले ज़िव सक्यर अनुबह करनेवाले कहे गये हैं। जो उपकार-शब्दका अर्थ है, उसे भी अनुपह ही कहा गया है; क्योंकि उपकार भी हितकप शिवके द्वारा लोकहितके लिये ही किये गये ही होता है। अतः अवका उपकार करनेवाले है। विद्वानीकी दक्षिपे निग्रह भी खरूपसे जिल सर्वानुप्राहक हैं। शिवके द्वारा दुचित नहीं है। (जब वह राग-देवसे प्रेरित जड़-चेतन सभी सदा हितमें ही नियुक्त होते होकर किया जाता है, तभी जिन्दनीय माना है। परंतु सबको जो एक साथ और एक जाला है।) इसीलिये दण्डनीय अपराधियों- समान हितको उपलब्धि नहीं होती, इसमें को राजाओकी ओरसे मिले हुए दण्डकी उनका स्वचाय ही प्रतिबन्धक है। जैसे सूर्य प्रदांसा की जाती है। यदि साध्यती रहा। अपनी किरणोद्वारा सभी कमलोको करनी है तो असाधका निवारण करना ही जिकासके लिये प्रेरित करते हैं, पांतु से होगा। पहले साम आदि तीन उपायोसे अपने-अपने खत्रावके अनुसार एक साथ असाध्ये नियारणका प्रयत्न किया जाता और एक समान विकस्ति नहीं होते, है। यदि यह प्रयत्न सफल नहीं हुआ तो ज़ब्धाव भी पदाबंकि भावी अर्थका कारण अन्तमें चौथे ज्याय दण्डका ही आभय लिया होता है, किंतु वह नष्ट होते हुए अर्थको जाता है। यह दण्डान्त अनुसासन कर्ताओंके लिये सिद्ध नहीं कर सकता। लोकहितके लिये ही किया जाना चाहिये। जैसे अधिका संयोग सुवर्णको ही पिघलाता यही उसके औचित्यको परिलक्षित कराता है, कोयले वा अङ्गरको नहीं, उसी प्रकार है। यदि अनुशासन इसके विपरीत हो तो भगवान शिव परिपक्त मलवाले पशुओंको उसे अहितकर कहते हैं। जो सदा हितमें ही ही बन्धनमुक करते हैं, दूसरोंको नहीं। जो लगे रहनेवाले हैं, उन्हें ईश्वरका दृष्टान्त अपने वस्तु जैसी होनी चाहिये, वैसी वह स्वयं नहीं सामने रखना वाहिये। (ईश्वर केवल बनती। वैसी बननेके लिये कर्ताकी दृष्टोंको हो दण्ड देते हैं, इसीलिये निर्दोष कहे भावनाका सहयोग होना आवश्यक है। जाते हैं।) अतः जो दशेको ही टण्ड देता है. कर्ताको मावनाके बिना ऐसा होना सम्भव थह उस नियह-कर्मको लेकर सत्पुरुवोद्वारा नहीं है, अत: कर्ता सदा स्वतन्त्र होता है।

शिवकी आज्ञाका पालन ही हित है

सबपर अनुबह करनेवाले ज्ञिव जिस अन्तरात्माको स्थिति है और जो सबसे

तरह स्वभावसे ही निर्पल हैं, इसी तरह उत्कृष्ट श्रेणीका स्थान है, उसमें परमात्माकी 'जीव' संज्ञा धारण करनेवाली आत्माएँ स्थिति है। ये ही कमन्न: ब्रह्मा, विष्णु और खभावतः मस्तिन होती हैं। यदि ऐसी बात न महेश्वर कहलाते हैं। कोई वसु (जीव) होती तो वे जीव क्यों नियमपूर्वक संग्रारमें परमातपदका आश्रय लेनेवाले होते हैं, कोई भटकते और शिव क्यों संसार-बन्धनसे यरे अन्तरात्यपदपर और आत्मपदपर प्रतिष्ठित रहते ? विद्वान पुरुष कर्म और मायाके होते हैं। बन्धनको ही जीवका 'संसार' कहते हैं। यह

भगवान् शिव तो अनावास ही समस्त बन्धन जीवको ही प्राप्त होता है, शिकको पशुओंको बन्धनसे मुक्त करनेमें समर्थ है। नहीं । इसमें कारण है, जीवका लाभाविक फिर वे उन्हें बन्धनमें डाले रलकर क्यों हु:स मल । यह कारणभूत मल जीवोंका अपना देते हैं ? यहाँ ऐसा विचार या संदेह नहीं स्त्रभाव ही है, आगन्तुक नहीं है। यदि करना चाहिये; क्योंकि सारा संसार आयन्तक होता तो किसीको भी किसी भी कु:लक्ष्य हो है, ऐसा विवास्तानोंका निश्चित कारणसे बन्धन प्राप्न हो जाता । जो यह हेत्. सिद्धान्त है । जो स्वभावतः दुःसमय है, यह है, यह एक है: क्योंकि सब जीवोका स्वभाव दु:एवरहेन कैसे हो सकता है। स्वभावमें एक-सा है। यद्यपि सबमें एक-सा आत्य- उल्लट-फेर नहीं हो सकता। वैद्यकी द्रधासे भाव है, तो भी मलके परिपाक और रोग अरोग नहीं होता। वह रोगपीड़ित अपरिपाकके कारण कुछ जीव बद्ध हैं और अनुष्यका अपनी दक्षारे सुखपूर्वक उद्धार कुछ बन्धनसे मुक्त है। बद्ध जीवोधे भी कुछ कर देता है। इसी प्रकार जो स्वभावत: खोग लब और घोगके अधिकारके अनुसार चलिन और खभावसे ही द:शी हैं, उन उत्कृष्ट और निकृष्ट होकर ज्ञान और ऐश्वर्य पशुओंको अपनी आज्ञासची ओपप्रि देकर आदिकी विषयताको प्राप्त होते हैं अर्थात् जिल दुःससे छुड़ा देते हैं। रोग होनेमें वैद्य कुछ लोग अधिक ज्ञान और ऐक्षयंसे युक्त कारण नहीं है, परंतु संसारकी उत्पत्तिमें शिव होते हैं अथा कुछ खोग कम । कोई मूर्यातमा कारण है । अतः रोग और बैहाके दूशन्तसे होते हैं और कोई साक्षात ज़िबके समीप ज़िब और संसारके दार्शन्तमें समानता नहीं विचरनेवारे होते हैं। मुत्यांत्माओं ने कोई तो है। इसलिये इसके द्वारा शिवपर दोषारोपण शिवस्यरूप हो छहों अध्वाओंके उत्पर निवत - नहीं किया जा सकता। जब दु:स स्प्रभाव-होते हैं, कोई अध्वाओंके मध्यपार्गमें पहेशा सिद्ध है, तब त्रिय उसके कारण कैसे हो होकर रहते हैं और कोई निम्नधागमें सकते हैं। जीवोमें जो खाधाविक मल है, स्द्ररूपसे स्थित होते हैं। शिवके समीपवर्ती बही उन्हें संसारके चक्रमें डालता है। खरूपये भी मायासे परे होनेके कारण संसारका कारणधूत जो मल-अचेतन ठरकपूर, पथ्यम और निकृष्टके भेदसे तीन माबा आदि है, वह शिवका सोनिध्य प्राप्त श्रेणियां होती है—वहाँ निम्न स्वानमें किये जिना स्वयं बेप्टाइतिल नहीं हो सकता। आत्पाकी स्थिति है. मध्यम स्थानमें जैसे चम्बक मणि लोहेका सांनिध्य पाकर ही उपकारक होता है—लोहेको खींबता है, इसी समय आकाशसे शरीररहित उसी प्रकार शिव भी जड माया आदिका वाणी सुनायी दी—'सत्यम् ओम् अमृतम् सांतिध्य पाकर ही उसके उपकारक होते हैं, सौम्यम्' इन पदोंका वहाँ स्पष्ट उद्यारण उसे सचेष्ट बनाते हैं। उनके विद्यमान हुआ, उसे सुनकर सब लोग बहुत प्रसन्न सोनिध्यको अकारण हटाया नहीं जा हुए। उनके समस्त संज्ञयोंका निवारण हो सकता । अतः जगत्के लिये जो सदा अङ्गात गया तथा उन मुनियोने विस्मित हो प्रभु हैं, वे ज्ञिव ही इसके अधिष्ठाता हैं। ज्ञिवके पवनदेवको प्रणाम किया। इस प्रकार उन बिना यहाँ कोई भी प्रवृत्त (चेष्ट्राशील) नहीं मुनियोंको संदेहरहित करके भी वायुदेवने होता, उनकी आज्ञाके बिना एक पत्ता भी यह नहीं पाना कि इन्हें पूर्ण ज्ञान हो गया। नहीं हिलता । उनसे प्रेरित होकर ही यह सारा 'इनका ज्ञान अभी प्रतिष्ठित नहीं हुआ है' जगत् विभिन्न प्रकारकी चेष्टाएँ काता है, तथापि वे ज़िल कभी मोहित नहीं होते। उनकी आजारूपिणी जो शक्ति है, वही सबका नियन्त्रण करती है। उसका सब ओर मुख है। उसीने सदा इस सम्पूर्ण दुइय-प्रपञ्चका विस्तार किया है, तसापि उसके दोषसे दिव दूषित नहीं होते। जो दुर्बुट मानव मोहबङा इसके विपरीत पान्यता रखता है, यह नष्ट हो जाता है। शिवकी शक्तिके वैधवसे ही संसार बलता है, तथापि

ऐसा समझकर ही वे इस प्रकार बोले।

वायदेवताने कहा - मुनियो ! परोक्ष

और अपरोक्षके भेदसे ज्ञान दो प्रकारका माना गवा है। परोक्ष ज्ञानको अख्यिर कहा जाता है और अपरोक्ष ज्ञानको सुस्थिर। युक्तिपूर्ण उपदेशसे जो ज्ञान होता है, उसे विद्वान पुरुष परोक्ष कहते हैं। वहीं श्रेष्ठ अनुष्टानसे अपरोक्ष हो जायमा । अपरोक्ष ज्ञानके विना मोक्ष नहीं होता, ऐसा विश्वय करके तुमलोग आरुस्पाहित हो श्रेष्ठ अनुष्ठानकी सिद्धिके लिये प्रयक्ष करो । (अध्याय ३२)

### परम धर्मका प्रतिपादन, शैवागमके अनुसार पाशुपत ज्ञान तथा उसके साधनोंका वर्णन

ऋषियोंने पूछा वायुदेव । वह कहा गया है। उसके सिद्ध होनेपर साक्षात् कौन-सा श्रेष्ट अनुष्टान है, जो मोक्स्वरूप पोक्षदायक शिव अपरोक्ष हो जाते हैं। वह ज्ञानको अपरोक्ष कर देता है ? उसको और परमधर्म पाँचो पर्वकि कारण कपशः पाँच उसके साधनोको आज आप हमें बतानेकी प्रकारका जानना चाहिये। उन पर्योक नाम

इससे ज़िल दुषित नहीं होते।

कृपा करें।

है-किया, तप, जप, ध्यान और ज्ञान। ये नायुने कहा—भगवान् ज्ञित्रका बताया उत्तरोत्तर श्रेष्ठ हैं, उन उत्कृष्ट साधनोंसे सिद्ध हुआ जो परम धर्म है, उसीको श्रेष्ठ अनुष्टान हुआ धर्म परम धर्म माना गया है। जहाँ परोक्ष

इन पदोका साँगलित अर्थ इस प्रकार है—हाँ वह संख्य है, अमृतस्य है और सौमा है।

शुनिके मुख-भागमे अर्थात् संहिता- उसका प्रचार करते हैं। मलोद्वारा प्रतिपादित हुआ है। जिसमें पशु इस शैव-शासको संक्षिप्त करके उसके धर्म' कहरताता है। जो अपरव धर्म है, यहाँ और अधिकार भी सम्बक्त रूपसे विस्तार-पूर्वक बताये गये हैं। डीय-आगमके दो भेद है-श्रीत और अश्रीत। जो श्रुतिके मार

ज्ञान भी अपरोक्ष ज्ञान होकर मोक्षदायक धारण करता है। ब्रुतिसारमय जो शैव-शास होता है। वैदिक धर्म दो प्रकारके बताये गये हैं, उसका विस्तार सौ करोड़ इलोकोमें है—परम और अपरम। धर्म-सन्दर्भ किया गया है। उसीमें उकुष्ट 'पाश्पत व्रत' प्रतिपाद्य अर्थमें हमारे लिये श्रुति ही प्रमाण और 'पाञ्चपत ज्ञान' का वर्णन किया गया है। योगपर्यन्त जो परम धर्म है, वह है। युग-युगमें होनेवाले शिष्योंको उसका श्रुतियोंके दिशोपूत उपनिषद्में वर्णित है और उपदेश देनेके लिये भगवान् शिव स्वयं ही जो अपरम धर्म है, वह उसकी अपेक्षा नीचे योगाचार्यरूपमे जहाँ-तहाँ अवतीर्ण हो

(बद्ध) जीवोका अधिकार नहीं है, वह सिद्धानका प्रवचन करनेवाले मुख्यतः चार येदान्तवर्णित धर्म 'परम धर्म' माना गया है। महर्ति है—हरू, दधीख, अगस्य और उससे धिन्न जो यज्ञ-यागादि है, उसमें सक्का महावज्ञस्वी उपमन्यू । उन्हें संहिताओंका अधिकार होनेसे वह माबारण या 'अपरम प्रवर्तक 'पाञ्चपत' जानना चाहिये। उनकी संतान-परम्परागे रीकड़ो-हजारी गुरुजन हो परम धर्मका साधन है। बर्म-जास आदिके चुके हैं। पाञ्चयत सिद्धान्तमें जो परम धर्म द्वारा उसका सध्यक् रूपसे विस्तारपूर्वक बताया गया है, यह सर्था आदि सार साङ्गोषातः निरूपण हुआ है। धगवान् याद्येके कारण बार प्रकारका माना गया है। शिवके द्वारा प्रतिपादित जो परम धर्म है, इन बारोपे जो पाशुपत योग है, सह उसीका नाम श्रेष्ट अनुहान है। इतिहास और इडतापूर्वक शिक्का साक्षात्कार करानेवाला पुराणोद्वारा उसका किसी प्रकार विस्तार है। इसलिये पाञ्चपत योग ही श्रेष्ठ अनुष्टान हुआ है। परंतु दील-शास्त्रोद्वारा उसके माना गया है। उसमें भी ब्रह्मानीने जो उपाय विस्तारका साहोपाङ्क निरूपण किया गया बताया है, उसका वर्णन किया जाता है। है। वहीं उसके खरूपका सम्बक्त रूपसे भगवान ज़िवके प्रारा परिकल्पित जो प्रतिपादन हुआ है। साथ ही उसके संस्थार 'नामाष्ट्रकपय योग' है, उसके हारा सहसा 'शैबी प्रजा'का उदय होता है। उस प्रजाद्वारा पुरुष शीध ही सुस्थिर परम ज्ञान प्राप्त कर लेता है। जिसके हदयमें वह ज्ञान प्रतिष्ठित हो तत्त्वसे सम्पन्न है वह औत है; और जो स्वतन्त्र जाता है, उसके ऊपर भगवान् ज़िव प्रसन्न है, यह अऔत माना गया है। स्वतन्त्र होते हैं। उनके कृपा-प्रसादसे यह परम योग रीवागम पहारे दस प्रकारका था. फिर सिद्ध होता है, जो शिवका अपरोक्ष दर्शन अठारह प्रकारका हुआ। वह कायिका कराता है। शिवके अपरोक्ष ज्ञानसे संसार-आदि रांजाओंसे सिद्ध होकर सिद्धान्त नाम चन्छनका कारण दूर हो जाता है। इस प्रकार

न पर्या, विद्या, जिन्मा और योग—वे चार पाट है।

संक्षिप्त दिश्वपुरम्प ब

मुख्यतः आठ नाम है। ये आठों मुख्य नाम अतः उससे भी परे जो परम पुरुष है, उसका होनेपर इन भेटोंकी निवृत्ति हो जाती है। यह पतिका नाम 'महेश्वर' है। महेश्वरके पद् ही नित्य है। किन् उस पद्धर प्रतिष्ठिन होनेवाले अतित्व कहे गये हैं। पदांका परिवर्तन होनेपर पदवाले पुरुष मुक्त हो जाते है। परिवर्तनके अनन्तर पुनः दूसरे आत्याओको उस पटकी प्राप्ति चनाची जानी है और उन्होंके वे आदि याँच नाम निपत होते हैं। त्रपादान आदि योगसे अन्य तीन नाम

अनादि मलका संसर्ग उनमें पहलेसे ही नहीं है तथा ये स्प्रभावतः अत्यन्त शुद्धानस्य है, इस्रक्षिये 'जिय' कहलाते हैं अथवा से इंधर समस्त कल्याणमय गुणोंके एकमात्र यनीभूत विषद् है। इसलिये ज्ञानतच्चके अर्थको जाननेवाले शेष्ठ महात्या उन्हें जिय कहते हैं। तेईस तत्त्वोसे परे जो प्रकृति बतायी गयी है, उससे भी परे पनीसबे तत्त्वके स्थानमें पुरुषको बताया गया है.

विषयमें ही अनुगत होते हैं।

संसारसे मुक्त हुआ पुरुष शिवके समान हो जिसे बेदके आदिमें ओकाररूप कहा गया जाता है। यह ब्रह्माजीका बताया हुआ उपाय 🕏। ओंकार और पुरुषमें वाच्य-वाचक-भाव है। उसीका पृथक वर्णन करते हैं। शिव, सम्बन्ध है। उसके यथार्थ स्वरूपका ज्ञान मारेशर, रह, किया, पितामह (ब्रह्म), एकपात्र बेदसे ही होता है। वे हो बेदानामें संसारवैद्य, सर्वज्ञ और परमारम — ये प्रतिष्ठित हैं। किंतु वह प्रकृतिसे संयुक्त है;

विश्वके प्रतिपादक हैं। इनमेंसे आदि गाँच नाम 'महेखर' है; क्योंकि प्रकृति और पुरुष नाम क्रमश्नः शान्यतीता आदि पाँच दोनोंकी प्रवृत्ति उसीके अधीन है अधवा यह कलाओंसे सम्बन्ध रखते हैं और उन पाँच जो अविनाक्षी प्रिगुणस्य तन्त्र है, इसे प्रकृति उपाधियोंको प्रहण करनेसे सदाशिव समझना चाहिये। इस प्रकृतिको माया कहते आदिके बोधक होते हैं। उपाधिकी निवृत्ति है। यह माया जिनकी शक्ति है, उन माया-

सम्बन्धाने जो पाया अचना प्रकृतिमे क्षोच

डत्यन्न करते हैं, वे अनन्त या 'विष्णु' करें गर्व है । वे ही फालात्मा और परमात्मा आदि

जामोसे पुकारे जाते हैं। उन्हींको स्थूल और

मुक्तवरण भी कहा गया है। द:स अधवा

इ:सके हेत्का नाम 'सन्' है। जो प्रभु उसका दावण करते हैं - उसे भार भगाते हैं, (संसारवेदा, सर्वत और परमाचा) भी इन परम कारण जिनको साथ पुरुष 'स्ट्र' कहते हैं। कला, काल आदि तत्त्वोसे लेकर त्रिविध उपाधिका प्रतिपादन करते हुए धुनोपे पृथ्वी-पर्यन जो छत्तीय तत्त्व है. उन्होंसे दारीर खनता है। उस दारीर, इन्द्रिय आदिमें जी बन्दारहित हो व्यापकरूपसे स्थित है, वे भगवान जिल 'स्त्र' करे गरी। जगत्के पितारूप जो पून्यांत्या है, उन सबके पिताफे रूपमें चगवान् शिव विराजमान हैं; इसलिये

हे 'पितापह' कहे गये हैं। जैसे सेगोंके

निदानको जाननेवाला वैद्य तदनुकुल उपायो

और दवाओंसे रोगको दूर कर देता है, उसी तरह ईश्वर रूपयोगाधिकारसे सदा जड-

करत, कारत, निर्यात, विद्या, सम, प्रकृति और गुण—पे सात तत्व, पञ्चतत्त्वाचा, दस इन्द्रियाँ, चार. असःकरण, पाँच सन्द आदि विषय तथा आकाश, वायु, तेज, जान और पृथियों ये सनीस तत्त्व हैं।

मूलसहित संसार-रोगकी निवृत्ति करते हैं; होनेके कारण यह मणिद्वीपके आकारका हो 'संसारवैद्य' कहते हैं। दस विषयोंके ज्ञानके लिये दसों इन्द्रियोंके होते हुए भी जीव तीनो कालोंपे होनेवाले स्थूल-सुख्य पदार्थीको पूर्णरूपसे नहीं जानते; क्योंकि मावाने ही उन्हें मलसे आवृत्त कर दिया है। परंतु भगवान् सदाज्ञिय सम्पूर्ण विषयोंके ज्ञानके साधनभूत इन्द्रियादिके न होनेपर भी जो वस्तु जिस ऋपमें स्थित है, उसे उसी रूपमें ठीक-ठीक जानते हैं; इसलिये वे 'सर्वज़' कहलाते हैं। जो इन सभी उत्तप गुणोंसे नित्य संचुक होनेके कारण सबके आत्मा है, जिनके लिये अपनेसे अतिरिक्त किसी दूसरे आत्माकी सत्ता नहीं है, वे भगवान शिव खर्य ही 'परपात्वा' है।

आचार्यकी कृपासे इन आठों नामोंका अर्थसहित उपदेश पाकर शिव आदि पाँच नामोंद्वारा निवृत्ति आदि पाँची कलाओंकी प्रनियक। क्रमशः छेदन और गुणके अनुसार शोधन करके गुणित, उद्यातपुक्त और अनिरुद्ध प्राणीद्वारा इक्ष्य, कण्ठ, तालु, भूमध्य और ब्रह्मरक्षसे युक्त पूर्वष्टकका भेदन करके सुष्णा नाडीहारा अपने आत्पाको सहसार चक्रके भीतर ले जाय। उसका शुभवर्ण है। यह तरुण सूर्यके सदूस रक्तवर्ण केसरके द्वारा रखित और अधोपुख है। उसके पचास दलॉमें स्थित 'अ' से लेकर 'श्व' तक सबिन्द्र अक्षर-कर्णिकाके बीचमें गोलाकार चन्द्र-मण्डल है। यह चन्द्रमण्डल छत्राकारमें स्थित है। उसने एक कथ्वेपुरा द्वादश-दल कमलको आयुत कर रखा है। उस कमलकी कर्णिकामें विद्युत्-सदुश अकथादि त्रिकोण यन्त्र है। उस यत्तके बारों ओर सुधासागर

अतः सम्पूर्ण तत्त्वीकं ज्ञाता विद्वान् उन्हें गया है। उस द्वीपके मध्यधागमें पणिपीठ है। उसके बीचमें नाद बिन्दुके ऊपर हंसपीठ है। उसपर परम ज़िय विराजमान हैं। उक्त चन्द्र-मण्डलके अपर शिवके तेजमें अपने आत्याको संयुक्त करे। इस प्रकार जीवको शिवमें लीन करके शक्त अमृतवर्षाके द्वारा अपने शरीरके अधिषिक होनेकी भावना करे । तत्पद्मान् अमृतमय विश्वहवाले अपने आत्पाको ब्रह्मस्त्रसे उतारकर हृद्यमें हादश-दल कमलके भीतर स्थित चन्द्रमासे वरे श्रेत कपलपर अर्जुनारीश्वर रूपमें विराजमान मनोहर आकृतिवाले निर्मल देव घकवत्मठ यहादेव शेकरका विन्तन करे। उनकी अङ्गकान्ति शुद्धस्मिटिक पणिके समान उल्प्यल है। वे जीतल प्रभासे युक्त और प्रसन्न हैं। इस प्रकार मन-ही-मन ध्यान करके शान्तचित्त हुआ मनुष्य शिवके आठ नामोद्वारा ही भावमय पृष्पोसे उनकी पूजा करे । पुजनके अन्तर्पे पुनः प्राणादाम करके वित्तको धर्लीधाति एकाप्र रखते हुए शिव-नामाष्ट्रकता जप करे। फिर भावनाद्वारा आठ आहतियोंका हवन करके पूर्णाहति एवं नपस्कारपूर्वक आठ फुल बहाकर अन्तिम अर्चना पूरी करके चुल्लुमें लिये हुए जलकी भाँति अपने-आपको शिवके चरणोंमें समर्पित कर दे। इस प्रकार करनेसे शीव ही मङ्गलमय पाश्चव ज्ञानकी प्राप्ति हो जाती है और साधक उस ज्ञानकी सुस्थिरता या लेता है। साथ ही वह परम उत्तम पाञ्चपत-व्रत एवं परम योगको पाकर मुक्त हो जाता है, इसमें संशय नहीं है। (अध्याय ३२)

#### पाश्पत-व्रतकी विधि और महिमा तथा भस्मधारणकी महत्ता

इस व्रवकी दीक्षा ले । संकल्प करके विरजा हो या चाहे तो केवल सिरपर शिखा धारण होमके लिये विधिवत अधिकी स्वापना करे। इसके बाद स्नान करके यदि बह

ऋषि बोले—भगवन् ! हम परम उत्तम करके क्रमञः थी, समिधा और बस्से हथन पाश्यत-व्रतको सुनना चाहते हैं, जिसका करे। तत्यश्चात् तत्वोंको शुद्धिके उपदेशसे अनुप्रान करके ब्रह्मा आदि सब देवता फिर मुलमन्बद्वारा उन समिधा आदि पाञ्चित भाने गर्ये हैं। वायुदेवने कहा — मैं तुम सब लोगोको वह बारंबार यह किनन करे कि 'मेरे सरीरमें जिल्लकर्प सम्बद्ध कर है। किर अपने क्ला- वे क्रमण: तन्त्र कहे गये हैं। आचार्यकी आजा लेकर उनका पूजर और नमस्कार करके व्यवके अङ्गलपसे रजोगुणरहित सुद्ध हो जाना है। फिर देवताओंकी विदोध पूजा करें । उपासकको शिवका अनुमह पाकर यह जानवान होता

गोपनीय पाशुपत-व्रतका रहस्य बताता है, जो ये तत्त्व है, सब शुद्ध हो जायें।' उन जिसका अवर्तकविषे वर्णन है तथा जो सब तत्त्वोके नाम इस प्रकार हैं-पाँची भूत, पापोका नाम करनेवाला है। चित्रासे युक्त उनकी पाँचो तत्पात्राएँ, पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, पौर्णभासी इसके लिये उत्तम काल है। पाँच कमेंद्रियाँ, पाँच विषय, त्वचा आदि शिवके द्वारा अनुगृहीत स्वान ही इसके किये सात थातू, त्राण आदि पाँच यायू, मन, उत्तम देश है अथवा क्षेत्र, बगीचे आदि तथा बुद्धि, अहङ्कार, प्रकृति, पुरुष, राग, विह्ना, वनप्रान्त भी शुभ एवं प्रशस्त देश है। पहले कत्था, नियति, काल, माया, शुद्ध विद्या, त्रयोदशीको भरतीभाति स्नान करके महेचर, सदादाय, शकि-तत्त्व और हिन्द-विरत्न यन्त्रीसे आहति करके होता

सामवियोंकी ही आहतियाँ दे। उस समय

स्वयं श्रेत वस्त, श्रेत यञ्जोपयीत, श्रेत पुष्प है। तदननार गोबर काकर उसकी पिण्डी और धेत चन्द्रन धारण करना चाहिये। यह बनाये। फिर उसे मन्बद्वारा अभियाणित कराके आसनपर बैठकर हाथमें मुद्रीमर करके अप्रिमें डाल दे। इसके बाद इसका कुछ ले पूर्व या उत्तरकी ओर पुँह करके बीन औक्षण करके उस दिन बनी केवल इतिष्य प्राणायाम करनेके पश्चान भगवान जिल लाकर रहे। जब एत बीतकर प्राप्त:काल और देवी पार्वतीका ध्यान करे । किर यह आये, तब जतुर्दशीमें पुनः पूर्वोक्त सब कृत्य संकल्प करे कि मैं शिवशास्त्रमें बतायी हुई करें। अर दिन शेष समय निराहार रहकर ही विधिके अनुसार यह पाञ्चयत-व्रत करूँगा। विताये। फिर पुणिभाको प्रात:काल इसी वह जबतक दारीर गिर न जाय, तबतकके तरह होमपर्यंत्र कर्म करके रहाप्रिका रित्रंपे अश्ववा बारह, छ: या तीन वर्षोंक लिये उपसंद्यार करे । तदनन्तर यज्ञपूर्वक उसमेंसे अश्रवा बारह, छ:, तीन या एक पहीनेके भाम प्रत्या करे। इसके बाद साधक साहे लिये अथवा बारह, छ:, तीन या एक दिनके जटा रखा ले, चाहे सारा सिर मुझ

लोकलजासे ऊपर उठ गया हो तो दिगम्बर हो जाय। अथवा गेरुआ वस, मृगसर्म या फटे-पुराने चीथडेको ही धारण कर हे । एक वस्त्र धारण करे या वल्कल पहनकर रहे। कटिमें मेखला धारण करके हावमें वण्ड ले ले । तदनन्तर दोनों पैर धोकर आचमन करे । विरजात्रिसे प्रकट हुए भएनको एकत्र करके 'अग्निरिति भस्म' इत्यादि छ: अञ्चर्ववेदीय पचोंद्वारा उसे अपने शरीरमें लगाये। मस्तकसे लेकर पैरतक सभी अड्रोमें उसे अच्छी तरह मल दे। इसी क्रमसे प्रणव या पशुभावको निवृत कर देता है। इस प्रकार हुई हो। किल्वपत्र, उत्पल और कमलीकी पाशुपतवतके अनुष्ठानद्वारा पशुस्यका संख्या एक-एक हजार होनी चाहिये । अन्य परित्याग करके लिङ्गमूर्ति सनातन पत्रों और फूलोमेंसे प्रत्येककी संख्या एक महादेवजीका पूजन करना चाहिये। यदि सौ आठ होनी चाहिये। इन सामप्रियोमें भी वैभव हो तो सोनेका अप्रदल कमल बनवाये, जिसमें नौ प्रकारके रत तड़े गये हों। उसमें कर्णिका और केसर भी हों। ऐसे कपलको भगवानका आसन बनावे। धनाभाव होनेपर लाल या सफेद कमलके फुलका आसन अर्पित करे। वह भी न मिले तो केवल भावनामय कमल समर्पित करे।

उस कमलको कर्णिकामें पीठिका-सहित छोटेसे स्फटिक मणिमय सिङ्की स्थापना करके क्रमज्ञाः विधिपूर्वक उसका पूजन करे। उस लिङ्गका शोधन करके पहले

प्रकारसे मूर्तिकी कल्पना करके पञ्चगव्य आदिसे पूर्ण, अपने वैभवके अनुसार संगुद्धीत भरे हुए सुवर्णनिर्मित कलक्षीसे उस मूर्तिको स्नान कराये। फिर सुगन्यत द्रव्य, कपूर, चन्दन और कुङ्कम आदिसे वेदीसहित पूषणपूषित शिवलिङ्गका अनुलेपन करके विल्वपत्र, लाल कमल, श्रेत कमल, नील कमल, अन्यान्य सुगन्धित पुष्प, पवित्र एवं उत्तम पत्र तथा दुवों और अक्षत आदि विकित्र उपचार चहाकर यथाप्राप्त शिवमन्त्रद्वारा अर्वोद्वमे भस्म रमाकर सामप्रियोद्वारा महापूजनकी विधिसे उसमें 'प्र्यायुवग्' इत्यादि मन्त्रोसे ललाट आदि मूर्तिकी अभ्यर्जना करे । फिर पूप, दीप और अङ्गोमें त्रिपुण्ड्यती रखना करे। इस प्रकार नैवेद्य निवेदन करे। इस तरह भगवान् शिवभावको प्राप्त हो शिवयोगका आजरण शिवको उत्तम वस निवेदन करके अपना करे । तीनों संख्याओंके समय ऐसा ही करना कल्याण करे । उस व्रतमें विशेषत: वे सभी चाहिये। यही 'पाशुपत-व्रत' है, जो भोग वस्तुएँ देनी चाहिये, जो अपनेको अधिक और मोक्ष देनेवारंग है। यह जीवोंके प्रिय हो, श्रेष्ठ हो, और न्यायपूर्वक उपार्जित किरुवपत्रको विशेष यहपूर्वक जुटावे। उसे भूलकर भी न छोड़े। सोनेका बना हुआ एक ही कमल एक सहस्र कमलोंसे श्रेष्ट बताया गया है। नील कमल आदिके विषयमें भी यही बात है। ये सब किल्बपत्रोंके समान ही महत्त्व रखते हैं। अन्य पृष्पोंके लिये कोई नियम नहीं है। ये जितने मिले, उतने ही बक्रने चाहिये। अष्टाङ्ग अध्यं उत्कृष्ट माना जाता है। ध्रुप और आलेप (चन्द्रन) के

विषयमें विशेष बात यह है। 'वामदेव'

नामक मुखमें चन्द्रन, 'तत्पुरुष' नामक

शास्त्रीय विधिके अनुसार उसकी स्वापना मुखमें हरिताल और 'ईशान' नामक मुखमें

कर लेनी चाहिये। फिर आसन दे पञ्चमुलके

 संक्षिप्त जिल्लुगण \* 

भस लगाना चाहिये। कोई-कोई घस्मकी अखिल मुनीश्वरोंकी, योगियोंकी, सब जगह आलेपनका विधान करते हैं। दूसरे यज्ञोंकी, झुदश सूर्योंकी, मातृकाओंकी, प्रकारके थूपका विधान होनेसे कुछ लोग गणोंसहित क्षेत्रपालोंकी और इस समस प्रसिद्ध धूपका निषेध करते हैं। 'अधोर' बराबर जगत्की पूजा करनी चाहिये। इन नामक मुखके लिये क्षेत अगुरुका धूप देना सबको शंकरजीकी विभूति मानकर ज्ञिवको प्रसन्नताके लिये ही इनका पूजन चाहिये। 'तत्पुरुष' नामक मुखके लिये कृष्ण अगुरुके धूपका विधान है। करना उचित है। 'वामदेव'के लिये गुणुल, 'सद्योजात' पुरसके लिये सीगन्यिक तथा 'ईज्ञान'के लिये भी उद्योग आदि भूपको विशेषकपसे देना चाहिये। शर्करा, मधु, कपुर, कपिला गायका घी, चन्दनका चुरा तथा अगुरु नामक काष्ठ आदिका चूर्ण-इन सत्रको पिलाकर जो भूप तैयार किया जाता है, उसे

ज्योतिर्गणोंकी, सब देवी-देवताऑकी, सभी हावमें दे दे अथवा शिवालयमें स्थापित कर

आकाशचारियोंकी.

सबके लिये सामान्यरूपसे उपयोगके बोग्य

बताया गवा है। कपूरकी बनी और घीके

वीपक जलाकर दीपमाला देनी चाहिये।

तत्पशात प्रत्येक मुलके रिश्ये पृथक-पृथक अर्ध्य और आजपन देनेका विधान है।

इस प्रकार आवरण-प्रजाके पश्चात् परमेश्वर शिवका पूजन करके उन्हें चक्तिपूर्वक युव और व्यञ्जनसहित मनोहर हविष्य निवेदन करना चाहिये। मुखशुद्धिके लिये आवश्यक उपकरणोसहित साम्बूल देकर नाना प्रकारके फुलोंसे पुनः इष्टरेयका शृहार करे। आस्ती उतारे। तत्पश्चात् युजनका दोष कृत्व पूर्ण करे। प्याला तथा उपकारक सामग्रियोमहित ज्ञव्या समर्पित करे। ञ्रव्यापर चन्द्रमाके समान समकीला हार दे। राजोचित मनोहर बस्तुएँ सब प्रकारमे संचित करके दे। स्वयं पूजन करे, प्रथम आवरणमें गणेज और दूसरोसे भी करावे तथा प्रत्येक पूजनमें कार्तिकेयकी पूजा करनी चाहिये। उनके आहुति दे। इसके बाद मुति, प्रार्थना और साध ही बाह्य अङ्गोंकी भी पूजा आवश्यक जय करके पद्माक्षरी विद्याको जपे। है। प्रथमावरणकी पूजा हो जानेपर परिक्रमा और प्रणाम करके अपने-आपको द्वितीयावरणमें चक्रवर्ती विद्रोधरोका पूजन समर्पित करे । तदननार इष्टरेवके सामने ही करना चाहिये। तृतीयावरणमे भव आदि गुरु और ब्राह्मणकी पूजा करे। इसके बाद अष्टमूर्तियोकी पूजाका विधान है। वहीं अर्घ्य और आठ फूल देकर पूजित लिङ्ग या महादेव आदि एकादश मूर्तियोंका भी पूजन मूर्तिसे देवताका विसर्जन करे। फिर आवश्यक है। चौथे आवरणमें सभी अक्रिदेवका भी विसर्जन करके पूजा समाप्त गणेश्वर पूजनीय हैं। पञ्चमावरणमें कमलके करे। मनुष्यको चाहिये कि प्रतिदिन इसी बाह्यभागमें क्रमशः दस दिक्यालों, उनके प्रकार पूर्वोक्तरूपसे सेवा करे। पूजनके अस्तों और अनुचरोंकी क्रमशः पूजा करनी अन्तमें मुवर्णमय कमल तथा अन्य सब चाहिये । वहीं ब्रह्माके मानस पुत्रोंकी, समस्त उपकरणोसहित उस शिवलिङ्गको गुरुके

पातालवासियोंकी, दे। गुरुओं, ब्राह्मणों तथा विशेषतः

व्रतथारियोंकी पूजा करके सामर्थ्य हो तो अब शास्त्रके अनुसार प्रत्येक मासमें भक्त ब्राह्मणो तथा दीनों और अनाबोंको भी जो विद्योप कृत्य है, उसे बताता हूँ। संतुष्ट करे । स्वयं उपवासमें असमर्थ होनेपर वैज्ञालमासमें हीरेके बने हुए ज्ञिवलिङ्गका फल-मूल ज़ाकर या दूध पीकर रहे अचवा पूजन करना चाहिये। ब्रोष्टमासमें मरकत भिक्षात्रभोजी हो या एक समय भोजन करे । मणिमय शिवलिङ्गकी पूजा उचित है । रातको प्रतिदिन परिमित चोजन करे और आचाइमासमें घोतीके बने हुए शिवलिङ्गको पवित्रभावसे भूमियर ही सोथे। भरापर, यूजनीय समझे। श्राव्यागासमें नीलमका तुणपर अथवा चीर या मुगचर्मपर शयन करे । प्रतिदिन ब्रह्मचर्यका पालन करते हुए इस वतका अनुद्वान करे। यदि शक्ति हो तो रविवारके दिन, आर्डा नक्षत्रमें दोनों पक्षांकी पूर्णिया और अमावास्त्राको, अष्टमीको तथा चतुर्दशीको उपवास करे। मन, वाणी और क्रियाद्वारा सम्पूर्ण प्रयत्नसे जलव्ही, परित. रजस्वरत स्त्री, सुतकर्म यहे तुए लोग तथा अन्यज्ञ आदिके सम्पर्कका त्याग करे। निरन्तर क्षमा, दान, दवा, सत्यचाषण और अहिंसामें तत्पर रहे। संतुष्ट और शाना रहकर जप और प्रवानमें लगा रहे। तीनों काल खान करे अथवा भरम-स्वान कर ले। यन, वाणी और क्रियाद्वारा विशेष पूजा किया करे। इस विषयमें अधिक कहनेसे

सामान्य विधि कही गयी है।

प्राणियय शिवलिङ्गको उत्तम पाना गया है। आधिनपासमें गोगेहपणिके बने हुए लिङ्को उत्तम समझे । कार्तिकगासमे मैरोके और मार्गशीर्षमासमें बेदुर्यमणिक बने हुए लिङ्को पुताका विधान है। पीपमासमें पुष्पराग (पुराराज) प्रणिके तथा भाव-मासमें सूर्वकान्तर्पाणके लिक्नका पूजन करना चाहिये । फाल्युनगासपे चनुकाना-पणिके और चैत्रमें सूर्यकान्तपणिके बने हुए स्टिइके पुजनको विधि है। अधवा रहोके न मिलनेपर सधी मासोचे सुवर्णनय लिङ्गका ही पूजन करना चाहिये । सुवर्णके अभावमें बाँदी, तांब, पत्वर, मिड्डी, लाह या और क्या लाभ ? प्रतथारी पुरुष कभी अञ्चभ किसी वस्तुका जो सुलभ हो, लिहू बना आचरण न करे। प्रपादवश यदि वैसा लेना बाहिये। अथवा अपनी रुचिके आचरण बन जाय तो उसके गुरु-लायवका अनुसार सर्वगन्धमय लिङ्गका निर्माण करे । विचार करके उसके खेषका निवारण प्रतकी समाधिके समय नित्यकर्ग पूर्ण करनेके लिये पूजा, होम और जप आदिके करके पूर्ववत् विशेष पूजा और हवन द्वारा उतित प्रायश्चिम करे। ब्रतकी करनेके पश्चात् आचार्यका तथा विशेषतः संपाप्तिपर्यन्त भूलकर भी अञ्चभ आचरण इती ब्राह्मणका पूजन करे । फिर आचार्यकी न करे। सम्पत्ति हो तो उसके अनुसार आज्ञा ले पूर्व या उत्तरको ओर मुँह करके गोदान, यूपोल्सर्ग और पूजन करे। भक्त कुशामनपर बैठे। हाधमें कुश ले, प्राणायाम पुरुष निष्कामभावसे त्रिवकी प्रीतिके लिये करके, 'सान्वसदाशिव' का ध्यान करते हुए ही सब कुछ करे। यह संक्षेपसे इस व्रतकी यथाशकि यूलमन्त्रका जप करे। फिर पूर्ववन् आजा ले हाथ जोड नपस्कार करके

बना हुआ शिवरिष्ट्र पूजनके योग्य है।

भाइपद्यासमें पूजनके लिये पदाराग

पञ्चाक्षर मन्त्रका जप करे।

वर्ती' कहा गया है। उसे सब अध्यमोंसे ऊपर निकटसे दूर भागते हैं, इसमें संशय नहीं है। उठा हुआ महापाशुपत जानना चाहिये। वहीं वह डारीरको भासित करता है, इसलिये तपस्वी पुरुषोंमें श्रेष्ठ है और वही महान् 'श्रसिन' कहा गया है तथा पापोंका श्रक्षण व्रतथारी है। जो बारह दिनोतक प्रतिदिन कानेके कारण उसका नाम 'भस' है। विधिपूर्वक इस व्रतका अनुष्ठान करता है, भृति (ऐश्वर्व) कारक होनेसे उसे 'भृति' या वह भी नैष्ठिकके ही तल्य है; क्योंकि उसने 'विश्वति' भी कबते हैं। विश्वति रक्षा तीव्र व्रतका आश्रय लिया है। जो अपने करनेवाली है, अल: उसका एक नाम 'रक्षा' शरीरमें भी लगाकर ब्रतके सभी नियमोंके भी है। भ्रमके माहाल्यको लेकर यहाँ और पालनमें तत्पर हो दो-तीन दिन या एक दिन ज्या कहा जाय। धस्मसे स्नान करनेवाला भी इस व्रतका अनुष्टान करता है, वह भी वती पुरुष साक्षात् पहेश्वरदेव कहा गया है। कोई नैष्ठिक ही है। जो निष्काम होकर यह परमेश्वर (स्वामि) सम्बन्धी भस्म अपना परम कर्तव्य मानकर अपने-आपको जियभक्तोंके लिये बडा भारी अस्त्र है: जियके चरणोंमें समर्पित करके इस उत्तम क्योंकि उसने धौम्य मुनिके बढ़े भाई प्रतका सदा अनुष्टान करता है, उसके समान उपमन्युके तपमे आयी हुई आपत्तियोंका कहीं कोई नहीं है। विद्वान ब्राह्मण भस्म निवारण किया था; इसलिये सर्वथा प्रयत्न लगाकर महापातकजनित अत्यन्त दारुण करके पाश्चपत-व्रतका अनुष्ठान करनेके पापोंसे भी तत्काल छूट जाता है, इसमें पश्चात् हवनसम्बन्धी भस्मका धनके समान संशय नहीं है। स्ट्राग्निका जो सबसे उत्तम संग्रह करके सदा भस्पस्नानमें तत्पर वीर्य (बल) है, वही भस्म कहा गया है। रहना चाहिये। अतः जो सभी समयोंमें भस्म लगाये गृहता

कहे—'भगवन् ! अब मैं आपको आज्ञासे हैं, वह वीर्यवान् माना गया है। भसमें निष्ठा इस व्रतका उत्सर्ग करता है।' ऐसा कह रखनेवाले पुरुषके सारे दोष उस भस्पात्रिके शिवलिङ्गके मूल भागमें उत्तर दिशाकी और संयोगसे दुग्ध होकर नष्ट हो जाते हैं। कुशोंका त्याग करे । तदनन्तर दण्ड, चीर, जिसका झरीर भस्मखानसे विशुद्ध है, वह जटा और मेखलाको भी त्याग दे। इसके भस्मनिष्ट कहा गया है। जिसके सारे अङ्गोमें बाद फिर विधिपूर्वक आचमन करके भ्रम्म लगा हुआ है, जो भ्रम्मसे प्रकाशपान है, जिसने भस्ममय त्रिपुष्ट लगा रखा है जो आत्यन्तिक दीक्षा प्रहण करके तथा जो भस्मसे खान करता है, वह अपने सरीरका अन्त होनेतक शान्तभावसे भस्पनिष्ट माना गया है। भूत, प्रेत, पिशास इस अतका अनुष्टान करता है, यह 'नैष्टिक तथा अत्यन्त द:सह रोग भी भस्पनिष्ठके

बालक उपमन्युको दूधके लिये दुःखी देख माताका उसे शिवकी आराधनाके लिये प्रेरित करना तथा उपमन्युकी तीव्र तपस्या

त्रहिपयोंने पूछा -- प्रभो ! धीम्यके बढे पत्नी तपस्त्रिनी माताके मनमें उस समय बड़ा भाई उपमन्यु जब छोटे बालक थे, तब दुःख हुआ। उसने पुत्रको बड़े आदाके साथ उन्होंने दूधके लिये तपस्या की थी और छातीसे लगा लिया और प्रेमपूर्वक लाइ-भगवान् ज्ञिवने प्रसन्न होकर उन्हें शीरसागर प्यार करके अपनी निर्धनताका स्परण हो

प्रदान किया था। परंतु हौहाबावस्थामें उन्हें शिव-शासके अवबनकी शक्ति कैसे प्राप्त हुई अधवा वे कैसे शिवके सत्त्वरूपको

जानकर तपस्थामें निस्त हुए ? तपश्चरणके पर्वपे उन्हें चसके विज्ञानकी प्राप्ति केसे हुई, जिससे जो रहातिका उत्तम वीर्य है, उस

आत्मरक्षक भस्पको उन्होंने प्राप्त किया ? वायुदेवने कहा—यहर्षियो ! किन्होने वह तप किया था, वे उपमन्य कोई साधारण बालक नहीं थे, परम बुद्धिमान मुनिबर पीसकर पानीमें घोल दिया। फिर मीठी व्याप्रपादके पुत्र थे। उन्हें जन्मानामें ही बाणीमें बोली-'आओ, आओ मेरे सिद्धि प्राप्त हो चुको थी। परंतु किसी लाल !' यो कह बालकको ज्ञान करके कारणवज्ञ वे अपने पदसे ब्युत हो गये— इदयसे लगा लिया और दु:खसे पीड़ित हो योगभ्रष्ट हो गये। अतः भाग्यवस जन्म उसने कृतिम दूध उसके हाथमें दे दिया।

लेकर से मृतिकपार हुए। आश्रममें उन्हें पीनेके लिये बहुत बोड़ा दूध मिला। उनके मामाका बेटा अपनी इच्छाके अनुसार गरम-गरम उत्तम दूध पीका उनके

सामने खडा था। मातुलपुत्रको इस

देखकर स्वाग्रपादकमार उपमन्युके पनमें ईर्ष्या हुई और वे अपनी पाँके पास जाकर वह प्रेमसे बोले-'मातः ! महाभागे ! तपस्विनि ! मुझे अत्यन्त स्वादिष्ठ गरम-गरम गायका दध दो ।

आनेसे वह द:स्ती हो विलाप करने लगी।

महातेजस्वी बालक उपपन्य बारंबार दशको याद करके रोते हुए मातासे कहने लगे-'माँ ! दूध दो, दूध दो ।' बालकके उस हठको जानकर उस तपस्विनी ब्राष्ट्रण-पत्नीने इसके इठके निवारणके लिये एक सुन्दर

उपाय किया । उसने खर्थ उड्ड-व्रतिसे कड़ बोजोका संबद्ध किया था। उन बीजोको देसकर उसने तत्काल उठा लिया और

माताके दिये हुए उस बनाबटी दूधको पीकर एक समयकी बात है अपने मामाके बालक अत्यन्त व्याकुल हो उठा और बोला — माँ ! यह दूध नहीं है।' तब वह बहुत दृ:खी हो गयी और बेटेका मस्तक सुंघकर अपने तोनों हाधोंसे उसके कपल-सद्दश नेत्रोंको पोछती हुई बोली—'बेटा !

> हए बीजको पानीमें घोलकर यह तुम्हें मिध्या दूध दिया था। तुम 'दूध नहीं दिया' ऐसा कहकर रोते हुए पुड़ो बारंबार द:खी करते हो। किंतु भगवान् शिवकी कृपाके विना

> अपने पास सभी वस्तओंका अभाव होनेके

कारण दखिताबदा मुझ अभागिनीने पीसे

मैं थोड़ा-सा नहीं पीऊँगा ।' बेटेकी यह बात सुनकर व्याधपादकी तुन्हारे लिये कही दय नहीं है। भक्तिपूर्वक • संक्षित जिक्कारण •

माता पार्वती और अनुवरोसहित भगवान, वाणी और क्रियाद्वारा भक्तिभावके साथ क्षिवके बरणारिक्दोंमें जो कुछ समर्पित पार्षद्गणोसहित उन्हीं साम्ब सदाशिवका किया गया हो, वहीं सम्पूर्ण सम्पत्तियोंका भजन करो । 'नमः शिवाय' यह मन्त उन कारण होता है। महादेवजी ही धन देनेवाले देवाधिदेव चरदायक शिवका साक्षान् हैं। इस समय हम लोगोंने उनकी आराधना वालक माना गया है। प्रणवसहित जो दूसरे है। इसीलिये हम दिख हो गये और यही कारण है कि तुन्हारे लिये दूध नहीं पिल रहा है। बेटा ! पूर्वजन्ममें भगवान ज्ञिव अखवा विष्णुके उदेश्यसे जो कुछ दिया जाता है, वही वर्तपान जन्ममें मिलना है, दूसरा कुछ

पार्वतीसहित भगवान् शिव विद्यमान है, तब आजसे शोक करना न्यर्थ है। महत्त्राये ! अब शोक छोड़ो, सब महरूमय ही होगा। माँ ! आज मेरी बात मुन लो । यदि कही महादेवजी है तो मैं देरसे या जल्दी ही उनसे श्रीरसागर माँग लाऊँगा। वायदेवता कहते है-इस महाबुद्धिमान्

रुपमन्य बोलं—माँ ! यदि माता

बालककी वह बात सुनकर उसकी मनस्विनी माता उस समय बहुत प्रसाप हुई और यों बोली।

नहीं की है। वे भगवान् ही सकाम पुरुषोकों सात करोड़ महामन्त हैं, वे सब इसीमें लीन उनकी इच्छाके अनुसार फल देनेवाले हैं। होते हैं और फिर इसीसे प्रकट होते हैं। यह हम लोगोंने आजसे पहले कची भी धनकी मन्त्र दूसरे सभी मन्त्रोंसे प्रवल है। यही कामनासे भगवान् शिवकी पूजा नहीं की सबकी रक्षा करनेमें समर्थ है; अतः दूसरेकी इका नहीं करनी चाहिये। इसलिये तुम दूसरे यन्त्रोको त्यागकर केवल पञ्चाक्षरके जपमें लग जाओ । इस मन्तके जिह्नापर आते ही यहाँ कुछ भी दुर्लम नहीं रह जाता है। यह उत्तम जाम जिसे पेने तुम्हारे पिताजीसे ही प्राप्त किया है, यह विरंत्रा होमकी अग्निसे सिद्ध हुआ है, अतः बही-से-बड़ी आपनियोंका निवारण करनेवाला है। मैने तन्त्रं जो पञ्चाक्षर मच बताया है, उसको मेरी आज्ञासे प्रहण करे । इसके जयसे ही सीध तुम्हारी रक्षा होगी। वायदेवता कहते हैं - इस प्रकार आज़ा देकर और तुष्टारा कल्याण हो' ऐसा

कहकर माताने पुत्रको विदा किया। मुनि उपपन्यूने उस आज्ञाको जिसेधार्य करके ही उसके चरणोमें प्रणाम किया और तपस्याके लिये जानेकी तैयारी की । उस समय माताने माताने कहा-बेटा ! तुमने बहुत आद्मीबॉद देते हुए कहा-'सब देवता अच्छा विचार किया है। तुम्हारा यह विचार | तुम्हारा मङ्गल करें।' माताकी आजा पाकर मेरी प्रसन्नताको बढ़ानेवाला है। अब तुम देर उस बालकने दुष्कर तपस्या आरम्भ की। न लगाओं। साम्य सदाशिवका भवन हिमालय पर्वतके एक शिखरपर जाकर करो । अन्य देवताओंको छोड़कर मन, उपमन्य एकाप्रचित्त हो केवल वायु पीकर

(िश पूर मा- के पूर कं ३४ । ३२)

पूर्वजन्मानं यहतं भिश्वमृद्दिस्य नै सूतः उदेश राज्यते अन्यद् निष्णुमृतिदशं या प्रभूम्।।

रहने लगे । उन्होंने आठ ईंटोंका एक मन्दिर स्वधावसे सताना और उनके तपमें विष्न

बनाकर उसमें मिट्टीके शिवलिङ्गकी स्थापना इएलना आरम्भ किया। उनके द्वारा सताये की। उसमें माता पार्वती तथा गणोंसहित जानेपर भी उपमन्य किसी प्रकार तपमें लगे अविनाशी महादेवजीका आबाहन करके रहे और सदा नगः शिवाय का आर्तनादकी भक्तिभावसे पञ्चाक्षर-मन्तद्वारा ही वनके भाँति जोर-जोरसे उद्यारण करते रहे। उस पत्र-पुष्प आदि उपचारीसे उनकी पूजा करते. शब्दको सुनते ही उनकी तपस्यामें विध हुए वे जिरकालतक उत्तम तपस्थामें लगे रहे । डालनेवाले वे मुनि उस बालकको सताना उस एकाकी कुशकाय बालक ड्रिजवर छोड्कर उसकी सेवा करने लगे। ब्राह्मण-उपमन्यको ज्ञिवमे मन लगाकर तपस्या बालक महातमा उपमन्यको उस तपस्यासे करते देख मरीचिके शापसे पिशाबभावको सम्पूर्ण चरावर जगत प्रदीप्त एवं संतप्त प्राप्त हुए कुछ भूनियोने अपने गक्षस- हो उठा। (अध्याय ३४)

भगवान् शंकरका इन्द्ररूप धारण करके उपमन्युके भक्तिभावकी परीक्षा लेना, उन्हें क्षीरसागर आदि देकर बहुत-से वर देना और अपना पुत्र मानकर पार्वतीके हाथमें सींपना, कृतार्थ हुए उपयन्युका अपनी माताके स्थानपर लोटना

पर श्रीशिकतीने पहले इन्द्रका रूप धारण करके अप्रमन्युके पास जानेका विचार किया। फिर धेत पेरावतपर आरूढ़ हो स्वयं देवराज इन्द्रका श्ररीर प्रष्टण करके भगवान सदावित्व देवता. असूर, सिद्ध तथा बहे-बहे नागोंके साथ उपमन्यू मुनिके तयोखनकी ओर चले। उस समय वह ऐरायत दायाँ मुंडमें चैंबर लेकर दाजीसहित दिख्य-रूपवाले देवराज इन्द्रको हजा कर रहा ना और बायीं सुड़में श्वेत छत्र लेकर उनपर लगाये चल रहा था। इन्द्रका रूप घारण किये उमासहित



परमेश्वर शिवको आया देख मुनियोमें श्रेष्ठ भगवान् रुद्ध सम्पूर्ण देवेश्वरोंके भी ईश्वर है। उपपन्य मुनिने मसक झुकाकर प्रणाम किया और इस प्रकार कहा-'देवेश्वर ! जगन्नाथ ! भगवन् ! देवशिरोमणे ! आप स्तयं यहाँ प्रधारे, इससे मेरा यह आक्ष्य पिका हो गया।' इन्द्रस्थ्यारी शिव योले — उसम ततका

पालन करनेवाले धीम्यके बढ़े भैवा महापुने

उपमन्यो ! में तुम्हारी इस तपस्यासे बहुत संतष्ट हैं। तम वर मांगो, में तुन्हें सम्पूर्ण अधीष्ट बस्तुएँ प्रदान करूँगा । वायदेवता कहते है—इन इन्ह्रदेवके ऐसा कहनेपर उस समय मुनिप्रवर उपमन्तुने हाथ जोडकर कहा-'धगवन् ! मैं मगवान् शिवकी भक्ति माँगता है।' यह सुनकर इन्द्रने स्वयं गर जानेका निक्षय करके उपमन्यु कहा- 'बया तुम मुझे नहीं जानते । में समात देवताओंका पालक और तीनों लोकोंका अधिपति इन्ह है। सब देवना मुझे नमस्कार करते हैं। ब्रह्मचें ! मेरे भक्त हो जाओं। सदा मेरी ही पूजा करो तुन्हारा

कल्याण हो । पै तुन्हें सब कुछ देगा । निर्मूण

स्द्रको त्याग हो । उस निर्मुण स्ट्रहे तुष्हारा कोन-सा कार्य सिद्ध होगा, जो देवताओंकी

पंक्तिसे बाहर होकर पिशावचायको प्राप्त हो

गया है।' पञ्चाक्षर-मन्त्रका जप करते हुए वे मृति उपमन्य इन्द्रको अपने धर्ममें वित्र हालनेके लिये आया हुआ जानकर बोले।

शिवकी निन्दामें तत्पर हो, तथापि इसी लिया। तत्पश्चात् परमेश्वर भगवान् शिवने प्रसंगमें परमात्मा महादेवजीकी निर्गुणता अपने बालेन्द्रशेखररूपको धारण कर लिया बताकर तुमने स्वयं ही उनका सम्पूर्ण महत्त्व और ब्राह्मण उपमन्यको उसे दिखाया । इतना स्पष्टरूपसे कह दिया। तुम नहीं जानते कि हो नहीं, उस प्रभूने उस मुनिको सहस्रों

ब्रह्मा, विच्यु और पहेलके भी जनक हैं तथा प्रकृतिसे परे हैं। ब्रह्मवादी लोग उन्हींको सत्-असत्, व्यक्त-अध्यक्त तथा नित्य एक और अनेक कहते हैं। अतः मैं उन्हींसे वर पागुँगा। जो युक्तिबादसे परे तथा सांख्य

और योगके सारभूत अर्थका ज्ञान प्रदान

परंत जिवासके हारा तुष्हारा वध करके में

करनेवारे हैं, तत्त्वज्ञानी पुरुष उत्कृष्ट जानकर जिनकी ज्यासना करते हैं, उन भगवान शिवसे ही में वर मार्गुरा। देवायम ! दूधके लिये जो मेरी इन्छा है, यह वों ही रह जाय;

अपने इस भरीरको त्याग देगा। वाष्ट्रवता कहते हैं - ऐसा कहकर त्यकी भी इच्छा छोड़कर इन्ह्रका यथ करनेके लिये उद्यत हो गये। उस समय अधोर अखसे अधिमन्तित घोर भसको लेकर सुनिने इन्हफे उद्देश्यसे छोड़ दिया और बड़े जोरसे सिंहनात किया। फिर शामुके पुगल जरणारविन्दोंका चिन्तन करते हुए वे अपनी देहको हत्य करनेके रिव्ये उद्यत हो नवे और आग्रेयी धारणा धारण करके

स्थित हुए।

ब्राह्मण उपमन्य जब इस प्रकार स्थित वायुर्वतः। कतते हैं—वह सुनकर हुए तब भगदेवताके नेत्रका नाश करनेवाले भगवान् झिवने योगी उपपन्यकी उस धारणाको अपनी साम्यदृष्टिसे रोक दिया। वनके छोड़े हुए उस अधोरास्त्रको नन्दीश्ररकी उपमन्ति कहा—बर्णाय तुम भगवान् आज्ञासे ज्ञियकल्लभ नन्दीने बीचमें ही पकड

श्रीरसागर, सुधासागर, दक्ति आदिके सागर, केकांस्थर्ड । के गुड़ रीजे संविधकारी डोगर वर्षा होने रुगी तथा विष्णु, प्रह्मा और इन्द्र आदि देवनाओंधे दस्ते दिशाएँ आच्छादित हो गर्दी।

PARTON DESCRIPTION OF THE PROPERTY.



उस समय उपपन्यु आस्ट्रसागरकी सक्तीमे पिरे हुए थे। ये धक्तिवनप्र चित्रसे पृथ्वीपर द्वाइकी भाँति पह गर्व। इसी समय वहाँ मुसकरतो हुए भगवान् स्वादिष्ठ दूध सर्वार्वत क्रिया। तत्पशान् अनेक वर दिये ।

जिन बोरी-कता ! तुप अवने पाई-पुतके समुद्र, करूतमध्यक्यी रसके समुद्र तथा बन्धुओंके साथ सदा इच्छानुसार भक्ष्य-मध्य-भोज्य पदार्थकि समुद्रका दर्शन मोज्य पदार्थोका उपनीम करो। दुःससे बराया और पूजीका पढ़ाइ साज़ करके सुरकर सर्वत सुरने रहे. तुन्हारे हरवये मेरे दिसा दिया। इसी तरह देवी कर्वतिके साथ प्रति चिक्त सदा वनी रहे। महाभाग महादेवजी वहाँ वृषभपर आरूढ़ दिसावी उपमन्त्रो । वे पार्वती देवी तुन्हारी माता है। दिये। ये अपने गणाध्यक्षी तथा जिल्ला आज भैने तुन्हें अपना पुत्र बना लिया और नुष्टारे तिरचे शीरसागर प्रदान किया । केयल दुन्दुनियाँ करने लगी, आकारासे पूरतीकी दूबका हो वही, मधु, दही, अप्त, घी, भात तका फल आदिके रसका भी समुद्र नुष्टे दे दिया। ये पुअकि पहाड़ तथा भरूप-भोज्य क्टाबंकि स्थाप मैंने तुन्हें सर्वार्थन किये। बहाबुने । ये सब बहुण करो । आजसे बे पहादेव कुदात चिता है और जगदन्या उपा तुन्हारी माला है। मैंने तुन्हें अमरत्व तथा गणपतिका समानन पद प्रदान किया । अव मुखारे मनमें को दूसरी-दूसरी अधिकाणाएँ हो. उन सबको तुम बड़ी प्रसप्तानेह साथ बरके कवमे मांगो । मैं संतुष्ट हूं । इसलिये वह सब हुंगा। इस विकास कोई आवात विचार क्षीं करना काहिये।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

वापूरेन कहते हैं--ऐसा कहकर यहादेवजीने उन्हें शोनी हाधीसे पनाइकर इट्यमे लगा लिया और मलक मुँपकर यह कहते हुए देजीकी गोहमें हे दिया कि यह बुद्धारा पुत्र है। देवीने कार्तिकंपकी भाति प्रेमपूर्वक उनके यसकार अपना करकाल रावा और उन्हें अधिनात्री कुमारपद प्रदान किया । श्रीरस्तागरने भी माकार रूप धारण करके उनके हावये अनुपर विपर्शभूत शिवने 'यहाँ आओ, यहाँ आओ कहका वार्तनीदेवीने मंतुष्टवित हो उन्हें योगर्तानत उन्हें ब्रुलाथा और उनका पानक सुँचकर ऐन्डर्च, सदा संतोष, अधिनाहिनी ब्रह्मविद्या और उत्तम समृद्धि प्रदान की । तदननार प्राप्यने उपयन्य युनिको युनः दिव्य बरदान होइये। दिया । पाद्मपत-व्रत, पाद्मपतज्ञान, तास्थिक नायुदेव कहते हैं— उनके ऐसा कहनेपर व्रतयोग तथा विरकालतक उसके प्रवचन- सत्रको चर देनेवाले प्रसन्नात्मा महादेवने की परम पदता उन्हें प्रदान की। भगवान, मुनिवर उपमन्युको इस प्रकार उत्तर दिया। शिव और शिवासे दिव्य वर तथा नित्य शिव बोले—वल्स उपमन्यो ! मैं तुमपर कुमारल पाकर ये प्रपृद्धित हो उठे। इसके संतुष्ट हैं। इसलिये मैंने तुन्हें सब कुछ दे बाद प्रसन्नचित्त हो प्रणाम करके हाथ जोड दिया। ब्रह्मवें ! तुम मेरे सुदृढ़ भक्त हो: ब्राह्मण उपमन्यने देवदेव महेबरसे यह वर क्योंकि इस विषयमें मैंने नुन्हारी परीक्षा रहे याँगा ।

होइये । परमेश्वर ! प्रसन्न होइये और मुझे होओ । द्वित्रश्रेष्ट ! तुन्हारे बन्धु-बान्धव, कुल अपनी परम दिख्य एवं अव्यक्तिसारियी तथा गोत्र सदा अक्षय रहेगे । मेरे प्रति तुम्हारी भक्ति दीजिये। महादेव ! मेरे जो अपने भक्ति सदा क्रनी रहेगी। विश्रवर ! में तुम्हारे सगे-सम्बन्धी हैं, उनमें मेरी सदा बदा बनी आश्रवमें नित्य निवास करूंगा । नुम मेरे पास रहनेका वर दीजिये ! साथ ही, अपना सानन्द विवरोगे। दासत्व, उत्कृष्ट होह और नित्य सामीप्य प्रदान कीजिये।

मायन किया।

कुरुणामिन्द्रों ! चारे गर्पे । शास्त्राम्यात्रवास्त्र !

उनके तपोमय तेजको देखकर प्रसन्नचित्त हुए। साम्बसदाशिव ! आप सदा मुझपर प्रसन्न

ली है। तुम अजर-अमर, दु:सरहित, उपमन्यु बोले—देवदेवेश्वर ! प्रसन्न यशस्त्री, केजस्त्री और दिख्य ज्ञानसे सम्बन्न

ऐसा कहका उपमन्यको अभीष्ट वर दे करोड़ों सर्पेकि सपान तेजस्वी भगसान् ऐसा कहका प्रसत्नवित हुए ड्रिजबेष्ट महेचा वहीं अन्तर्धान हो गये। उन श्रेष्ठ उपमन्युने हर्षणद्भद जाणीद्वारा महादेवजीका परमेश्वरमे उत्तम वर पाकर उपमन्युका हृदय प्रसन्नतासे खिल उठा । उन्हें बहुत सुख मिला उपमन्य ओले—देवदेव ! पहादेव ! और वे अपनी जन्मदाचिनी माताके स्थानपर (अध्याय ३५)

।। ग्रायबीयसंहिताका पूर्वखण्ड सम्पूर्ण ।।

## वायवीयसंहिता (उत्तरखण्ड)

# ऋषियोंके पूछनेपर वायुदेवका श्रीकृष्ण और उपमन्युके मिलनका प्रसङ्ग सुनाना, श्रीकृष्णको उपमन्युसे ज्ञानका और भगवान् शंकरसे पुत्रका लाभ

सूत उवाच नमः समस्तसंसारनकप्रमणहेतवे । गौरीकुचतटहन्द्रसुङ्गमङ्कितवदासं ॥

स्तुर्जा कहते हैं—जो समस्त संसार-चक्रके परिभ्रमणमें कारणरूप हैं तथा गौरीके युगल उरोजोमें लगे हुए केसरसे जिनका वश्चःस्थल अङ्कित है, उन भगवान् उमायल्लभ शिवको नमस्कार है।

उपमन्यको भगवान् शंकाके कृपा-प्रसादके प्राप्त होनेका प्रसङ्घ सुनाकर पश्याह्मकालमें नित्य नियमके उद्देश्यमे वायदेव कथा बंद करके उठ गये। तब नैमिपारण्यनिवासी अन्य ऋषि भी 'आव अपुक बात पूछनी है' ऐसा निश्रय करके उठे और प्रतिदिनकी भाँति अपना तात्कालिक नित्यकर्म पूरा करके भगवान् बायुदेवको आया देख फिर आकर उनके पास बैठ गये। नियम समाप्त होनेपर जन आकाशजन्मा वायुरेय मुनियोंकी सभामें अपने लिये निश्चित उत्तम आसनपर विराजमान हो गये—सुखपूर्वक बैठ गये, तक वे लोकवन्दित पवनदेव परमेश्वरकी श्रीसम्पन्न विभृतिका मन-ही-मन चित्तन करके इस प्रकार बोले--'मैं उन सर्वज्ञ और अपराजित महान् देव भगवान् शंकरकी शरण लेता हैं, जिनकी विधृति इस समल चराचर जगतके रूपमें फैली

उनकी शुभ वाणीको सुनकर वे निष्पाप ऋषि भगवान्की विभूतिका विस्तारपूर्वक वर्णन सुननेके लिये यह उत्तम वचन बोले।

ऋषियोंने कहा—भगवन् ! आपने
महात्र्या उपमन्युका चरित्र सुनाया, जिससे
वह जात हुआ कि उन्होंने केवल दूधके लिये
तपस्या करके भी परमेश्वर शिवसे सब कुछ
या लिया । हमने पहलेसे ही सुन रखा है कि
अनायास ही महान् कर्म करनेवाले
वसुदेवनन्दन भगवान् श्रीकृष्ण किसी समय
शौम्यके बहे भाई उपमन्युसे मिले थे और
उनकी प्रेरणासे पाशुपत-प्रतका अनुष्ठान



e संक्षिप्त निक्याण *e* 

1900 करके उन्होंने परम ज्ञान प्राप्त कर लिया था; बारह महीनेका साक्षात् पाशुपत-व्रत अतः आप यह बतायें कि भगवान् करवाया। तत्पश्चात् पुनिने उन्हें उत्तम ज्ञान श्रीकृष्णने परम उत्तम पाशुपतज्ञान किस प्रदान किया। उसी समयसे उत्तम व्रतका प्रकार प्राप्त किया। वाय्देव बोले—अपनी इच्छासे अवतीर्ण होनेपर भी सनातन वासुदेवन मानव-शरीरकी निन्दा-सी करते हुए लोकसंप्रहके लिये शरीरकी शुद्धि की थी। वे पुत्र-प्राप्तिके निमित्त तप करनेके लिये उन महामृनिके आश्रमपर गये थे, जहाँ बहुत-से मुनि उपमन्युजीका दर्शन कर रहे थे। भगवान् श्रीकृष्णने भी वहाँ जाकर उनका दर्शन किया। उनके सारे अङ्ग भसासे उञ्चल दिखायी देते थे । यस्तक जिपुण्डसे अद्भित था। स्ताक्षकी माला ही उनका आधूषण थी । वे जटामण्डलसे मण्डित वे । शास्त्रोंसे वेदकी भांति वे अपने शिष्यभूत

महर्षियोंसे घिरे हुए थे और दिव्यजीके ध्यानमें तत्पर हो ज्ञान्तभावसे बैठे थे। उन यहातेजस्वी उपमन्युका दर्शन करके श्रीकृष्णने उन्हें नमस्कार किया । उस समय उनके सम्पूर्ण शरीरमें रोमाञ्च हो आया। श्रीकृष्णने बडे आदरके साथ मुनिकी तीन बार परिक्रमा की। फिर अत्यन्त प्रसन्नताके साथ मलक झुका हाथ जोड़कर उनका स्तवन किया। तदनत्तर उपयन्यने विधिपूर्वक 'अग्निरिति भरम' इत्यादि मन्त्रीसे श्रीकृष्णके शरीरमें भस्म लगाकर उनसे

पालन करनेवाले सम्पूर्ण दिव्य पाश्पत मुनि उन श्रीकृष्णको चारों ओर घेरकर उनके पास बैठे रहने लगे। फिर गुरुकी आज्ञासे परम शक्तिमान् श्लीकृष्णने पुत्रके लिये साम्ब जिक्की आराधनाका उद्देश्य मनमें लेकर तपस्या की। उस तपस्यासे संतुष्ट हो एक वर्षके पद्यात् पार्वद्वीसहित, परम ऐश्वर्यज्ञाली परमेश्वर साम्ब शिवने उन्हें दर्शन दिया। श्रीकृष्णने वर देनेके रिव्ये प्रकट हुए सुन्दर अङ्गबाले महादेवजीको हाथ जोडकर प्रणाम किया और उनकी स्तृति भी की । गणीसहित सान्त्र सराज्ञिचका स्तवन करके श्रीकृष्णने अपने लिये एक पत्र प्राप्त किया। यह पुत्र तपस्थासे संतुष्ट चित्त हुए साक्षात् शिवने श्रीविष्णुको दिया था। वैकि साम्ब शिवने उन्हें अपना पुत्र प्रदान किया, इसलिये श्रीकृष्णने जाम्बवती-कुपारका नाम साम्ब ही रखा। इस प्रकार अभितपराक्रमी श्रीकृष्णको महर्षि उपमन्युसे ज्ञान-स्राध और भगवान् शंकरसे पुत्र-लाभ हुआ। इस

प्रकार वह सब प्रसङ्घ मेंने पुरा-पूरा कह

सुनाया । जो प्रतिदिन इसे कहता-सुनता या

सुनाता है, वह भगवान् विष्णुका ज्ञान पाकर

(अध्याय १)

उन्होंके साथ आनन्दित होता है।

उपमन्युद्वारा श्रीकृष्णको पाशुपत ज्ञानका उपदेश

ऋषियोंने पूछा—पाञ्चपत ज्ञान क्या श्रीकृष्णने उषमन्युसे किस प्रकार प्रश्न किया

है ? भगवान् त्रिव पशुपति कैसे हैं ? और श्रा ? वायुदेव ! आप साक्षात् शंकरके अनायास ही महान् कर्म करनेवाले भगवान् स्वरूप हैं, इसलिये ये सब बातें बताइये।

तीनों त्येकोंमें आपके समान दूसरा कोई वाले पात्र वे ही हैं। इन पाशेंद्वारा ब्रह्मासे वक्ता इन वातोंको बतानेमें समर्थ नहीं हैं। तेकर कीटपर्यन समस्त पश्चओंको बॉधकर स्तानी कहते हैं—उन महर्षियोंकी यह बात सनकर वायदेवने भगवान शंकरका

बात सुनकर वायुदेवने भगवान् शंकरका स्मरण करके इस प्रकार उत्तर देना आरम्भ

किया।

वायुदेव बोलं—महर्षियो ! पूर्वकालमें श्रीकृष्णरूपधारी भगवान् विष्णुने अपने आसनपर बैठे हुए महर्षि उपनन्युसे उन्हें प्रणाम करके न्यायपूर्वक यो प्रश्न किया ।

श्रीकृष्णने कहा—भगवन् ! महादेवजीने देवी पार्वतीको लिस दिव्य पाशुपत ज्ञान तथा अपनी सम्पूर्ण विभूतिका उपदेश दिया था, भै उसीको सुनना चाहता हूँ। महादेवजी पशुपति कैसे हुए ? पशु कौन कहरताने हैं ? वे पशु किन पाशोंसे बांधे जाने हैं और फिर किस प्रकार उनसे मुक होते हैं ?

महात्मा श्रीकृष्णके इस प्रकार पूछनेपर श्रीपान् उपमन्युने महादेवजी तथा देवी पार्वतीको प्रणाम करके उनके प्रश्नके अनुसार उत्तर देना आरम्प किया।

अनुसार उत्तर दना आरम्प (कवा ) हपमन्यू योटो—देवकीनन्दन ! ग्राह्माजीसे लेकर स्वावस्पर्यन्त जो भी

महााजीसे लेकर स्वावस्पर्यन्त जो भी संसारके बशवर्ती बराचर प्राणी हैं, वे सब-के-सब भगवान् शिवके पश्च कहलाते हैं और उनके पति होनेके कारण देवेद्वर शिवको पशुपति कहा गया है। वे पशुपति अपने पशुओंको मल और माया आदि पाशोंसे बाँचते हैं और भतिनपूर्वक उनके द्वारा आराधित होनेपर वे स्वयं ही उन्हें उन

पाझोंसे मुक्त करते हैं। जो चौबीस तस्व हैं, वें मायाके कार्य एवं गुण है। वे ही विषय

कहलाते हैं, जीवों (पशुओं) को बाँधने-

लेका कोटपर्यन समल पशुआको बाँधका

महेश्वर पशुपति देव उनसे अपना कार्य कराते हैं। उन महेश्वरकी ही आहासे प्रकृति पुरुषोचित बुद्धिको जन्म देती है। बुद्धि अहंकारको प्रकट करती है तथा अहंकार कल्याणदायी देवाधिदेव शिवको आहासे ग्यास्ट इन्द्रियो और पाँच तन्पात्राओंको उत्पन्न करता है। तन्पात्राएं भी उन्हीं महेश्वरके महान् शासनसे प्रेरित हो क्रमशः पाँच महाभूतोंको उत्पन्न करती है। वे सब महाभूत शिवकी आहासे ब्रह्मासे लेकर तृणपर्यन्त देहधारियोंके लिये देहकी सृष्टि करते हैं, बुद्धि कर्तव्यका निश्चम करती है और अहंकार अभिमान करता है। चित्त चेतता है

और मन संकल्प-विकल्प करता है, अवण आदि ज्ञानेद्रियाँ पृथक-पृथक शब्द आदि

विषयोंको प्रहण करती है। वे महादेवजीके

आज्ञाबरुमे केवल अपने ही विषयोंको

प्रहण करती हैं। बाक आदि कमेंद्रियाँ जगतका प्रलय करनेवाली है। ब्रह्माओ कहलाती हैं और शिवकी इच्छासे अपने शिवकी ही आज्ञासे सम्पूर्ण जगतकी सर्ग्रि लिये नियत कर्म ही करती है. दूसरा कुछ करते हैं तथा अपनी अन्य मूर्तियोद्वारा पालन नहीं। जब्द आदि जाने जाते हैं और बोलना और संहारका कार्य भी करते हैं। भगवान आदि कर्म किये जाते हैं। इन सबके लिये विष्णु अपनी त्रिविध मूर्तियोद्वारा विश्वका भगवान् शंकरकी गुरुतर आज्ञाका ज्ल्लहुन पालन, सर्जन और संदार भी करते हैं। सदा धारण किये रहती है।

करना असम्मव है। परफेबर जिवके विद्याला भगवान् हर भी तीन रूपोमें शासनसे ही आकाश सर्वव्यापी होकर विभक्त हो समूर्ण जगहका संहार, सृष्टि समस्त प्राणियोको अवकाश प्रदान करता और रक्षा करते है। काल सबको उत्पन्न है, वायुतन्त प्राण आदि नामधेदोद्वारा करता है। वही प्रजाकी सृष्टि करता है तथा बाहर-भीतरके सम्पूर्ण जगतुको धारण वही विश्वका पालन करता है। यह सब वह करता है। अप्रितस्य देवताओंके लिये हव्य महाकारकी आजासे प्रेरित होकर ही करता और कव्यभोजी पितरोंके लिये कव्य है। भगवान सूर्व उन्हींकी आजासे अपने पहुँचाता है। साथ हो मनुष्योंके लिये पाक तीन अंशोद्धारा जगत्का पालन करते. आदिका भी कार्य करता है। जल सबको अपनी किरणोद्धार वृष्टिके लिये आदेश देते जीवन देता है और पृथ्वी सम्पूर्ण जगत्को और खर्च ही आकाशमें मेंघ बनकर बरसते है। बन्द्रभूषण शिवका शासन मानकर ही शिवकी आजा सम्पूर्ण देवताओंक धन्द्रमा ओवधियांका वोषण लिये अरुङ्गनीय है। उसीसे प्रेरित होकर प्राणियोको आहादित करने हैं। साथ ही देवराज इन्द्र देवताओंका पालन, देत्योका देवताओंको अपनी अमृतमयी कलाओंका दमन और तीनों लोकोंका संरक्षण करते हैं। यान करने देते हैं। आदित्य, यस, रुद्र, बरुपहेल सदा जलतत्त्रके पालन और अश्विनीकृषार, प्रस्त्राण, आकाशचारी संरक्षणका कार्य सैथालने हैं, साथ ही ऋषि, सिद्ध, नागगण, पनुष्य, मृग, पश्च, दण्डनीय प्राणियोंको अपने पात्रोद्धारा बाँध पक्षी, कीट आदि, स्थावर प्राणी, नदियाँ, लेते हैं। धनके स्वामी यक्षराज कुवेर समुद्र, पर्वत, वन, सरोवर, अङ्गोसहित वेद, प्राणियोंको उनके पुण्यके अनुरूप सदा धन शास्त्र, मन्त्र, वैदिकस्तोत्र और यज्ञ आदि, देते हैं और उत्तम बुद्धिवाले पुरुषोंको कालाग्निसे लेकर शिवपर्यन्त भुवन, उनके सम्पत्तिके साथ ज्ञान भी प्रदान करते हैं। अधिपति, असंरच ब्रह्माण्ड, उनके इंधर असाधु पुरुषोंका निग्रह करते हैं तथा आवरण, वर्तमान, भूत और भविष्य, शेष त्रियको ही आजासे अपने पस्तकपर दिशा-विदिशाएँ, कला आदि कालके भिन्न-पृथ्वीको धारण करते हैं। उन दीपको भिन्न भेद नवा जी कुछ भी इस जगतुमें देखा श्रीहरिकी तामसी रोट्रमूर्ति कहा गया है, जो और सुना जाता है, वह सब भगवान

शंकरकी आज्ञाके बलसे ही टिका हुआ है। स्थावर, जड्डम अथवा जड और चेतन-उनकी आज्ञाके ही बलसे यहाँ पृथ्वी, पर्वत, सबकी स्विति है। मेघ, समद्र, मक्षत्रगण, इन्हादि देवता, (अध्याय २)

भगवान् शिवकी ब्रह्मा आदि पञ्चमूर्तियों, ईशानादि ब्रह्ममूर्तियों तथा पृथ्वी एवं शर्व आदि अष्टपूर्तियोंका परिचय

और उनकी सर्वव्यापकताका वर्णन

अहंकारकी अधिष्ठात्री कराते हैं। बद्धिमान् इत्वं, भव, रह, डप, भीम, पश्पति, पुरुष अपित-तेजस्त्री शिवको सद्योज्ञात ईज्ञान तथा महादेश-ये शिवकी विस्थात

उपमन्यु करते हैं — जीकृष्ण ! महेश्वर नामक मूर्तिको मनकी अधिष्ठात्री करते हैं।

परभारमा शिवकी मुर्तिबोसे यह सम्पूर्ण बिद्धान पुरुष धगवान शिवको ईशान नामक चराचर जगत् किस प्रकार व्याप्त है, यह मृतिको अवणेन्द्रिय, वाणी, शब्द और सुनो । ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र, महेशान तथा व्यापक आकाशतत्वकी खामिनी मानते हैं। सर्वाशिय — ये उन परभेषरकी पाँच मुर्तियाँ पुराणोंके अर्थज्ञानमें निपुण समारा विद्वानीने जाननी चाहिये, जिनसे यह सम्पूर्ण विश्व महेशाके तत्पुरूप नामक विप्रतको लगा, विस्तारको प्राप्त हुआ है। इनके सिवा और हाथ, स्वर्श और बायू-तत्त्वका स्वामी समझा भी उनके पाँच द्वारीर हैं, जिन्हें पश्च-ब्रह्म है। मनीपी मुनि शिवकी अधोर नामक (मन्त) फहते हैं। इस जगतुमें कोई भी ऐसी मूर्तिको नेत्र, पर, सप और अग्नि-तत्त्वकी वस्त नहीं है, जो उन मुर्तियोसे ब्याप्त अधिष्ठात्री बताते हैं। भगवान् शिवके न हो । ईशान, पुरुष, अधोर, वामदेव और करणोपं अनुराग रखनेवाले पहात्या पुरुष

सद्योजात—ये महादेवजीकी विख्यात पाँच उनकी वामदेव नामक मृतिको रसना, पायु, ब्रह्मपूर्तियाँ हैं। इनमें जो ईजान नामक रस और अल्जनको स्वामित्री समझते हैं उनकी आदि श्रेष्ट्रतम पूर्ति है, वह प्रकृतिके तथा सद्योजात नामक मूर्तिको ये घाणेन्द्रिय, साक्षात् भोका क्षेत्रज्ञको व्याप्त करके स्थित उपस्थ, गुन्ध और पृथ्वी-तत्त्वकी अधिप्राप्ती है। मुर्तिमान् प्रभु शिवकी जो तत्पुरुष नामक कहते हैं। महादेवजीकी ये पौचों मुर्तियाँ पृति है, वह गुणोके आश्रयरूप भीग्य कल्याणको एकपात्र हेत् हैं। कल्याणकामी अव्यक्त (प्रकृति) में अधिष्ठित है। पुरुषोंको इनकी सदा ही यहापूर्वक बन्दना पिनाकपाणि महेसरकी जो अत्यन्त पृजित करनी चाहिए । उन देवाधिदेव महादेवजीकी अघोर नामक मूर्ति है, यह धर्म आदि आठ जो आठ मृतियाँ हैं, तत्त्वरूप ही यह जगत अङ्गोसे युक्त बुद्धितत्त्वको अपना अधिष्ठान है। उन आठ पूर्तियोमें यह विश्व उसी प्रकार बनाती है। विधाता महादेवकी बापदेव ओतप्रोत मानमे स्थित है, जैसे युतमें मनके मूर्तिको आगमयेला विद्वान पिरोये होते हैं।

 संस्थित्र जिखपराण ± \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

आठ मूर्तियाँ हैं। महेश्वरकी इन शर्व आदि दिवाकर (सूर्य) नाम धारण करके सम्पूर्ण

Box

आठ मूर्तियोंसे कमशः भूमि, जल, अग्नि,

वाय, क्षेत्रज्ञ, सूर्य और चन्द्रमा अधिष्ठित होते हैं। उनकी पृथ्वीमयी मूर्ति सम्पूर्ण

बराबर जगतको धारण करती है। उसके

अधिष्ठाताका नाम शर्व है। इसरूबे वह

शिवकी 'शार्वी' पूर्ति कहलाती है। यही शासका निर्णय है। उनकी जलमबी मूर्ति

समस्त जगतके लिये जीवनदायिनी है। जल

परमात्वा धवकी पूर्ति है, इसलिये उसे 'भावी' कहते हैं। शिवकी तेजोमयी शुभपूर्ति विश्वके बाहर-भीतर व्याप्त होकर

स्थित है। उस योरकपिणी पृतिका नाम स्ट है, इसलिये वह 'रोडी' कहलाती है।

धगवान् ज़िव वायुरूपसे स्वयं गतिझील होते और इस जगत्को गतिशील बनाते हैं। साध

ही वे इसका घरण-पोषण भी करते हैं। वायु 🏿 है। जैसे इस जगतमें अपने पुत्र-पीत्र आदिके धगवान् उपकी मृतिं हैं; इसलिये साध् पुरुष इसे 'ओपी' कहते हैं। भगवान् भीमकी आकाशरूपिणी यूर्ति सचको अवकाश देने-

वाली, सर्वव्यापिनी तथा भूतसमुदायकी भेदिका है। वह भीम नामसे प्रसिद्ध है (अत: इसे 'भैयी' मूर्ति भी कहते हैं)। सब्यूर्ण नेत्रोंमें निवास करनेवाली तथा सम्पूर्ण आत्माओकी अधिष्ठात्री दिखमूर्तिको

'पश्यति' मूर्ति समझना चाहिये। यह पशुओंके पाशोंका उच्छेद करनेवासी है। महेश्वरकी जो 'ईंगान' नामक पूर्ति है, वही

ज़िल और ज़िलाकी विभृतियोंका वर्णन

विचरती है। जिनकी किरणोंमें अमृत भरा है और जो सम्पूर्ण विश्वको उस अमृतसे आप्याचित करते हैं, वे चन्द्रदेव भगवान

जगत्को प्रकाशित करती हुई आकाशमें

शिवके महादेव नामक विद्यह हैं; अत: उन्हें 'महादेव' मूर्ति कहते हैं। यह जो आठवीं

मूर्ति है, वह परमात्मा शिवका साक्षात खरूप है तथा अन्य सब मूर्तियोपे ज्यापक है। इसलिये यह सम्पूर्ण विश्व शिवरूप ही है। जैसे वक्षकी जड सीचनेसे उसकी शाखाएँ पुष्ट होती हैं, उसी प्रकार चगवान शिवकी

पुजासे उनके स्वरूप-भूतजगत्का पोपण होता है। इसलिये सबको अभय दान देना, सबपर अनुषद्ध करना और सबका उपकार करना-चंड शिवका आगधन माना गया

प्रसन्न रहनेसे पिता-पितापह आदिको प्रसन्नता होती है, उसी प्रकार सम्पूर्ण जगत्की प्रसन्नतासे भगवान शंकर प्रसन्न होते हैं। यदि किसी भी देहधारीको दण्ड दिया जाता है तो उसके द्वारा अष्ट्रपूर्तिधारी जिलका ही अनिष्ट किया जाता है, इसमें संशय नहीं है। आठ पूर्तियोंके रूपमें सम्पूर्ण

विश्वको ज्याम करके स्थित हुए भगवान शिवका तुम सब प्रकारसे भगन करो: क्यांकि रुद्धेव सबके परम कारण है। (अध्याय ३)

श्रीकृष्णने पृद्धा भगवन् ! अमित है, वह सब मैंने सुना। अब मुझे यह तेजस्वी भगवान् शिवकी मूर्तियोंने इस जाननेकी इच्छा है कि परमेश्वरी शिवा और सम्पूर्ण जगत्को जिस प्रकार व्याप्त कर रखा। परमेश्वर शिवका यथार्थ खरूप क्या है, उन

दोनोंने स्त्री और पुरुषरूप इस जगतको किस सुज्ञोपित नहीं होते उसी प्रकार शिव प्रकार ब्याप्त कर रखा है।

शिवा और शिवके श्रीसम्पन्न ऐक्षपंका और प्रचाके बिना नहीं रहते और प्रभा भी उन साक्षात महादेवी पार्वती शक्ति है और होती है। न तो शियके बिना शक्ति रह

और शिवाके शासनमें है, इसलिये वे दोनो इसके इंधर या विश्वेश्वर कहे गये हैं। जैसे शिव हैं बैसी शिया देवी हैं, नया जैसी शिवा देवी हैं, यैसे ही ज़िल हैं। जिस तरह चन्द्रमा

और उनकी चाँदनीमें कोई अन्तर नहीं है, उसी प्रकार ज़िब और ज़िबामें कोई अन्तर न समझे। जैसे चन्द्रिकाफे बिना ये चन्द्रमा

प्रगया हि विना याद्वान्तेष न विक्रते। प्रथा च धानुना तेन सुतरं। उद्वयाश्रया ॥ एवं परम्पराभेक्षा जानेकातिसकीः निवंता । न तिनेन विना जानिन राज्या च विना जिला ।

विद्यमान होनेपर भी शक्तिके विना

उपमन्य नोले - देवकीनन्दन ! मैं सुशोधित नहीं होते। जैसे ये सुर्यदेश कभी

उन दोनोंके यथार्थ स्वरूपका संक्षेपसे वर्णन सुर्वदेवके बिना नही रहती, निरन्तर उनके करींगा। विस्तारपूर्वक इस विषयका वर्णन आश्रव ही एहती है, उसी प्रकार शक्ति और तो भगवान् ज्ञिव भी नहीं कर सकते। शक्तिमान्को सदा एक-दूसरेकी अपेक्षा

महादेवजी जिल्लमान्। उन दोनोंकी सकती है और न इक्तिके बिना दिवा "। विभृतिका लेशमात्र ही इस सन्यूर्ण बराचर जिसके द्वारा क्षित्र सटा देहधारियोंको भोग जगतके रूपमें रिधत है। यहाँ कोई बलु और मीक्ष देनेमें समर्थ होते हैं, वह आदि जहरूप है और कोई वस्तु जेतनरूप। वे अद्वितीय विष्ययी पराशक्ति शिवके ही वेनों क्रमदाः शुद्ध, अशुद्ध तथा पर और आधित है। जानी पुरुष उसी शक्तिको अधर कहे गये हैं। जो विन्यव्हल सर्वेद्धर प्राथाला शिवके अनुरूप उन-

ग्रहमण्डलके साथ संयुक्त हो संसारमें घटक उन अलीकिक गुणोके कारण उनकी रहा है, बारी अशुद्ध और अपर कहा गया है। समधर्मिणी कहते हैं। वह एकमाप्र चिन्धपी उससे विश्न जो जड़के बन्धनसे मुक्त है, यह चराशकि मृष्टियर्थिणी है। वही शिवकी पर और शुद्ध कहा गया है। अपर और पर इच्छामे विभागपूर्वक नाना प्रकारके विश्वकी चिद्नित्स्वरूप हैं, इनपर स्वभावतः शिय रवना करती है। वह शक्ति मुलप्रकृति, और शिवाका स्वामिल है। शिवा और माया और त्रिगुणा—तीन प्रकारकी बतायी शियके ही वदामें यह विश्व है। विश्वके बदामें गयी है, उस शक्तिरुपिणी शिवाने ही इस त्रिया और त्रिय नहीं हैं। यह जगन् दिख जगन्**का किलार किया है।** व्यवहारधेट्से इतियोंके एक-दो, सी, इतार एवं बहुसंख्यक चेंद्र हो जाते हैं। शिवकी इचासे पराशक्ति शिव-

कल्पके आदिमें उसी प्रकार सृष्टिका प्रादुर्भाव होता है, जैसे विलसे वेलका। तदनन्तर इकिमान्से इकिमें क्रियामयी चन्द्रों न खल् भारवेष यथा चन्द्रिकाया चिन्द्र। न भाति विद्यान-देशीय तथा शक्तव्य विना शिक्षः ॥

(fit + a 2- 3- 3- (f x) (a-(2)

तस्वके साथ एकताको प्राप्त होती है। तबसे

े मेंश्रिप्त शिवपराण ४

800

शक्ति प्रकट होती है। उसके विञ्चव्य होनेपर चलकर चराचर जगत्की सृष्टि करती है, आदिकालमें पहले नादकी उत्पत्ति हुई। फिर ऐसा विज्ञ पुरुवोंका निश्चय है। ज्ञान, क्रिया

नादसे बिन्दुका प्राकटण हुआ और बिन्दुसे सदाक्षिय देवका । उन सदाक्षियसे महेश्वर क्रांकियान् ईश्वर सदा सम्पूर्ण विश्वको व्याप्त प्रकट हुए और महेश्वरसे शुद्ध विद्या। वह करके स्थित होते हैं। यह इस प्रकार हो और

वाणीकी ईश्वरी है। इस प्रकार त्रिञ्जूलधारी यह इस प्रकार न हो—इस तरह कार्योंका

महेश्वरसे वागीश्वरी नामक शक्तिका नियमन करनेवाली महेश्वरकी इच्छाशक्ति प्रादुर्भाव हुआ, जो वर्णों (अक्षरों) के नित्य है। उनकी जो ज्ञानशक्ति है, वह

रूपमे विस्तारको प्राप्त होती है और पातृका कहलाती है। तदनन्तर अनन्तके समावेशसे

माथाने काल, नियति, कला और विद्याकी सृष्टि की । कलासे सह तथा पुरुष हुए । फिर माथासे ही त्रिगुणात्मिका अध्यक्त प्रकृति ष्टर्ष । उस त्रिगुणात्मक अञ्चलसे तीनी गुण

पृथक्-पृथक् प्रकट हुए। उनके नाम है— सत्त्व, रज और तम; इनसे यह सम्पूर्ण जगत् व्याप्त है। गुणोंचे शोध होनेपर उनसे गुणेश नामक तीन मूर्तियाँ प्रकट हुई। साथ ही 'महत' आदि तत्त्वोंका क्रमञः प्राद्रमांव

हुआ। उन्हींसे शिवको आजाके अनुसार असंख्य अण्ड-पिण्ड प्रकट होते हैं, जो अनन्त आदि विद्येश्वर शक्रवर्तियोसे अधिष्ठित हैं। दारीरान्तरके भेदसे दाकिके बहुत-से भेद कहे गये हैं। स्वूल और सूक्ष्मके

भेदसे उनके अनेक रूप जानने वाहिये। रुद्रकी शक्ति रीडी, विष्णुकी वैष्णवी, ब्रह्माको ब्रह्माणी और इन्द्रकी इन्द्राणी कहलाती है। यहाँ बहुत कहनेसे क्या लाभ-जिले विश्व कहा गया है, वह उसी

जंगमरूप जगत शक्तिमय है। यह पराशक्ति

प्रकार जनस्यात्मासे व्याप्त है, जैसे जरीर अतः सम्पूर्ण स्वावर-

और इंड्य-अपनी इन तीन शक्तियोद्वारा

बुद्धिरूप होकर कार्य, करण, कारण और प्रयोजनका ठीक-ठीक निश्चय करती है: तथा शिवकी जो क्रियाशकि है, यह संकल्परूपिणी होकर उनकी इच्छा और निश्चयके अनुसार कार्यरूप सम्पूर्ण जगतुकी

क्षणभरमें कल्पना कर देती है। इस प्रकार तीनों प्रक्तियोसे जगतका उत्सान होता है। प्रसत-वर्षवाली जो दासि है, वह पराशक्तिसे प्रेरित होकर ही सम्पूर्ण जगन्की सृष्टि करती है। इस तरह शक्तियोंके संयोगसे जिब जिल्मान कहलाते हैं। जिल

और अक्तिपानसे प्रकट होनेके कारण यह जगत् ज्ञाक्त और दीव कहा गया है। जैसे माता-पिताके बिना पुत्रका जन्म नहीं होता, उसी प्रकार भव और भवानीके बिना इस चगचर जगतुकी उत्पत्ति नहीं होती। स्वी और पुरुषसे प्रकट हुआ जगत् स्त्री और

पुरुषक्रय ही है; यह स्त्री और पुरुषकी विधृति है, अतः स्त्री और पुरुषसे अधिष्ठित है। इनमें शक्तिमान् पुरुषरूप शिव तो परमाल्या कहे गये हैं और स्वीरूपिणी शिवा उनकी पराशक्ति। शिव सदाशिव कहे गये हैं

और शिवा मनोत्मनी। शिवको महेश्वर जानना चाहिये और शिक्षा माया कहलाती परमातमा ज्ञित्रको कला कही गयी है। इस है। परमेश्वर ज्ञित पुरुष हैं और परमेश्वरी तरह यह पराञ्चित इंश्वरकी इच्छाके अनुसार ज़िवा प्रकृति। महेश्वर ज़िव स्द्र है और महेश्वरी शिवा ही सम्पूर्ण स्विया । अतः सभी

उपा विषय । जो कुछ सुननेमें आता है वह

सब उपाका रूप है और श्रोता साक्षात धगवान् शंकर है। जिसके विषयमें प्रश्न या

विज्ञासा होती है, इस समल वस्तुसमुदायका

राज डोकरवाल्डमा जिला खर्च धारण करती

है तथा पढ़नेवाला जो पुरुष है, वह बाल

चन्द्रशेखर विश्वातमा शिवरूप ही है। प्रवक्तका उमा ही द्रष्ट्रच्य बानुऑका रूप

धारण करती हैं और ब्रह्म पुरुषके रूपमे

श्रांशसण्डमील भगवान विश्वनाथ ही सब कुछ देखते हैं । सम्पूर्ण रसकी राजि महादेखी

है और उस रसका आखादन करनेवाले

यहरूपय महादेव हैं। प्रेमसमूह पार्वती हैं

भगवान् दिव विषयों है और परमेश्वरी

स्त्री-पुरुष उन्होंकी विभूतियाँ हैं।

\* वायवीयमीता \* 

उनकी वल्लभा शिवादेवी रुद्राणी । विश्वेश्वर अत्रि हैं और साक्षात् उमा अनसूया । देव विष्णु है और उनकी प्रिया लक्ष्मी । जब कालहत्ता शिव कश्यप है और महेश्वरी उमा सृष्टिकर्ता शिव ब्रह्मा कहलाते हैं, तब उनकी देवमाता अदिति । कामनाशन शिव वसिष्ठ हैं

प्रियाको ब्रह्माणी कहते हैं। भगवान् दिख और साक्षात् देवी पार्वती अरुक्षती भास्कर हैं और भगवती शिक्षा प्रभा। भगवान् शंकर ही संसारके सारे पुरुष हैं और कामनाद्यान द्वित्व महेन्द्र हैं और गिरिराज-

नन्दिनी उमा शची। महादेवजी अग्नि हैं और उनकी अञ्चाहिनी उमा स्वाहा। भगवान् त्रिलोचन यम है और गिरिराजनन्दिनी उमा यमप्रिया । भगवान् शंकर निर्माति है और

पार्वती नैर्अस्ती । भगवान् रुद्ध वरुण है और पार्वती वारुगी। चन्द्रशेखर शिव वायु है और पार्वती बायुप्रिया । दिव यक्ष है और पार्वती कृद्धि । चन्द्राभेडोखर जिल चन्द्रमा है और रुद्धवरुलमा उमा रोडियो। परमेश्वर ज़िल हंजान है और परमेश्वरी ज़िला उनकी पत्नी । नागराज अनन्तको यलबरूपमें धारण करनेवाले भगवान् शंकर अनल है और उनकी चल्लमा जिला अनना । काल्डाह

कालानकप्रिया है। जिनका दूसरा नाम पुरुष है, ऐसे खायब्युव मनुके रूपमें साशात श्रम्भ ही है और शिवधिया उमा शतरूपा है। साक्षात पहादेव दक्ष है और परमेश्वरी पार्वती प्रसृति। भगवान भव रुवि है और भवानीको ही विद्वान पुरुष आकृति कहते

द्वाव कालाग्रिस्ट हैं और काली

हैं। महादेवजी भूग हैं और पार्वर्ता ख्याति। भगवान सद्र मरीचि हैं और दिखबल्छमा सम्पति । भगवान् गङ्गाधर अङ्गिरा है और साक्षात् उमा स्पृति । चन्द्रमौलि पुलम्ब है और पार्वती प्रीति । त्रिपुरनाइम्क द्वित पुरुह

हैं और पार्वती ही उनकी प्रिया है।

और प्रियतम विषयोजी जिल हैं। देवी पहेंचरी सवा मनस्य बस्तुओंका सारूप धारण करती हैं और विश्वातमा महेश्वर

उनकी प्रिया पार्वती संनति । भगवान् शिव पार्वतीदेवी जब क्षेत्रका खरूप धारण करती

महादेव उन वस्तुओंके पन्ता (मनन करनेवाले हैं) । भववल्लभा पार्वती बोद्धव्य (जानने योग्य) यसाओंका खरूप धारण करती है और शिश-अशिशेखर धगवान पहादेव हो उन वस्तुओंके जाता है।

सामध्येशाली भगवान पिनाकी सम्पूर्ण प्राणियोंके प्राण हैं और सबके प्राणोंकी स्थिति जलरूपियो माता पार्वती है। यज्ञविष्यंसी क्षित्र कत् कहे गये है और त्रिपुरान्तक पशुपतिकी प्राणवल्लभा हैं, तब कालके भी काल भगवान महाकाल क्षेत्रशरूपमें स्थित होते हैं। शुलधारी पहादेवजी दिन है तो शुलपाणि त्रिया पार्वती रात्रि । कल्याणकारी महादेवजी आकारत हैं महेश्वर समुद्र हैं तो गिरिराज-कन्या दिखा उसकी सटभूमि हैं। वृषभव्यत महादेव वृक्ष है, तो विशेषरत्रिया उमा उसपर फैलनेवाली लता है। भगवान विप्रताशक महादेव सम्पूर्ण पुल्लिङ्करापको स्वयं धारण करते हैं और महादेव-मनोरमा देवी दिावा सारा र्त्वारित्यक्तप धारण करती हैं। दिव्यक्लभा ज़िया समस्त अब्द-जालका रूप धारण फरती हैं और बालेनुदोसर शिव सन्पूर्ण अर्थका । जिस-जिस पदार्थकी जो-जो शक्ति कही गयी है, बह-बह शक्ति तो विश्वेशरी देवी शिवा है और वह-वह सारा पदार्थ साक्षात महेश्वर है। जो सबसे परे है, जो पवित्र है, जो पुण्यमय है तथा जो महुलकार है, उस-उस वालुको महाभाग पहालाओने उन्हों दोनों शिव-पार्चतीके नेजरे चिस्तारको प्राप्त हुई बताया है।

जैसे जलते हुए दीपककी दिल्ला समुचे घरको प्रकाशित करती है, उसी प्रकार शिव-पार्वतीका ही यह तेज व्याप्त होकर सम्पूर्ण जगतको प्रकाश दे रहा है। प्रे दोनों ज़िया और ज़िय सर्वरूप है, सबका करपाण करनेवाले हैं: अत: सदा ही इन दोनोंका पूजन, नयन एवं जिल्लन करना चात्रिये।

ओकृष्ण ! आज मेने तुम्हारे समक्ष अपनी बुद्धिके अनुसार परमेश्वर शिवा और जिनके यहार्थ स्वरूपका वर्णन किया है, परंतु इयतापूर्वक नहीं; अर्थात् इस यर्णनसे और शंकरप्रिया पार्वती पृथियी। मगवान् यह नहीं मान लेना चाहिये कि इन दोनोंके वशार्थं रूपका पूर्णतः वर्णन हो गयाः क्योंकि इनके खरूपकी हयता (सीपा) नहीं है। जो सपल महापुरुषोंके भी पनकी सीमासे परे है, परबेश्वर शिव और शिवाके इस यदार्थ एकपका वर्णन कैसे किया जा सकता है। जिन्होंने अपने चित्रको महेशरफे चरणोमें अर्पित कर दिया है तथा जो उनके अनन्य घक हैं, उनके ही मनमें वे आते हैं और उन्होंकी बुद्धिमें आरूढ़ होते हैं। दुसरोकी बुद्धिमें ये आरूद नहीं होते। यहाँ मैंने जिस विभूतिका वर्णन किया है, यह प्राकृत है, इसलिये अपरा मानी गयी है। इससे भिन्न जो अञ्चलन एवं परा विभृति है. वह गाउ है। उनके गुद्ध रहस्यको जाननेवाले पुरुष ही उन्हें जानते हैं। परमेश्वरकी यह अध्यक्त परा विभूति वह है, जहाँसे मन और इन्द्रियोसहित बाणी लीट आती है। परमेश्वरकी वही विश्वति यहाँ परम धाम है. वही वहाँ परमगति है और वही पहाँ पराकारत है।" जो अपने शास और इन्द्रियांपर विजय पा सुके हैं, वे योगीजन ही उसे यानेका प्रथव करते हैं। जिसा और जिवकी यह विभृति संसाररूपी विषधर सर्पके इसनेसे पृत्युके अधीन हुए मानवांके लिये संजीवनी ओषधि है। इसे जाननेवाला

यदे वाची निवर्तने गनाइ चेन्द्रिये छह । अप्रकृता परा चैचा लिप्तिः पारमेश्वरी ॥ संबंध परमें बाग नैकें: परम गाँव:। मैचेह परमा बाह्य निभृति: परमेहिन:॥ (日本中西市市市市水(105-00)

परुष किसीसे भी भवभीत नहीं होता। जो कल्याणमय श्रीकृत्या ! तुम दूसरोंको इस परा और अपरा विभृतिको ठीक-ठीक इसका उपदेख न देना। जो तुम्हारे जैसे योग्य जान लेता है, वह अपरा विश्वतिको लॉधकर पुरुष हो, उन्होंसे कहना; अन्यक्षा मीन ही

पार्वतीकी इस विभूतिका उपदेश नहीं देना कुछ भी दर्लभ नहीं है। चाहिये । यह बेदकी आजा है । अतः अन्यन

परा विभूतिका अनुभव करने लगता है। रहना। जो भीतरसे पवित्र, शिवका भक्त शीकृष्ण । यह तुमसे परमात्मा ज्ञिव और विश्वासी हो, वह बदि इसका कीर्तन और पार्वतीके येथार्थ स्वरूपका गोपनीय करे तो मनोवाव्यित फलका भागी होता है। होनेपर भी वर्णन किया गया है; क्योंकि तुम यदि पहलेके प्रचल प्रतिबशक कर्मोद्वारा भगवान शिवको भक्तिके योग्य हो । जो प्रथम बार फलको प्राप्तिमें वाधा पह जाय, शिष्य न हो, शिक्षके उपासक न हो और तो भी बारेबार साधनका अध्यास करना भक्त भी न हों, ऐसे लोगोंको कभी शिव- बाहिये। ऐसा करनेवाले प्रस्थके लिये प्रहाँ (अध्याय ४)

#### परमेश्वर जिवके यथार्थ खरूपका विवेचन तथा उनकी भरणमें जानेसे जीवके कल्याणका कथन

उपमन्यु कहते हैं- यदुनन्दन ! यह स्वरूपी कहते हैं । इनमें विद्या चेतना है और धरावर जगत् देवाधिदेव महादेवजीका अधिहा अचेतना । यह विद्याविद्यासय विश्व खरूप है। परंतु पशु (जीय) भारी पाशसे जगदगुरु भगवान शिवका रूप ही है, इसमें जानते। महर्षिगण उन परमेश्वर शिक्के भ्रान्ति, बिद्या तथा पराविद्या या परम निर्विकल्प परम भावको न जाननेके कारण तत्व-चे जिबके तीन उत्कार रूप माने गये उन एकका ही अनेक रूपोपे वर्णन करते हैं। पटाचेकि विषयमें जो अनेक प्रकारकी है—कोई उस परमतस्वको अपर ब्राह्मश्रप असत्य धारणाएँ हैं, उन्हें भ्रान्ति कहते हैं। कहते हैं. कोई परव्रहारूप बताते हैं और यथार्थ धारणा या आनका नाम विद्या है तथा कोई आदि-अन्तसे रहित उन्हार महादेव- जो विकापरहित परम ज्ञान है, उसे परम खरूप कहते हैं। पञ्च महाभूत, इन्द्रिय, तत्त्व कहते हैं। परम तत्त्व ही सत् है, इससे अन्तःकरण तथा प्राकृत विषयसूप जह विपरीत असन् कहा गया है। सत् और तत्त्वको अपर ब्रह्म कहा गया है। इससे भिन्न असत् दोनोंका पति होनेके कारण शिव समृष्टि चैतन्यका नाम परब्रह्म है। बृहत् और सदसत्यति कहलाते हैं। अन्य महर्षियोने ख्यापक होनेके कारण उसे ब्रह्म कहते हैं। क्षर, अक्षर और उन दोनोंसे परे परम तत्त्वका प्रभो ! बेदो एवं ब्रह्माजीके अधिपति परब्रह्म प्रतिपादन किया है । सम्पूर्ण भूत क्षर हैं और परमात्या शिषके वे पर और अपर दो रूप जीकात्या अक्षर कहलाता है। वे दोनों हैं। कह स्रोग महेश्वर शिवको विद्याविद्या- परमेश्वरके सप हैं: क्योंकि उन्होंके अधीन

बैधे होनेके कारण जगतको इस रूपमें नहीं संदेह नहीं है; क्योंकि विश्व उनके वहामें हैं।

स्रोग महेश्वरको विराद और हिरण्यगर्भकार होती है। इन नाना प्रतीतियोंके कारण

हैं। झान्तस्वरूप ज़िब उर दोनोंसे परे हैं, बताते हैं। जो सम्पूर्ण लोकोंकी सृष्टिके हेतू इसलिये क्षराक्षरपर कहे गये हैं। कुछ यहाँगें हैं, उनका नाम हिरण्यगर्भ है और परम कारणरूप शिवको सम्बद्ध-व्यक्तिकम् विश्वसम्बद्धे बिराद कहते हैं। जानी पुरुष तथा समष्टि और व्यष्टिका कारण कहते हैं। भगवान् शिवको अन्तर्वामी और परम पुरुष अञ्चलको समष्टि कहते हैं और व्यक्तको कहते हैं। इसरे लोग उन्हें प्राज, तैजस और व्यष्टि। वे दोनों परमेश्वर दिवके रूप हैं, विश्वरूप बताते हैं। कोई उन्हें तुरीयरूप क्योंकि उन्होंकी इच्छासे प्रवृत्त होते हैं। उन पानते है और कोई सोप्यरूप । कितने ही रोनोंके कारणरूपसे रिवत भगवान् शिव विद्वानोंका कथन है कि वे ही माता, मान, परम कारण है। अतः कारणार्थकेता हानी येथ और मितिरूप है। अन्य रक्षेग कर्ता, पुरुष उन्हें समष्टि-व्यष्टिका कारण चताते हैं। क्रिया, कार्य, करण और कारणरूप कहते कुछ लोग परपेश्वरको जाति-व्यक्तिस्वरूप है। दूसरे ज्ञानी उन्हें जावत, स्वप्न और वैयक्तिक भागनाका प्रकाशन होता है, मानते हैं, कोई अखतन्त । कोई उन्हें धोर उसका नाम व्यक्ति है। जाति और व्यक्ति दोनों ही भगवान शिवकी आजासे

व्यक्तिस्वरूप कहा गया है। कोई-कोई शिवको प्रधान, पुरुष, व्यक्त और कालरूप कहते हैं । प्रकृतिका ही नाम प्रधान है। जीवात्याको ही शेत्रज्ञ कहते

परिपालित है, अतः उन महादेवजीको जाति-

कालरूप कहा गया है। कारण, नेता, उन्हें पर बताता है तो कोई अपर । इस तरह अधिपति और धाना बनाया गया है। कुछ उनके विषयमें नाना प्रकारकी कल्पनाएँ

कहते हैं। जिसका दारीरमें भी अनुवर्तन हो, सुपुप्तिरूप बताते हैं। कोई भगवान दिवको बह जाति कही गयी है। इसीरकी जातिके तुरीपरूप कहते हैं तो कोई तुरीयातीत । कोई आक्षित रहनेवाली जो व्यायुनि है, जिसके निर्मुण बताते हैं, कोई संगुण । कोई संसारी द्वारा जातिभावनाका आन्छादन और कहते हैं. कोई असंसारी। कोई स्वतन्त्र

समझते हैं, कोई सीम्य । कोई रागवान कहते

हैं, कोई बीतराप: कोई निष्क्रय खताते हैं,

कोई सक्तिय । किन्हींके कथनानुसार ये

निरिन्द्रिय है तो किन्हींके बतमें सेन्द्रिय है। एक उन्हें धूब कड़ता है तो दूसरा अप्रव: कोई उन्हें साकार बताते हैं तो कोई निराकार। किन्हींके मतमे वे अदृश्य है तो है। तेईस तत्त्वोको मनीपी पुरुषीने व्यक्त किन्हींके मतमे दृश्य: कोई उन्हें वर्णनीय कहा है और जो कार्य-प्रयञ्जेक परिणामका मानते हैं तो कोई अनिर्यंत्रनीय। किन्हींके एकमात्र कारण है, उसका नाम काल है। मतमे वे शब्दावरूप हैं तो किन्हींके मतमें भगवान् शिव इन सबके ईंखर, पालक, शब्दातीत; कोई उन्हें चिनानका विषय मानते धारणकर्ता, प्रवर्तक, निवर्तक तथा है तो कोई अविनय समझते हैं। दूसरे आविर्भाव और तिरोभावके एकमात्र हेत् लोगोंका कहना है कि ये ज्ञानस्वरूप हैं, कोई हैं। ये खर्थप्रकाश एवं अजन्मा है। इसीलिये उन्हें विज्ञानकी संज्ञा देते हैं। किन्हींके मतमें वन महेश्वरको प्रधान, पुरुष, व्यक्त और ये ज्ञेय हैं और फिन्हींके मतमें अज्ञेय । कोई

मुनिजन उन परमेश्वरके यथार्थ स्वरूपका पहिचेकी नेपिके समान घुमता रहता है। जब निश्रय नहीं कर पाते। जो सर्वभावसे उन यह द्रष्टा जीवात्मा सबके शासक, ब्रह्माके परमेश्वरकी शरणमें आ गये हैं. वे ही उन भी आदिकारण, सम्पूर्ण जगतके रचयिता,

परम कारण शिवको बिना यहके ही जान सवर्णोपम, दिव्य प्रकाशस्वरूप परम

पाते हैं। जबतक पशु (जीव), जिनका पुरुषका साक्षात्कार कर लेता है, तब पुण्य

पुराणपुरुष तथा तीनों लोकोंके झासक हुआ वह ज्ञानी महात्या सर्वोत्तम समताको शिवको नहीं देखता, तबतक वह पाझोंसे प्राप्त कर लेता है।

बद्ध हो इस दुःसमय संसार-चक्रमें गाड़ीके

दूसरा कोई ईश्वर नहीं है उन सर्वेश्वर, सर्वज्ञ, और पाप दोनोको भलीभाँति हटाकर निर्मल (अध्याय ५)

शिवके शुद्ध, बुद्ध, मुक्त, सर्वमय, सर्वव्यापक एवं सर्वातीत स्वरूपका तथा उनकी प्रणवरूपताका प्रतिपादन उपपन्यु कहते हैं — बहुनन्दन ! शिवको किये कोई वस्तु न तो वान्छित है और न

न तो आणव मरुका ही बन्धन प्राप्त है, म अवाध्यित ही। उनके रूखे न विधि है न न कला, न विद्या, न निवति, न राग और न परमात्वा है। वे द्विव अपनी शक्तियोद्वारा द्वेपरूप ही बन्धन प्राप्त है। उनमें न तो कर्म इस सम्पूर्ण जगत्में ज्याप्त होकर अपने हैं,न उन कपोंका परिपाक है. न उनके स्वभावसे च्युत न होते हुए सदा ही स्थित रहते फलस्वरूप सुरत और दुःख है, न उनका है: इसलिये उन्हें स्थाणु कहते हैं। यह सम्पूर्ण वासनाओंसे सम्बन्ध है, न कमीके चराचर जगत ज़िक्से अधिष्ठित है; अत: संस्कारोंसे । भूत, भविष्य और वर्तमान भगवान शिव सर्वरूप माने गये हैं । जो ऐसा

भोगों तथा उनके संस्कारोंसे भी उनका जानता है, वह कभी मोहमें नहीं पड़ता। सम्पर्क नहीं है। न उनका कोई कारण है, न कर्ता । न आदि है, न अन्त और न मध्य है: सत्त्वरूप, परग महान् पुरुष, हिरण्यबाह् न कर्म और करण है; न अकर्तव्य है और न भगवान, हिरण्यपति, ईश्वर, अम्बिकापति, कर्तव्य ही है। उनका न कोई बन्धु है और न इंशान, पिनाकपाणि तथा युपभवाहन हैं। अक्रन्थु: न नियन्ता है, न प्रेरक: न पति है, न एकमात्र स्ट्र ही परव्रहा परमात्पा है। गुरु है और न त्राता ही है। उनसे अधिककी वे ही कृष्ण-पिट्सर वर्णवाले पुरुष हैं। वे चर्चा कौन करे, उनके समान भी कोई नहीं हृदयके भीतर कमलके मध्यभागमें केशके है। उनका न जन्म होना है न मरण। उनके अग्रभागकी भाँति सक्ष्मरूपसे जिन्तन करने

कर्मका और न मायाका ही। प्राकृत, बौद्ध, निषेध। न वन्धन है न मुक्ति। ओ-जो अहंकार, मन, जिल, इन्द्रिय, रान्यात्रा और अकल्याणकारी दोष हैं वे उनमें कभी नहीं पञ्चभ्रतसम्बन्धी भी कोई बन्धन उन्हें नहीं छू । उन्हें । परंतु सम्पूर्ण कल्याणकारी गुण उनमें सका है। अधित तेजस्वी प्राप्यको न कारु, सदा ही रहते हैं; क्योंकि शिव साक्षात्

रद्ध सर्वरूप है। उन्हें नमस्कार है। वे

550 संदित्य दिखपराण ॥ 

योग्य हैं। उनके केश सुनहरे रंगके हैं। नेत्र कमलके समान सन्दर है। अङ्कान्ति अरुण

और ताम्रवर्णकी है। वे सवर्णमय नीलकण्ड देव सदा विचरते रहते हैं। उन्हें सौम्य, घोर,

पिश्र, अक्षर, अमृत और अव्यय कहा गया

है। वे एरुपविशेष परमेश्वर भगवान शिव कालके भी काल है। चेतन और अचेतनसे

परे हैं। इस अपस्रसे भी परात्पर है। जिनमें ऐसे ज्ञान और ऐक्कर्य देखे गये हैं, जिनसे बढ़कर ज्ञान और ऐश्वर्ष अन्यत्र नहीं है।

मनीपी पुरुषोंने भगवान् ज्ञिवको लोकमें सबसे अधिक ऐश्वर्यंताली पट्टपर प्रतिप्रित बताया है। प्रत्येक करुपमें उत्पन्न होकर एक सीमित कालतक रहनेवाले ब्रह्माओंको

आदिकालमें विस्तारपूर्वक शासका उपदेश देनेवाले भगवान् ज्ञिब ही है। एक सीमित कालतक रहनेवाले गुरुओके भी वे गुरु है।

वे सर्वेश्वर सदा सभीके गुरु है। कालकी सीमा उन्हें छ नहीं सकती। वनकी शुद्ध स्वाभाविक शक्ति सबसे बढ़कर है। उन्हें अनुपम ज्ञान और नित्य अक्षय दारीर प्राप्त है। उनके ऐधर्यकी कहीं तुलना नहीं है।

उनका सुख अक्षय और बल अनन्त है। उनमें असीम तेज, प्रभाव, पराक्रम, क्षमा और करुणा भरी है। ये नित्य परिपूर्ण है। उन्हें सृष्टि आदिसे अपने लिये कोई प्रयोजन

नहीं है। दूसरोपर परम अनुग्रह ही उनके समस्त कर्मीका फल है। प्रणव उन परमान्या शिवका वाचक है। शिव, स्द्र आदि नामोमे

प्रणववाच्य शम्भके विन्तन और जपसे जो सिद्धि प्राप्त होती है, वही परा सिद्धि है, इसमें संशय नहीं है। इसीलिये शाखोंके पारंगत मनखी

प्रणव ही सबसे उत्कृष्ट माना गया है।

विद्वान् बाब्य और घाचककी एकता स्वीकार करते हुए महादेवजीको प्रणवस्त्य कहते हैं। नाण्डक्य-उपनिषद्भे प्रणवकी चार मात्राएँ

वतायी गयी है-अकार, उकार, मकार और नाद। अकारको प्रश्वेद कहते हैं। उकार यज्ञेंदरूप कहा गया है। मकार सायवेद है और नाद अधर्ववेदकी झृति है।

अकार महाबीज है, वह रजोगुण तथा सृष्टि-कर्ता ब्रह्मा है। इकार प्रकृतिरूपा योनि है, वह सत्वगुण तथा पालनकर्ता औद्वरि है। मकार जीवातमा एवं बीज है, वह तमीगुण तथा संद्यास्कर्ता स्ट्र है। ताद परम परम परमेश्वर है, वह निर्मुण एवं निष्क्रिय शिव है। इस प्रकार प्रणाव अपनी तीन मात्राओं के हारा ही नीन रापोंमें इस जगतका प्रतिपादन करके अपनी अर्द्धमात्रा (नाद) के द्वारा जिवस्वरूपका बोध कराता है। जिनसे क्षेप्र दसरा कुछ भी नहीं हैं, जिनसे बढ़कर कोई न तो अधिक सुक्ष्म है और न महान ही है

परम पुरुष परमेश्वर शिवसे यह सम्पूर्ण जगत् परिपूर्ण है।

तबा जो अकेले ही यक्षकी पाँति निश्चल

भावसे प्रकाशमय आकाशमें स्थित हैं, उन

(शि॰ पु॰ वा॰ से॰ व॰ वा॰ ६। वर, यह मन्त्र अक्षरशः (३।९) क्षेताक्षतरोपनिषद्में हैं।)

<sup>(</sup>अध्याय ६)

यस्मात्परं नापरभांत किंचिद् यस्मात्राजीयो न ज्यायोऽस्ति किंचित्। वृक्ष इय सत्थो दिनि तिष्ठत्येकसोनंदं पूर्ण पृथ्येण सर्वप्।

## परमेश्वरकी शक्तिका ऋषियोंद्वारा साक्षात्कार, शिवके प्रसादसे प्राणियोंकी मुक्ति, शिवकी सेवा-भक्ति तथा पाँच प्रकारके शिव-धर्मका वर्णन

उपमन्यु कहते हैं---परमेश्वर जिवकी समसा चरावर ब्रह्माण्डको अनायास ही स्वाभाविक शक्ति विद्या है, जो सबसे मोहमें डाल देती और लीलापूर्वक उसे विलक्षण है। वह एक होकर भी अनेक भोड़के बन्धनसे मुक्त भी कर देती हैं। इस रूपसे भासित होती है। जैसे सूर्यकी प्रभा अकिके सत्ताईस प्रकार है, सत्ताईस एक होकर भी अनेक रूपमें प्रकाशिन होती. प्रकारवाली इस शक्तिके साथ सर्वेश्वर शिव है। उस विद्याद्यक्तिसे इच्छा, जान, क्रिया सम्पूर्ण विश्वको व्याप्न करके स्थित है। और माथा आदि अनेक प्रक्रियाँ उत्पन्न हुई इन्होंके चरणोमें मुक्ति विराजती है। हैं, ठीक उसी तरह जैसे अग्निसे बहुत-सी पूर्वकारूको बात है, संसारबन्धनसे छूटनेकी चिनगारियाँ प्रकट होती हैं । उसीसे सदाजित इच्हावाले कुछ ब्रह्मवादी पुनियोंके मनमें यह और ईश्वर आदि तथा विद्या और विद्येश्वर संजय हुआ। वे परस्पर मिलकर यथार्थ-आदि पुरुष भी प्रकट हुए हैं। परात्पर प्रकृति कपसे विचार करने लगे-इस जगत्का भी उसीसे उत्पन्न हुई है। महत्त्वसे लेकर कारण क्या है ? हम किससे उत्पन्न हुए हैं विदोषपर्यना सारे विकार तथा अन (ब्रह्मा) और किससे जीवन बारण करते हैं ? हमारी आदि मूर्तियों भी उसीसे प्रकट हुई हैं। इनके अतिष्ठा कहाँ है ? हमारा अधिष्ठाता कौन सिवा जो अन्य वस्तुएँ हैं, वे सब भी उसी 💈 हम किसके सहयोगसे सदा सुखर्मे और शक्तिके कार्य हैं, इसमें संशय नहीं है। वह दु:लमें रहते हैं ? किसने इस विश्वकी इक्ति सर्वव्यापिनी, सुक्ष्मा तथा ज्ञानानन्द- अलद्वनीय व्यस्ता की है ? यदि कहें काल, रूपिणी है। उसीसे शीतांशुभूषण भगवान् खभाव, नियति (निश्चित फल देनेवाला शिव शक्तिमान् कहलाते हैं। शक्तिमान् कर्म) और यदुक्ता (आकस्मिक घटना) ञ्चित तेल हैं और शक्तिकृषिणी—शिवा इसमें कारण हो तो यह कथन युक्तिसंगत विद्या है। वे इाक्तिरूपा शिवा हो प्रज्ञा, श्रृति, नहीं जान पड़ता। पौचीं महाभूत तथा स्पृति, धृति, स्थिति, निष्ठा, ज्ञानशक्ति, जीवात्मा भी कारण नहीं है। इन सबका इन्छाशक्ति. कर्मशक्ति. आजार्जाक, संयोग तथा अन्य कोई भी कारण नहीं है; परब्रह्म, परा और अपरा नामकी दो विद्याएँ, क्योंकि ये काल आदि अवेतन हैं। शुद्ध विद्या और शुद्ध करूरा है, क्योंकि सब जीवात्माके चेतन होनेपर भी वह सुख-कुछ शक्तिका ही कार्य है। माया, प्रकृति, दु:लसे अभिभृत तथा असमर्थ होनेसे इस जीव, विकार, विकृति, असन् और सन् जगन्का कारण नहीं हो सकता । अतः कीन

उस शक्तिसे ही व्याप्त है।

आदि जो कुछ भी उपलब्ध होता है, वह सब कारण है, इसका विचार करना चाहिये। इस प्रकार आपसमें विचार करनेपर जब वे वे शक्तिरूपिणी शिवा देवी मायाद्वारा युक्तियोद्वारा किसी निर्णयतक न पहुँच

मंद्रिया शिक्षपाणः » 

सके, तब उन्होंने ध्यानयोगमें स्थित होकर अयोग्य मन्तोंके भी विविध मलोंको दूर परमेश्वरकी 'लरूपभूता अश्विन्य प्राक्तिका करके उनपर कृपा करते हैं. इसमें सन्देह नहीं

380

साक्षालकार किया, जो अपने ही गुणोसे— है। घगवान्की कृपासे ही प्रांक होती है सत्त्व, रज और तमसे ढकी है तथा उन तीनों और मांकसे ही उनकी कृपा होती है।

गुणोंसे परे हैं। परमेश्वरकी वह साक्षात् शक्ति अवस्थाभेदका विद्यार करके विद्वान् पुरुष

उसके द्वारा बन्धन काट दिये जानेपर जीव अपनी दिव्य दृष्टिसे उन सर्वेकारणकारण

शक्तिमान महादेवजीका दर्शन करने लगते है, जो कालंधे लेकर जीवात्मातक पूर्वीक

समस्त कारणीयर तथा सन्पूर्ण विश्वपर अपनी इस शक्तिके द्वारा ही शासन करते हैं। द्ये परमात्मा अप्रमेव है। तदनन्तर परमेश्वरक

प्रसाद-योग, पाम-योग तथा सद्द भक्तियोगके द्वारा उन मुनियाने दिख्य गति प्राप्त कर ली।

श्रीकृष्ण ! जो अपने हदयमें शक्ति-सहित भगवान जिलका दर्शन करते हैं, उन्हींको सनावन सानि प्राप्त होती है. दूसरोको नहीं, यह धृतिका कथन है। प्रक्तिमानुका प्रक्रिसे कभी वियोग नहीं

होता । अतः इर्तक और शक्तियान् दोनोके तादात्य्यमे परमानन्दकी प्राप्ति होती है। प्रक्तिकी प्राप्तिमें निश्चय ही ज्ञान और कर्मका कोई क्रम विश्वक्षित नहीं है, जब जिब और शक्तिकी कृपा हो जाती है, तब यह एकि

हाथमें आ जानी है। देवता, दानव, पशु, पक्षी तथा कांग्रे-मकोडे भी उनकी कुपासे मक हो जाते हैं। गर्भका बचा, जन्मता हुआ

बालक, किशु, तरुण, वृद, मुमूर्थ, खर्गवासी, नारकी, पतित, धर्मात्मा, पण्डित अथवा मुखं साम्ब्रियकी कुण होनेपर

तलकाल मुक्त हो जाते हैं, इसमें संशय नहीं

है। परमेश्वर अपनी खाभाविक करुणासे

समल पान्नोंका विच्छेद करनेवाली है। इस विषयमें योहिन नहीं होता है। कृपाप्रसादपूर्वक जो यह भक्ति होती है, बह मोग और मोक्ष दोनोंकी प्राप्ति करानेवाली

> है। उसे भनुष्य एक जन्ममें नहीं प्राप्त कर सकता। अनेक जन्मोतक श्रांत-स्मार्त कमीका अनुहान करके सिद्ध हुए विरक्त एवं ज्ञानसम्बद्ध पुरुषीयर महेबार प्रसन्न होते और कृपा करते हैं। देवेश्वर ज़ितक प्रसन्न होनेपर उस पश्च (जीव)में बुद्धिपूर्वक

धोडी-सी धाकिका डटच होता है। तब वह यह अनुभव करने लगता है कि भगवान् दिक्त धेरे लामी है। फिर तपस्थापूर्वक वह नाना प्रकारके शैवधवींक पालनमें संलग होता है। उन धर्मोंक पालनमें बार्गवार लगे वहनेसे उसके इटवर्षे पराधक्तिका प्रादुर्घाव

प्रवाद उपलब्ध होता है। प्रसादमे सम्पूर्ण पापोसे कुरकाग मिलता है और छुरकारा पिल जानेपर परमावन्दकी आप्ति होती है, क्रिम पन्थका भगवान शिवमें थोहा-सा भी भक्तिभाव है, वह तीन जन्मोंके बाद अवश्य मुक्त हो जाता है। उसे इस संसारमें योनियन्तकी पीड़ा नहीं सहनी पहती। साङ्गा

(अञ्चसदित) और अनङ्गा (अङ्गरहित) जो सेवा है, उसीको चिक्त कहते हैं। उसके फिर तीन भेद होते हैं—पानसिक, वाखिक और शारीरिक। शिवके रूप आदिका जो विन्तर है. उसे मानसिक सेवा कहते हैं। जप आदि

वाचिक सेवा है और पूजन आदि कर्म

होता है। उस पराभक्तिसे परमेश्वरका परम

जारीरिक सेवा है। इन विविध साधनीसे तथा शिवसम्बन्धी आगमोमें जिस जानका सम्पन्न होनेवाली जो यह सेवा है, इसे वर्णन है, उसीको यहाँ 'ज्ञान' शब्दसे कहा 'शिवधर्म' भी कहते हैं। परमात्मा शिवने गया है। श्रीकण्ठ शिवने शिवाके प्रति जिस पाँच प्रकारका शिव-धर्म कताया है—नप्, ज्ञानका उपदेश किया है, वही शिवागम है। कर्म, जप, ध्यान और ज्ञान । लिङ्गपूजन दिखके आक्षित जो भक्तजन हैं, उनपर कृपा आदिको 'कर्म' करते हैं। चान्त्रायण आदि करके कल्याणके एकमात्र साधक इस ज्ञान-ब्रतका नाम 'तप' है। बालिक, उपांदा और का उपदेश किया गया है। अत: कल्याण-मानस—तीन प्रकारका जो शिव-मन्तका कामी बुद्धिमान पुरुषको चाहिये कि वह अभ्यास (आवृत्ति) है, उसीको 'त्रप' कहते परम कारण शिवमें भक्तिको बहाये तथा हैं। शिवका चिन्तन ही 'व्यान' कहलाता है। विचयासकिका त्याग करे। (अध्याय ७)

## शिव-ज्ञान, शिवकी उपासनासे देवताओंको उनका दर्शन, सुर्यदेवमें शियकी पूजा करके अर्घ्यदानकी विधि तथा व्यासावतारोंका वर्णन श्रीकृष्ण जोले—भगवन् । अब मैं उस अकट हुए। इस समय ज्ञानस्वरूप भगवान्

जिय-ज्ञानको सुनता बाहता है, जो बेटोका विश्वनाधने देवताओं सबसे प्रथम देवता भारतस्य है तथा जिसे भगवान शिवने अपने वेदपति ब्रह्माजीको उत्पन्न किया । जाग्राने शरणागत भक्तोंकी मुलिके किये कहा है। उत्पन्न होकर अपने पिता महादेवको देखा विस्तारपर्वक बताइवे ।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

वेदोक्त जानको संक्षित्र करके कहा है, यही शैय-ज्ञान है। यह निन्दा-स्तुति आदिसे रहित तथा अवणागत्रसे ही अपने प्रति विश्वास क्योंकि उसका विस्तारपूर्वक वर्णन कोई कर लीला प्रकट करनेके लिये उन सबका जान ही नहीं सकता है। पूर्वकारूपे पहेश्वर शिव हरकर प्रसन्नपुखसे उन देवताओंक आगे मृष्टिकी इंछा करके सन्कार्य-कारणोसे

नियक हो स्वयं ही अध्यक्तये व्यक्त रूपमें

प्रभु जियकी पूजा कैसे की जाती है ? पूजा जावा ब्रह्माजीके जनक महादेवजीने भी उत्पन्न आदिमें किसका अधिकार है तथा ज्ञानयोग हुए ब्रह्माकी और खेहपूर्ण दृष्टिसे देखा और आदि फैसे सिद्ध होते हैं ? उत्तम व्रतका उन्हें सृष्टि रचनेकी आजा दी। हाईसकी पालन करनेवाले भूनीक्षर ! ये सब बाते कृपादृष्टिसे देखे जानेपर सृष्टिके सामध्यीसे यक हो इन ब्रह्मदेवने समस्त संसारकी रचना उपगन्त्रने कता-भगवान् शिवने जिस की और पृथक् पृथक् वर्णी तथा आक्षमीकी व्यवस्था की। उन्होंने यहके लिये सोधकी सृष्टि की। सोमसे चुलोकका प्रादुशाँव हुआ। फिर पुर्ध्वी, आँग्र, सूर्य, यज्ञमय विष्णु उत्पन्न करनेवाला है। यह दिख्य ज्ञान गुरुकी और सचीपनि इन्द्र प्रकट हुए। से सब नधा कुपासे प्राप्त होता है और अनायास ही पोक्ष अन्य देवता हदाध्याय पडकर रुद्धदेवकी स्तृति देनेवाला है। मैं उसे संक्षेपमें ही बतार्जवा; करने लगे। तब भगवान पहेशर अपनी

तब देवताओंने पोहित होकर उनसे

रवड़े हो गये।

पूछा—'आप कीन है ?' भगवान् स्ट लगे। तद पुषभावन महादेवजी भी उन श्रीले—'श्रेष्ठ देवताओ ! सबसे पहले में ही देवताओंकी ओर कृपापूर्वक देखकर यह मुक्त हो जाता है।" ऐसा कड़कर उनसे पूछा। भगवान् स्ट वर्डी अन्तर्धान हो गये। जब वेयताओंने उन पहेश्वरको नहीं देखा, तब वे सामचेदके मन्त्रोद्वारा उनकी स्तृति करवे लगे । अथवंद्गीवंधे वर्णित पाद्मपत-वतको प्रहण करके उन अधरगणाने अपने सम्पूर्ण अञ्चोपे भाग लगा लिया । यह देल उनपर कृपा करनेके लिये पशुपति प्रहादेव अपने गर्गो और उमाके साथ उनके निकट आये। प्राणादामके द्वारा द्वारको जीतकर

निद्रारहित एवं निष्याप हुए योगीजन अपने

हृदयमें जिनका एईन करते हैं, उनी

महादेवको उन देवेचरोने वहाँ देखा। जिन्हे

इंश्रसकी इच्छाका अनुसरण करनेयाली

 सोऽवर्गीद् भगवान् रुद्रो हाहमेकः प्राठनः । अत्रसं प्रधानेत्राहं क्योंकि च सर्येक्षणः ॥ प्रतिरक्षापि च मतोऽन्ये च्यतिरासो न उत्तव ।

अरमेच जगत्मर्थ उर्जनामि ध्योजना । मनोधीयकः समी गरित मो मे नेद् श मध्यते ॥

था। इस समय भी सर्वत्र में ही है और अत्यन्त प्रसन्न हो स्वभावतः मधुर वाणीमें भविष्यमें भी मैं ही रहेगा। मेरे सिवा दूसरा बोले — मैं तुमलोगीपर बहुत संतुष्ट है। कोई नहीं है। मैं भी अपने तेजसे सम्यूर्ण उन प्रार्थनीय एवं पूज्यतम धगवान् जगत्को तुप्त करता है। मुझसे अधिक और वृषमध्यक्को अत्यन प्रसन्नचित्त जान मेरे समान कोई नहीं है। जो मुझे जानता है. देक्ताओंने प्रणाम करके आदरपूर्वक

देवता बोले— भगवन् ! इस भूतलपर किस पार्गसे आपकी पूजा होनी चाहिये और उस पुजामे किसका अधिकार है ? यह टीक-ठीक बतानेकी कृपा करें। तब देवेधर शिवने देवीकी ओर

पुसकराते हुए देखा और अपने परम धोर सुर्वमय भारतको दिलाचा। उनका बह लक्ष्य समुर्ण पेश्वर्य-गुणोसे सम्बन्न, सर्वतेजीयय, सर्वात्याष्ट्र तथा शक्तियो, पुर्तियों, अड्डो, प्रहों और देवताओंसे पिरा हुआ था। उसके आठ भूजाएँ और बार मुख थे। उसका आधा चाग नारीके रूपमें था। उस अन्द्रत आकृतिबाले आधुर्यजनक पराञ्चिक करते हैं, उन वामलोचना स्वरूपको देशते ही सब देवता यह जान गये भवानीको भी उन्होंने वामदेव महेचरके कि सुर्यहेव, वार्वतीदेवी, बन्द्रमा, आकाश, वाषभागमें विराजधान देखा । जो संसारको वायु, तेज, जल, पृथ्वी तथा शेष पदार्थ भी त्यागकर शियके परमपदको प्राप्त हो चुके हैं। शिवके ही स्वरूप हैं। सम्पूर्ण चराचर जगत तथा जो नित्य सिद्ध हैं, उन गणेश्वरोंका भी दिवयपय ही है। परस्पर ऐसा कहकर उन्होंने देवताओंने दर्शन किया। तत्पञ्चात् देवता भगवान् सूर्यको अर्घ्य दिया और नमस्कार पहेश्वरसम्बन्धी वैदिक और पौराणिक दिव्य किया। अर्घ्य देते समय वे इस प्रकार स्तोजोद्वारा देवीसहित महेश्वरकी सुति करने चोले—'जिनका वर्ण सिन्दूरके समान है

<sup>(</sup>国ーマ ヨーガーコーローと)

करके देवता जैसे आये थे, वैसे चले गये।

तदननार दीर्घकालके पश्चात् जब वह शास्त्र

लुप्त हो गया. तब धगवान् शंकरके अङ्कर्षे

बैठी हुई महेश्वरी शिवाने पतिदेवसे उसके

विषयमें पूछा। तब देवीसे प्रेरित हो

निकालकर सम्पूर्ण आगयोंमें श्रेष्ट शास्त्रका

उपदेश किया, फिर उन परमेश्वरकी आज्ञासे

मैने, गुरुदेव अगस्यने और महर्षि दधीसिने

भी लोकमें उस शासका प्रचार किया।

शुख्याणि महादेव स्वयं भी युग-युगमे

सत्य, चार्गव, अद्वित, सविता, मृत्यू, इन्द्र,

मुनिवर जीसह, सारस्वत, विधामा, मुनिक्षेष्ठ

त्रिवृत् ज्ञाततेजा. साक्षात् धर्मसम्बद

नारायण, स्वरक्ष, बुद्धिमान् आरुणि,

कृतञ्जय, भरद्वाज, क्षेष्ठ विद्वान् गीतम,

वासःश्रवा पुनि, पवित्र सुक्ष्मायणि,

गुणविन्द सुनि, कुष्ण, शक्ति, शाकेय

(पाराजर), उत्तर, जानूकपर्य और साक्षात्

नारावणस्वरूप कृष्णद्वेपायन सूनि—ये सब

व्यासावतार है। अब क्रमशः करूप-

योगेश्वरोका वर्णन सुनो । स्टिक्युराणमें

द्रापरके अन्तमें होनेवाले उत्तम व्रतधारी

चन्द्रभूषण महादेवने वेदांका

और मण्डल सुन्दर है, जो सुवर्णके समान है। यह जानकर देवेश्वर शियको प्रणाम कान्तिपान् आधृषणोसे विष्णुषित हैं, जिनके

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

नेत्र कमलके समान है, जिनके हावमें भी कमल हैं, जो ब्रह्मा, इन्द्र और नारायणके भी

कारण है, उन भगवानुको नमस्कार है।'\* यों कह उत्तम खोंसे पूर्ण सुवर्ण, कुडूम,

कुश और पुष्पसे युक्त जल सोनेक पात्रमें लेकर उन देवेश्वरको अर्घ्य दे और कहे—

'मगवन् ! आप प्रसन्न हों । आप सकके

आदिकारण है। आप ही रुद, विष्णु, ब्रह्मा और सुर्यरूप है। गुणोसहित आप ज्ञान्त

शिवको नमस्कार है।' 🕆 जो एकाप्रचित्त हो सूर्यमण्डलमें भूतलपर अवतार ले अपने आश्रित जनोंकी पूजन करके प्रात:काल, मुक्तिके लिये शानका प्रसार करते हैं। ऋभू,

मध्याह्नकाल और सार्वकालमें उनके लिये उत्तम अर्घ्य देता है, प्रणाम करता है और इन श्रवणसुखद इलोकोंको पहना है, उसके लिये कुछ भी दुर्लभ नहीं है। यदि वह भक हे तो अवस्य ही मुक्त हो जाता है। इसलिये

प्रतिदिन शिवसपी सूर्यका पूजन करना

चाहिये। धर्म, अर्थ, काम और मोक्षके लिये पन, वाणी तथा क्रियाद्वारा उनकी आराधना करनी चाहिये। तत्पक्षात् मण्डलमे विराजमान पहेश्वर

देवताओंकी ओर देखकर और उन्हें सम्पूर्ण शास्त्रोमें श्रेष्ठ शिवशास्त्र देकर वहीं अनार्धान हो गये। उस शाखमें शिवपूजाका अधिकार

व्यासावतार तथा योगाचार्यावतारोका वर्णन ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैद्रयोको दिया गया है। भगवान् जिबके शिष्योमें भी जो प्रसिद्ध सक्द्रजाय ब्रह्मेन्द्रनारायणस्थरणाय ॥

सिन्दूरवर्णाय सुमण्डलाय सुवर्णवर्णाशस्थाय नुष्यम् । पदाभनेवायः (कि पु का रांच्डा का ८ (३२)

<sup>🕆</sup> प्रदत्तमादाय सहेमपात्रे प्रशस्तमध्ये भगवन् प्रतीद । विच्यवे तुभ्यं ब्रह्मणे सूर्वभूतिये॥ सानाय सगणायदिहेळवे । रहाय (कि पु॰ वाः सं॰ ट॰ सं॰ ८ । ३३-३४) सं० शि० पु० ( मोटा टाइप ) २४--

< संक्षित जिल्लुगण s 

390

हैं, उनका वर्णन है। उन अवतारोमें उपदेशके अनुसार भगवान् शिवकी आज़ा भगवान्के मुख्यरूपसे चार महातेजस्या पालन करने आदिके द्वारा भक्तिसे अत्यन्त शिष्य-प्रशिष्य हो जाते हैं। खेकमें उनके

त्राप्य होते हैं। फिर उनके सैकड़ों, हजारों भावित हो भाग्यवान् पुरुष मुक्त हो जाते हैं। (अध्याय ८)

### शिवके अवतार, योगाचार्यों तथा उनके शिष्योंकी नामावली

श्रीकृष्ण बोले—धगवन् । प्रयक्त सम्बोदर, सम्ब, रुप्बात्मा, रुम्बकेशक. पुगावतोमें योगावार्यके व्याजसे भगवान सर्वत्र, समबुद्धि, साध्य, सिद्धि, सुधामा, इंकरके जो अवतार होते हैं और उन कड़बप, बसिष्ठ, बिरजा, अत्रि, उप, अवतारोंके जो शिष्य होते हैं, उन सबका गुरुश्रेष्ठ, श्रवण, श्रविष्टक, कृणि, कुणबाह, वर्णन क्लेजिये।

जैगीयच्य, दचिवाह, ऋषभ मुनि, उप, अत्रि, यतीचर, हिरण्यवाच, कोशल्य, लोकाक्षि, पुपालक, गौतम, बेदशिश पुनि, गोकर्ण, कुचुमि, सुमन्, जीवनी, कुवन्य, गुहावासी, जिल्लाही, जटामाली, अङ्हास, कुजायन्थर, प्रश्न, दार्चांवणि, केतुमान, बारुक, लाङ्गली, महाकाल, शुली, दण्डी, सहिष्णु, सामज्ञमां और नक्लीधर-ये वासह कल्पके इस सातवें

पत्वसरमे युगक्रममे अड्डाईस योगावार्य प्रकट हुए हैं। इनमेसे प्रत्येकके शान्तचित्तवाले बार-चार शिष्य हुए हैं. जो धेतसे लेकर रूपपर्यन बनाये गये हैं। मै उनका क्रमदाः वर्णन करता है, सुनो । श्रेन, श्रेतशिख, श्रेताश्च, श्रेतल्बेतित, दुन्द्रभि,

सनक, सनन्दन, सनातन, सुधामा, विरजा, शहु, अण्डज, सारस्वत, मेध, मेघवाह, बाष्कल, पगशर, गर्ग, भागंच, अहिंगा,

शतरूप, ऋचीक, केतुमान, विकोश,

विकेश, विपाश, पाशनाशन, सुमुख,

कुछरीर, कुनेप्रक, काश्यव, उद्याना, व्यवन, उपमन्त्रने कहा-श्रेत, सुतार, यदन, बृहस्यति, उतथ्य, वागदेव, पहाकाल, सुहोत्र, कडुलोगाक्षि, महामायाची यहानिल, बान्न:अवा, सुवीर, रथावक,

> गीतम, सल्लवी, पशुपिक्ष, श्रेतकेतु, विशिज, बाडब, देवल, कवि, शालिहोत्र, सुबेप, युक्ताच, शरहस्, छगल, कृष्भकर्ण, कृष्प, प्रश्नाहक, उल्क, विद्युत, शम्बुक, आधुलायन, अक्षपाद, कणाद, उलुक, वता, कुड़िक, गर्ग, पित्रक और रूप-चे

संख्या एक सी बारह है। ये सब-के-सब सिद्ध पाञ्चयत है। इनका शरीर भस्मसे विभूषित रहता है। ये सम्पूर्ण शास्त्रोंके तस्वत, वेद और वेदाङ्गीके पारंगत विद्वान, दुर्मुख, दुर्गम, दुरतिक्रम, सनन्कुमार, शिवाअपमे अनुरक्त, शिवज्ञानपरायण, सब प्रकारकी आसक्तियासे मुक्त, एकमाप्र

योगानार्यरूपी महेशरके शिष्य हैं। इनकी

घगवान् ज़िवमें ही पनको लगाये रखने-सुवाहक, कपिल, आसुरि, वस्रशिख, वाले, सम्पूर्ण इन्ह्रोंको सहवेवाले, धीर, सर्वभूतहितकारी, सरल, कोमल, स्वस्थ, बलवन्यु, निरामित्र, केतुशङ्क, तपोधन, क्रोधशून्य और जितेन्द्रिय होते हैं, स्टाक्षकी माला ही इनका आभूषण है। उनके मस्तक सदा शिवके ही विकास लगे रहते हैं। त्रिपुण्ड्से अङ्कित होते हैं। उनयेसे कोई तो उन्होंने संसाररूपी विषय्क्षके अङ्करको मथ शिखाके रूपमें ही जटा धारण करते हैं। डाला है। वे सदा परम धाममें जानेके लिये किन्हींके सारे केदा ही जटारूप होते हैं। ही कटिबद्ध होते हैं। जो योगाचार्योसहित इन कोई-कोई ऐसे हैं, जो जटा नहीं रखते हैं और शिष्योंको जान-मानकर सदा शिवकी कितने ही सदा माथा पहाये रहते हैं। ये आराधना करता है, वह शिवका सायुज्य प्रायः फल-मूलका आहार करते हैं। प्राप्त कर लेता है, इसमें कोई अन्यथा विचार प्राणायाम-साधनमें तत्पर होते हैं। "मैं नहीं करना चाहिये। शिवका हैं' इस अधिमानसे युक्त होते हैं। (अध्याय ९)

# भगवान् शिवके प्रति श्रद्धा-भक्तिकी आवश्यकताका प्रतिपादन, शिवधर्मके चार पादोंका वर्णन एवं ज्ञानयोगके साधनों तथा शिवधर्मके अधिकारियोंका निरूपण, शिवपूजनके अनेक प्रकार एवं अनन्यचित्तसे धजनकी महिमा

तदनन्तर ओकुष्पके प्रश्न करनेपर करनी चाहिये। अञ्चा हो स्वधर्मका हेत् है और उपपन्यु मन्द्रराचलयर घटित हुए शिव-पार्वती-संबादको प्रस्तुत करते हुए बोले-श्रीकृष्ण ! एक समय देवी पार्वतीने भगवान् शिवसे पूछा-'महादेख ! जो आत्मतत्त्व आदिक साधनमें नहीं लगे हैं तथा जिनका अन्त:करण पवित्र एवं वजीधत नहीं है, पेसे मन्हपति, प्रत्यंत्रोकवासी जीवात्माओंके क्यापे आप किस उपायसे हो सकते हैं ?"

महादेवजी बोले—देवि ! यदि साधकके मनमें श्रद्धांभक्ति न हो तो पूजनकर्म, तपस्या, जप, आसन आदि, जान तथा अन्य साधनसे भी मैं उसके वशीभूत नहीं होता है। यदि मेरा दर्शन, स्पर्श, पुतन एवं मेरे साथ अरणमे आ जाते हैं, उन्हें सुखद पार्गसे धर्म, सब्भाषण भी कर सकता है। अतः जो मुझे अर्थ, काय और मोक्ष प्राप्त होने हैं। वर्णाश्रम-बद्रामें करना चाहे, उसे पहले मेरे प्रति श्राद्धा सम्बन्धी आचारकी सृष्टि मैंने ही बारबार

वही इस लोकमें वर्णाक्षमी पुरुषोकी रक्षा करनेवाली है। जो मानव अपने वर्णाक्रय-धर्मके पालनमें लगा रहता है, उसीकी मुहामें अञ्चा होती है, दूसरेकी नहीं। वर्णाश्रमी प्रत्योके सन्दर्भ धर्म बेटोसे सिद्ध है। पूर्वकालमें ब्रह्माजीने मेरी ही आज़ा लेकर उनका वर्णन किया था। ब्रह्मानीका बताया हुआ वह धर्म अधिक धनके द्वारा साध्य है तथा अनेक प्रकारके क्रियाकलापसे युक्त होता है। उससे मिलनेवाला अधिकांश फल अक्षय नहीं है तथा उस धनके अनुष्ठानमें अनेक प्रकारके केंग्र और आयास उठाने पहले पनुष्योंकी मुझमें अद्धा हो तो जिस किसी भी हैं। उस यहान् धर्मसे परप दुर्लच श्रद्धाको हेतुसे मैं उसके बक्षमें हो जाता हैं। फिर तो वह पाकर को वर्णांश्रमी मनुष्य अनन्यभायसे मेरी की है। उसमें भक्तिभाव रखकर जो मेरे हो द्वारा जो अन्त:करणकी अन्य वृत्तियोंका गये हैं, उन्हीं क्यांश्रमियोंका मेरी ज्यासनामें निरोध किया जाता है उसीको योग कहते हैं। अधिकार है, दसरोंका नहीं, यह येरी निक्कित देवि ! चित्तको निर्मेख एवं प्रसन्न बनाना आजा है। मेरी आजाके अनुसार धर्ममार्गसे अध्येष यत्रोंके समृहसे भी श्रेष्ट है; क्योंकि जलनेबाले वर्णाक्षमी पुरुष मेरी शरणमें आ वह मुक्ति देनेवाला है। विषयभोगकी उच्छा मेरे कृपाप्रसादसे मल और पावा आदि रखनेवाले खेगोंके लिये यह 'मनःप्रसाद' पाशोंसे मुक्त हो जाते हैं तथा मेरे दुरुंच है। जिसने यम और नियमके द्वारा पुनरावृत्तिरहित धामये पहुँचकर मेरा उत्तम इन्द्रियसपुदायपर विजय प्राप्त कर लिपा है, साधार्य प्राप्त करके पामानन्दने निमग्न हो उस विरक्त पुरुवके लिये ही योगको सुलभ जाते हैं। इसल्पिये मेरे बताये हुए वर्णकर्मको बताया गया है। योग पूर्वपापोको हर पाकर अथवा न पाकर भी जो मेरी शरण ले. खेनेवाला है। वैराग्यमे ज्ञान होता है और मेरा भक्त बन जाता है, यह स्वयं ही अपनी जानसे योग । योगज्ञ पुरुष पतित हो तो भी आलाका उद्धार कर लेता है। यह कोटि- युक्त हो जाता है, इसमें संशय नहीं है। कोटि गुना अधिक अलब्ध-लाभ है। अतः सब प्राणियोपर दया करनी चाहिये। अवस्य करना चाहिये।

बताया गया है। उन बरणोके नाम हॅ—जान, क्रिया, चर्चा और योग। पर् पाञ्च और पतिका ज्ञान ही ज्ञान कहत्वता है।

मेरे मुखसे प्रतिपादित वर्णधर्मका पालन सदा अहिसाधर्मका पालन सबके रिज्ये उच्चित्र है। ज्ञानका संग्रह भी आवश्यक है। जो मोक्षमार्गसे विरुप होकर दूसरी सत्य बोलना, चोरीसे दूर रहना, ईश्वर और किसी वसके रिव्ये अम करता है, उसके परलोकपर विश्वास रखना, मुझमें अद्धा रिज्ये वही सबसे बड़ी हानि है, बढ़ी बड़ी करना, इन्द्रियोंको संयममें रखना, खेद-भारी जुटि है, वही मोह है और वहीं अन्यता दाखोंका पदना-पदाना, यज्ञ करना-एवं भूकता है "। ऐवेश्वरि ! मेरा जो कराना, मेरा चिन्तन करना, ईश्वरके प्रति सनातनधर्म है, यह चार चरणीसे युक्त अनुराग रखना और सदा ज्ञानदरील होना ब्राह्मणके रिटये निताना आवश्यक है। जो ब्राह्मण जानयोगकी सिद्धिके लिये सदा इस प्रकार उपर्युक्त धर्मीका पारुन करता है, यह गुरुके अधीन जो विधिपूर्वक वहव्वद्योधन- श्रीप्र ही विज्ञान पाकर योगको भी सिद्ध कर का कार्य होता है, उसे किया कहते हैं। मेरे होता है। प्रिये ! ज्ञानी पुरुष ज्ञानाप्रिके द्वारा द्वारा विहित वर्णाश्रमप्रयुक्त जो मेरे पूजन इस कर्ममय द्वारारको क्षणभरमे दग्ध करके आदि धर्म है, उनके आचरणका नाम चर्या मेरे प्रसादसे योगका ज्ञाता होकर है। मेरे बताये हुए भागंसे ही मुझपें कर्मबन्धनसे सुटकारा पा जाता है। पुण्य-सरिधरभावमें चित्र लगानेवाले साधकके पापमय जो कर्प है, उसे मोक्षका प्रतिबन्धक

(जिन् पन जान संव उव खब रव । २९)

सा हानिस्तन्यहरिष्ठद्रं स मोहः सान्यन्कता । यदन्यः अमे कुर्यानोक्षमार्गविद्यकृतः ॥

वताया गया है; इसलिये योगी पुरुष योगके द्वारा पुण्यापुण्यका परित्याग कर दे। फलकी कामनासे प्रेरित होकर कर्म करनेसे ही मनुष्य बन्धनमें पड़ता है, केवल कर्म करनेमात्रसे नहीं; अतः कर्मके फलको त्याग देना बाहिये । प्रिये ! पहले कर्मपय यज्ञहारा बाहर मेरी पूजा करके फिर ज्ञानयोगमें तत्पर हो साधक योगका अञ्चास करे । कर्मवज्रसे मेरे यथार्थ स्वरूपका बोध प्राप्त हो जानेपर जीव योगयुक्त हो मेरे यजनसे विरत हो जाते है। उस समय ये मिट्टी, पत्वर और सूवर्णमे भी समभाव रखते हैं। जो मेरा भक्त नित्ययुक्त एवं एकाप्रचित्त हो ज्ञानयोगमें तत्पर रहता है, वह मुनियोंने श्रेष्ट एवं योगी होकर मेरा सायुज्य प्राप्त कर लेता है। जो वर्णाक्षमी पुरुष मनसे विरक्त नहीं है, वे मेरा आश्रम ले जान, चर्चा और क्रिया-इन तीनमें ही प्रयुत्त होनेके अधिकारी है, उन्हींके अनुष्ठानकी योम्पता रखते हैं। मेरा पूजन के प्रकारका है-बाह्य और आध्यन्तर । इसी तरह मन, वाणी और शरीर—इन त्रिविध

साधनोंके भेदसे मेरा भवन तीन प्रकारका माना गया है। तप, कर्म, जप, ध्यान और ज्ञान-ये मेरे भजनके पाँच स्वरूप है; अत: साध्युरुष उसे पाँच प्रकारका भी कहते हैं। मृतिं आदिमें जो मेरा पूजन आदि होता है, जिसे दूसरे लोग जान लेते हैं, यह 'बाह्य' पूजन या भजन कहा गया है तथा वही भजन-पूजन जब मनके द्वारा होनेसे केवल अपने ही अनुभवका विषय होता है, तब 'आभ्यन्तर' कहलाता है। मुझमें लगा हुआ भावरहित भजन तो एकमात्र विप्रलम्भ चित्त ही 'मन' कहलाता है। सामान्यतः मन (छलना) का ही कारण होता है। मैं तो सदा मात्रको यहाँ मन नहीं कहा गया है। इसी ही कृतकृत्व एवं पवित्र है, मनुष्य मेरा क्या

मेरी सेवा-पूजामें लगा हुआ है, वही शरीर 'शरीर' है, दूसरा नहीं। मेरी पूजाको ही 'कर्म' जानना चाहिये । बाहर जो यज्ञ आदि किये जाते हैं, उन्हें 'कर्म' नहीं कहा गया है। पेरे लिये शरीरको सुखाना ही 'तप' है, कुच्छ-बान्द्रायण आदिका अनुष्टान नहीं।

350

पञ्चाक्षर-मन्त्रकी आवृत्ति, अभ्यास तथा स्द्राध्याय आदिका बारंबार पाठ ही यहाँ 'जप' कहा गया है, वेदाध्ययन आदि नहीं । येरे खक्तपका चिन्तन-स्परण ही 'ध्यान' है। आत्मा आविके लिये की हुई समाधि नहीं। मेरे आगमोंके अर्थको धलीचाँति जानना ही 'ज्ञान' है, दूसरी किसी

वस्तुके अर्थको समझना नहीं।

लगी हुई है, वही 'वाणी' कहलाने योग्य है,

दूसरी नहीं तथा जो मेरे शास्त्रमें बताये हुए

त्रिपुण्ड आदि चिह्नोंसे अक्टित है और निरन्तर

देवि ! पूर्ववासनावश बाह्य अथवा आध्यन्तर जिस पूजनमें मनका अनुराग हो, उसीमें दुष्ठ निष्ठा रखनी चाहिये। बाह्य पूजनसे आध्यनार पूजन सी गुना अधिक क्षेत्र है: क्योंकि उसमें दोषोका मिश्रण नहीं होगा तथा प्रत्यक्ष दीखनेवाले दोषोंकी भी वहाँ सम्भावना नहीं रहती है। भीतरकी शुद्धिको ही शुद्धि समझनी चाहिये। बाहरी

शक्किको शक्कि नहीं कहते हैं। जो आन्तरिक

शक्तिसे रहित है, वह बाहरसे शुद्ध होनेपर भी

अशुद्ध ही है। देवि ! बाह्य और आध्यन्तर

दोनों हो प्रकारका भजन भाव (अनुराग) पूर्वक ही होना चाहिये, बिना भावके नहीं। तरह जो वाणी मेरे नामके जप और कीर्ननमें करेंगे ? उनके द्वारा किये गये बाह्य अथवा आध्यनार पूजनमें उनका जो भाव (प्रेम) हैं, जिन्होंने अपने जितको मुझे समर्पित लाभ नहीं है। मुझमें समर्थित हुआ उनका में अदृत्य नहीं होता हैं और वह मेरी भी भाव मेरे अनुमहसे ही उनको भानो बरुपूर्वक दृष्टिसे कभी ओझार नहीं होता है।\*

उसीको मैं प्रहण करता है। देवि ! क्रियाका कर दिया है, अतएव जो मेरे अनन्य भक्त हैं, एकमात्र आत्या भाव ही है। वहीं मेरा वे महाता पुरुष ही मेरे धर्मके अधिकारी हैं। सनातनधर्म है। मन, वाणी और कर्मद्वारा उनके आठ लक्षण बताये गये है। मेरे कहीं भी किञ्चित्पात्र फलकी इच्छा न अक्तजनोंके प्रति खेह, मेरी पूजाका रसकर ही क्रिया करनी चाहिये। देवेश्वरि ! अनुमोदन, स्वयंकी भी मेरे पूजनमें प्रवृत्ति, फलका उद्देश्य रखनेसे मेरा आक्रय लयु हो। मेरे लिये हो शारीरिक चेष्टाओंका होना, मेरी जाता है; क्योंकि फलार्थीको चदि फल न कहा सुननेमें भक्तिभाव, कथा सुनते समय मिला तो वह मुझे छोड़ सकता है। सती स्वर, नेत्र और अहांमें विकारका होना, साध्यी देखि ! फलावीं होनेपर भी जिस बारंबार भेरी खाति और सदा भेरे आधित सामकका जिल मुझमें ही प्रतिष्ठित है, उसे रहकर ही जीवन-निर्वाह करना-ये आठ उसके भावके अनुसार फल में अवस्य देता प्रकारके विद्व यदि किसी म्लेकमें भी हो तो हूँ। जिनका मन फलकी इच्छा न रखकार ही वह विश्वविद्योमणि श्रीमान् मुनि है। वह मुझमें लगा हो, परंतु पीछे से फल चाहने लगे। संन्यासी है और वही पण्डित है। जो भेरा हों, ये मक्त भी पुछे जिय हैं। जो भक्त नहीं है, वह जारों वेदोंका विद्वान हो तो पूर्वसंस्कारका ही कलाकलकी खिला न भी पुछे त्रिव नहीं है। परंतु जो मेरा शक्त है, करके बिजरा हो मेरी घरण लेते हैं, वे जना वह बाज्याल हो तो भी प्रिय है। उसे उपहार मुझे अधिक प्रिय हैं। परपेश्वरि ! उन देना चाहिये, उससे प्रसाद ब्रहण करना भक्तोंके लिये मेरी प्राप्तिसे बड़कर दूसरा चाहिये तथा वह मेरे समान ही पूजनीय है। कोई वास्तविक लाभ नहीं है तचा मेरे लिये जो प्रक्ति-पावसे पुद्रो पत्र, पुष्प, फल भी वैसे भक्तोंकी प्राप्तिसे बढ़कर और कोई अथवा जल समर्पित करता है, उसके लिये

परम निर्वाणरूप फल प्रदान करता है। (अध्याय १०) જ

# वर्णाश्रम-धर्म तथा नारी-धर्मका वर्णन; शिवके भजन, चिन्तन एवं ज्ञानकी महत्ताका प्रतिपादन

महादेखजी कहते हैं—देवेश्वरि ! अब में लिये संक्षेपसे वर्ण-धर्मका वर्णन करता है। अधिकारी, विद्वान् एवं श्रेष्ट ब्राह्मण-भस्तोंके तीनों काल खान, अग्निहोत्र, विधियत्

म भे प्रियशत्वीदी मदरलः अपनोऽपि यः । उस्मै देवं ततो प्राह्यं स च पुन्यो यथा हाइम् ॥ गर्न पूर्ण करूं होंगे यो में शब्दना प्रकलाति । तस्याहे न प्रणहमापि स च भे न प्रणहमति ॥ (Tar ar ar ar ar to 101-02)

शिवलिङ्ग-पूजन, दान, ईश्वर-प्रेम, सदा और करना, ब्रह्मकुर्चका पान, प्रत्येक मासमे सर्वत्र दया, सत्य-भाषण, संतोष, ब्रह्मकूर्वसे विधिपूर्वक पुझे नहलाकर मेरा आस्तिकता, किसी पी जीवकी हिंसा न विशेषरूपसे पूजन करना, सम्पूर्ण करना, लजा, श्रद्धा, अध्ययन, योग, क्रियात्रका त्याग, श्राद्धाप्रका परित्याग, निरन्तर अध्यापन, व्याख्यान, ब्रहाचर्च, बासी अन्न तथा विशेषतः वावक (कुल्थी उपदेश-श्रवण, तपस्या, क्षमा, शौच, क्षित्वा- या बोरो धान) का त्याग, मध और मधकी धारण, यज्ञोपवीत-धारण, पगड़ी धारण गन्धका त्याग, शिक्को निवेदित करना, तुपट्टा लगाना, निषिद्ध वस्तुका सेवन (चण्डेश्वरके भाग) नैवेदाका त्याग-न करना, स्टाक्षकी माला पहनना, प्रत्येक ये सभी वर्णीके सामान्य वर्म हैं। ब्राह्मणीके पर्वमें विदोषतः चतुर्वशीको दिवकी पूजा लिये विशेष धर्म ये हैं—क्षमा, शान्ति,

गोम्प्रं गोमर्थ क्षीरं दक्षि सर्पिः कुदगेदकम्। निर्दिष्टं पञ्चगत्यं च पवित्रं पापशोधनम्।। २९ ॥ गोमुत्रं कृष्णत्रणीयाः श्रेतामाञ्चेव गोमयम्। प्रवक्ष वास्त्रणीया रतस्या गृहाते दक्षि॥ ३०॥

• पाराइरस्मृतिके स्पारहर्वे अध्यायमे साइकृतीका वर्णन इस प्रकार है-

कविलाया पूर्व माह्य सनी काविलमेन या। मूझमेकमले दद्यादङ्गरार्द तु गोभयम्॥ ३९॥ श्रीरे सापले नदाादींध विपलपुच्चते । पुत्रमेकारकं दस्तात प्रलामेकं कृतीदनम् ॥ ३२ ॥ गायव्याऽज्ञाय योगुत्रे गान्यदार्थन गोमयम्। आण्यायक्रीतः च श्रीर द्वित्रवाणस्त्रचा द्वि ॥ ६३ ॥ तेजोऽसि सुक्रमित्वान्यं देशस्य ला गुडलेटसम्। यहानस्यम्बायुतं स्थापयेदांप्रसीनधी ॥ ३४ ॥ आगों हि होते चालोटा मा नकोकेत मन्त्रपेत्। सक्रकारत् में दर्भ ऑन्क्रजाताः शुकरिक्य ॥ ३५॥ एतैरुद्धस्य होतस्यं यक्षमध्यं यस्त्रिक्षि। इरावती इदं निष्णुर्मानसोक्षेति शयती॥३६॥ एताभिक्षेत्र होतच्ये हतदीयं विकेट दिन । नात्मेदन प्रणानीय निर्मध्य प्रणानेन तु ॥ ३७ ॥ उद्भुत्य प्रणवेनैन फिनेच प्रणवेन व्। कावर्गात्वका प्रापं देहे निष्ठति देहिनाम् ॥ ३८ ॥ ब्रहाकृती दहेरसती मर्वताविधिकंत्रजनम्। पवित्रं विष् एवेकेषु देवताचिरचिष्ठितम् ॥ ३९ ॥ 'गोपून, गोबर, दूध, दही , भी और कुशाका अल—ने पर्वत्र और पापनाशक 'प्रहापव्य' कहे जाते हैं। (कुदोदकमिश्रित पञ्चगञ्च ही अध्यक्षणं कहलात है।) अहरकृत्यंका विधान करनेवालेको उधित है कि वाली गीका गोमूत्र, सफेद गौका गोबर, ताँक्के रंगकी गौका दश, त्याल गौका दही और कपिला गौका यो अध्यक्ष कपिला गीवन ही भोमून आदि पाँचों वस्तु लाये: १ पल भोमून, आधे अंगुटे घर गोबर, ७ पल दूध, ३ पल दूरी, १ पल घो और १ पल कुशास्त्र जल प्रहण करे। 'गावजी' मन्तसे गोम्प, 'गम्बद्वारा' गन्तसे गोबर, 'आध्यायस्व' मन्तरी दुष, 'दक्षिकारण' मन्तरी दृष्टी, 'तेजोऽसि शुक्र' मनसे घी और 'देवस्य खा' मन्तरी कशका जल प्रतण कते; इस प्रकार ऋचाओंसे पवित्र किये हुए पञ्चमध्यको अफ़िके पास रखे । 'आपी हि हुए' मज़से गीमन आदिको चलाये, 'मा नस्तोके' मन्त्रसे अभिगन्तित को (मधे) 'इरावता' 'इट विष्णुः', 'मा नस्तोके' और 'रावती' इन ऋषाओंद्वारा अञ्चलमासे युक्त ७ हरित कुशाओंसे प्रभाव्यका होम करे; होगसे बचे हुए प्रशाव्यको ओकार पदकर मिलाये, ओकार उचारण करके मथे, ऑकार पढ़कर उठाये और ऑकार उचारण करके द्वित पींचे । जैसे अपि काठको जलाता है, बैसे हाँ ब्हाकुर्ण मनुष्येक त्वची और हाहोमें टिके हुए पापीको जला देता है। देवताओंसे अधिष्ठित होनेके कारण ऋडकुचे तीनी त्येकोमे पवित्र हुआ है ॥ २९—३९ ॥

SOK संक्षिप्त शिकपुराण क 

संतोष, सत्य, अस्तेय (स्रोरी न करना), यतिकी आजा हो तो नारी मेरा पूजन भी कर ब्रह्मचर्य, शिवज्ञान, वैराग्य, भस्म-सेवन सकती है। जो खी पतिकी सेवा छोडकर

अब योगियाँ (यतियाँ) के लक्षण

बताये जाते हैं। दिनमें पिक्षान्न भोजन उनका विद्रोष धर्म है। यह वानप्रस्व आश्रमवालोके जीव, भूमि-दायन, केवल रातमें ही भोजन, **डिवयोगियोपर** 

धारण करना तथा प्रसमय कञ्चक धारण । होकमें जो मनुष्य अपनी इन्हासे मेरे सनातनधर्म है, दसरा नहीं । कल्याणि ! यदि शरणागति भी आवश्यक नहीं रहती । जैसे

और सब प्रकारकी आसक्तियोंसे निवृत्ति— ब्रतमें तत्पर होती है, वह नरकमें जाती है। इन दस धर्मोंको ब्राह्मणोंका विशेष धर्म कहा। इस विषयमें विचार करनेकी आवश्यकता अब मैं विधवा श्वियोंके सनातन-धर्मका वर्णन करूँगा। व्रत, दान, तप,

लिये भी उनके समान हो अभीष्ट है। इन सदा ब्रह्मचर्यका पालन, भस अथवा जलसे सबको और ब्रह्मचारियोंको भी रातमें खान, शानि, मौन, क्षमा, विधिपूर्वक सब भोजन नहीं करना चाहिते। पदाना, यज जीबोंको अन्नका वितरण, अष्टपी, जतुर्दशी, कराना और दान लेना — इनका विधान मैंने पूर्णिमा तथा विशेषतः एकादशीको विदोषतः क्षत्रिय और वैदयके लिये नहीं विधियत् उपवास और मेरा पूजन— ये किया है। मेरे आक्षयमें रहनेवाले राजाओं विश्ववा क्षियोंके धर्म है। देखि ! इस प्रकार या क्षत्रियोंके लिये बोडेमें धर्मका संग्रह इस मैंने संक्षेपसे अपने आध्यमका सेवन प्रकार है। सब वर्णीकी रक्षा, युद्धमें करनेवाले ब्राह्मणी, क्षत्रियों, बैश्यों, राष्ट्रओंका क्य, दृष्ट पक्षियों, मुगों तथा संन्वासियों, ब्रह्मचारियों तथा बानप्रस्थी दरावारी मनुष्योका दमन काना, सब और गृहस्थोंके धर्मका वर्णन किया। साध विश्वास न करना, केवल ही बाड़ों और नारियोंके लिये भी इस ही विश्वास रखना, सनातनवर्षका उपदेश दिया। देवेशरि ! तुप्हें अतकालमें ही खोसंसर्ग करना, सेनाका सदा पेरा ध्यान और मेरे पडक्षर-मन्त्रका जप संरक्षण, गुप्रचर भेजकर लोकमें घटित करना चाहिये। यही सम्पर्ण वेदोक्त धर्म है होनेवाले समाचारोंको जानना, सदा अस और यही धर्म तथा अर्थका संप्रह है।

करना । गोरक्षा, वाणिज्य और कवि—ये विषद्यकी सेवाका व्रत बारण किये हए हैं, वैदयके धर्म बताये गये हैं। भूद्रेतर पूर्वजन्मकी सेवाके संस्कारसे युक्त होनेके वर्णों—ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैदयोंकी सेवा कारण भावातिरेक्स सम्पन्न हैं, वे स्त्री आदि शहका धर्म कहा गया है। बाग लगाना, मेरे विषधोंमें अनुरक्त हो या विरक्त, पापोंसे उसी करना तथा अपनी प्रकार लिप्न नहीं होते. जैसे जलसे कमलका धर्मपत्नीके साथ ही समागम करना गृहस्थके पत्ता । मेरे प्रसादसे विश्वद्ध हुए उन विवेकी लिये विहित धर्म है। वनवासियों, यतियों परुवोंको मेरे स्वरूपका ज्ञान हो जाता है। और ब्रह्मचारियोंके लिये ब्रह्मचर्यका पालन फिर उनके लिये कर्तव्याकर्तव्यका विधि-मुख्य धर्म है। ख्रियोंके लिये पतिकी सेवा ही निषेध नहीं रह जाता। समाधि तथा \* वायवीयसंदिता \* ७२५ मेरे लिये कोई विधि-निषेध नहीं है, वैसे ही केवल मनुष्य नहीं रह जाते—मेरा खरूप हो

उनके लिये भी नहीं है। परिपूर्ण होनेके जाते हैं। हाथ, पर आदिके साधर्म्यसे कारण जैसे मेरे लिये कुछ साध्य नहीं है, मानब-झरीर धारण करनेपर भी वे वास्तवमें

मेरे भक्तोंके हितके लिये मानवभावका मानव उनके प्रति अवहेलना करते हैं, वे आश्रय लेकर भूतलपर स्थित हैं। उन्हें अपनी आयू, लक्ष्मी, कुल और शीलको

रुद्रलोकसे परिश्रष्ट स्द्र ही सपझना बाहिये; त्यागकर नरकमें गिरते हैं, अथवा बहुत इसमें संदाय नहीं है। जैसे पेरी आजा ब्रह्मा कहनेसे क्या लाम ? जिस किसी भी आदि देवताओंको कार्यमें प्रवृत्त करनेवाली उपायसे मुझमें चित्त लगाना करुयाणकी

है, उसी प्रकार उन दिवयोगियोंकी आजा प्राप्तिका एकमात्र साथन है। भी अन्य मनुष्योको कर्तव्यकर्ममें उपमन्यु कहते हैं—इस प्रकार परमात्या

उनका दर्जन करनेमात्रसे सब पापीका नाश किया है। सम्पूर्ण वेहशास्त्र, इतिहास, प्राण हो जाता है तथा प्रश्नस फलको प्राप्तिको और विद्याएँ इस विज्ञान-संप्रहकी ही विस्तृत सुनित करनेवाले विश्वासको भी वृद्धि होती व्याकवाएँ हैं। ज्ञान, ज्ञेय, अनुष्ठेय, है। जिन पुरुषोका पुरुषो अनुराग है, उन्हें उन अधिकार, साधन और साध्य—इन छः

आयी होती है। उनमें अकस्मात् कप्प, खेद, जानामृतसे नृप्त है और उनकी भक्तिसे सम्पन्न अश्रुपात, कण्ठमें स्वरविकार तथा आनन्द है, उसके लिये बाहर-भीतर कुछ भी कर्तव्य आदि भावोंका बारंबार उदय होने लगता है। दोष नहीं है। इसलिये क्रमण: बाह्य और ये सब लक्षण उनमें कभी एक-एक करके आभ्यन्तर कर्मको त्यागकर जानसे जेयका

अलग-अलग प्रकट होते हैं और कभी साहातकार करके फिर उस साधनभूत सम्पूर्ण भावोंका एक साथ उदय होने लगता जानको भी त्याग दे। यदि जिल ज़ियमें

जाता है, तब केवल लोहा नहीं रह जाता. जिस-किसी भी उपायसे भगवान ज़िवमें

उसी तरह मेरा सांनिध्य ब्राप्न होनेसे वे जिन लगाये। जिनका जित भगवान शिवमें

ठसी प्रकार उन कुलकुत्य ज्ञानयोगियोंके रुद्ध हैं। उन्हें प्राकृत मनुष्य समझकर विद्वान् लिये भी कोई कर्तव्य नहीं रह जाता है। वे पुरुष उनकी अवहेलना न करे। जो पूढ़चित्त

लगानेवाली है। वे मेरी आजाके आधार हैं। श्रीकण्डनाथ शिवने तीनों लोकोंके हितके उनमें अतिहाय सद्धाय भी है। इसलिये लिये जानके सारभूत अर्थका संग्रह प्रकट

बातोंका भी ज्ञान हो जाता है, जो पहले अर्थोंका ही यह संक्षिप्त संप्रह बताया गया कभी उनके देखने, सुनने या अनुभवमें नहीं है। श्रीकृष्ण ! जो शिव और शिवासम्बन्धी

है। कभी विलग न होनेवाले इन मन्द्र, एकाप्र नहीं है तो कर्म करनेसे भी क्या मध्यम और उत्तम भावोद्वारा उन श्रेष्ट लाभ ? और यदि जिल एकाप्र ही है तो कर्म सत्परुषोंकी पहचान करनी चाहिये। करनेकी भी क्या आवश्यकता है ? अतः जैसे जब लोहा आगमें तपका लाल हो बाहर और भीतरके कर्म करके या न करके

 संक्षित जिक्यगण + 

लगा है और जिनकी बुद्धि सुस्थिर है, ऐसे सुलभ होती हैं; अत: परावर विभूति सत्प्रवीको इहलोक और परलोकमें भी (उत्तय-मध्यम ऐश्वर्य) की प्राप्तिके लिये इस सर्वत्र परमानन्दकी प्राप्ति होती है। यहाँ 'ॐ मन्त्रका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। नमः शिवाय' इस मन्त्रसे सब सिद्धियाँ

(अध्याव ११)

#### पञ्चाक्षर-मन्त्रके माहात्य्यका वर्णन श्रीकृष्ण बोले—सर्वज्ञ महर्षिप्रवर ! प्रकार अत्यन्त सुक्ष्म होनेपर भी इस मन्त्रको

आप सम्पूर्ण ज्ञानके महासागर है। अब मैं महान् अर्थसे परिपूर्ण समझना चाहिये।

उबारण होता है। सर्वज्ञ ज़ियने सम्पूर्ण अन्यकारमय हो जाता; क्योंकि प्रकृति जड देहधारियोंके सारे पनोरशोंकी सिद्धिके लिये हैं और जीवात्मा अज्ञानी । अतः इन्हें प्रकाश इस '3% नगः शिवाय' मन्त्रका प्रतिपादन देनेवाले परमात्पा ही है। प्रकृतिसे लेकर

आपके मुखसे पञ्चाक्षर-मन्त्रके माहात्मका 'ॐ' इस एकाक्षर-मन्त्रमें तीनो गुणीसे तस्वतः वर्णन सुनना चाहता है। अतीत, सर्वक्, सर्वकर्ता, द्यतिमान, पश्चाक्षर-मन्त्रके माहात्व्यका विस्तारपूर्वक आदि जो सूक्ष्म एकाक्षररूप ब्रह्म है, वे सब वर्णन तो भी करोड़ क्योंमें भी नहीं किया जा 'तमः शिवाय'इस मन्त्रमें क्रमशः स्थित हैं। सकता; अतः संक्षेपमे इसको चहिया मुक्ष्म चडक्षर-मन्त्रमे पञ्चब्रह्मरूपधारी सुनो — बेदमें तथा शैवारायमें दोनो जगह वह साक्षान् भगवान् शिव स्वधावतः वाच्य-पडक्षर (प्रणवसहित पद्माक्षर) यन्त्र सपस्त वाज्रकभावसे विराजमान है। अप्रमेय शिक्यकोंके सम्पूर्ण अर्थका साधक कहा होनेके कारण जिल वाच्य है और पन्त गया है। इस मन्तमें अक्षर तो थोड़े ही हैं, उनका बायक मान। गया है। हित परंतु यह महान् अर्थसे सम्पन्न है। यह बेहका और मप्तका यह बल्य-वायक-भाव सारतत्व है। मोक्ष देनेवाला है, शिवकी अनादिकालमें चला आ रहा है। जैसे यह आज़ारों सिद्ध है, संदेहचून्य है तथा घोर संसारमागर अनादिकालसे प्रकृत है, शिवस्त्ररूप याक्य है। यह नाना प्रकारकी उसी प्रकार संसारसे छुढानेवाले भगवान सिद्धियोंने यक्त, दिव्य, लोगोंके मनको शिव भी अनादिकालमे ही नित्य विराजमान प्रसन्न एवं निर्मल करनेवाला, सनिश्चित हैं। जैसे औषध रोगोंका स्वधावतः शत्र है, अर्थवाला (अथवा निश्चय ही मनोरथको उसी प्रकार भगवान शिव संसारहोपीके पूर्ण करनेवाला) तथा परमेश्वरका गर्म्भार स्वाचाविक शतु माने गये हैं। यदि ये

उपमन्त्रने कहा-देवकोनन्दन ! सर्वव्यापी प्रभु जिय प्रतिष्ठित है। ईशान

वचन है। इस मन्त्रका मुखसे सुलपूर्वक भगवान विश्वनाथ न होते तो यह जगत्

किया है। यह आदि बढ़क्षर-मन्त्र सम्पूर्ण परमाणु-पर्यन्त जो कुछ भी जड़रूप तस्त्र है, विद्याओं (मन्त्रों) का बीज (मूल) है। जैसे वह किसी वृद्धिमान् (चेतन) कारणके वटके बीजमें पहान् वृक्ष छिपा हुआ है, उमी जिना स्वयं 'कर्ता' नहीं देखा गया है।

जीवांके लिये धर्म करने और अधर्मसे बतायेंगे। परंतु जो राग और अज्ञान आदि बचनेका उपदेश दिया जाता है। उनके बन्धन दोबोंसे यहा है, ये ही झुठी बात कह सकते और मोक्ष भी देले जाते हैं। अतः विचार हैं। वे राग और अज्ञान आदि दोष ईश्वरमें करनेसे सर्वज्ञ परमात्मा शिवके बिना नहीं हैं; अतः ईश्वर कैसे झूठ बोल सकते प्राणियोंके आदिसर्गकी सिद्धि नहीं होती। हैं ? जिनका सम्पूर्ण दोवोंसे कभी परिचय जैसे रोगी वैद्यके बिना सुरवसे रहित हो हेवा ही नहीं हुआ, उन सर्वज्ञ क्षियने जिस निर्मल उठाते हैं, उसी प्रकार सर्वज़ शियका आसय न होनेसे संसारी जीव नाना प्रकारके केल भोगते हैं।

अभिषेय (बाचक और बाच्य) रूप होनेके वाक्य जन्म-मरणरूप संसार-क्रेशकी प्राप्तिमें कारण परविशेषस्वरूप यह मन्त 'सिद्ध' माना गया है। 'ॐ नमः विध्वाय' यह जो पहशर शिववाक्य है, इतना ही शिवजान है और इतना ही परमपद है। यह शिकका विधि-वाक्य है, अर्थवाद नहीं है। यह उन्हों ज्ञितका खरूप है, जो सर्वज्ञ, परिपूर्ण और

स्यभावतः निर्मल है। जो समस्त लोकोपर अनुबह करनेवाले हैं, वे भगवान दिख झुठी बात कैसे कह सकते हैं ? जो सर्वज़ हैं, वे तो मन्हरो जितना फल मिल सकता है, उतना परा-का-परा

वाक्य-पञ्चाक्षर-मन्त्रका प्रणयन किया है, वह प्रभाणभूत ही है, इसमें संदाय नहीं है। इसलिये विद्वान प्रत्यको चाहिये कि यह अतः यह सिद्ध हुआ कि जीबीका ईंग्ररके बचनोपर श्रद्धा करे। यथार्थ संसार-सागरसे उद्धार करनेवाले खामी पुण्य-पाणके विषयमें ईश्वरके वचनीपर श्रद्धा अनादि सर्वत्र परिपूर्ण सदाशिव विद्यमान न करनेवासा पुरुष नरकमें जाता है। शान्त है। में प्रभु आदि, मध्य और अन्तसे रहित स्वभावदाले श्रेष्ठ मुनियोंने स्वर्ग और हैं। सामायसे ही निर्मल हैं तथा सर्वज़ एवं मोक्षकी सिद्धिके लिये जो सुन्दर बात कही परिपूर्ण है। उन्हें दिख नामसे जानना है, उसे सुभाषित सम्हाना चाहिये। जी बाहिये। शिवागममें उनके स्वरूपका बाक्य राग, देव, असत्य, काम, क्रोध और विशदरूपसे वर्णन है। यह पश्चाक्षर-मन्त्र मुख्याका अनुसरण करनेवाला हो, वह वनका अधिधान (वाचक) है और वे दिव नरकका हेतु होनेके कारण दुर्धापत अभिभेष (बाज्य) है। अभिधान और कहरतता है। " अविद्या एवं रागसे युक्त

कारण होता है। अतः वह कोमल, ललित

अथवा संस्कृत (संस्कारयुक्त) हो तो भी

इससे क्या लाभ ? जिसे सनकर

कल्याणकी प्राप्ति हो तथा राग आहि

दोषोंका नाश हो जाय, यह वाक्य सन्दर

सन्दावलीसे चुक्त न हो तो भी शोमन तथा

समझने योग्य है। मन्त्रोकी संख्या बहुत

होनेपर भी जिस विमल चडक्षर-मन्त्रका

निर्माण सर्वज शिषने किया है, उसके समान

कहीं कोई दूसरा मना नहीं है।

पडधर-मन्त्रमें छहाँ अङ्गॉसहित सप्पूर्ण • रागदेशनुनक्षेत्रपदामनुज्ञानुसारे यत् । वाक्ये नित्यहेतुत्वातद् दुर्भवितमुख्यते ॥

थेद और शास्त्र विद्यमान हैं: अत: उसके 'ॐ नम: शिवाय' इस मन्तका जप समान दूसरा कोई पन्न कहीं नहीं है। सात इहतापूर्वक अपना लिया है, उसने सम्पूर्ण करोड़ महामन्त्रों और अनेकानेक उपपन्त्रोंसे आख यह लिया और समल शुभ कृत्योंका यह घडक्षर-मन्त्र उसी प्रकार भिन्न है, जैसे अनुष्ठान पूरा कर लिया। आदिमें 'नमः' वृत्तिसे सुत्र । जितने शिवज्ञान हैं और जो-जो पहले युक्त 'शिवाय'—ये तीन अक्षर

विद्यास्थान है. वे सब पडकर-मच्चरार्या जिसकी जिहाके अन्नभागमें विद्यमान है, सुत्रके संक्षिप्त भाष्य हैं। जिसके हृदयमें 'ॐ उसका जीवन सफल हो गया। पश्चाक्षर-नगः दिलाय' यह बढशर-मन्त्र प्रतिष्ठित है, यन्त्रके अपमे लगा हुआ पुरुष यदि पणिडत, उसे दूसरे बहुसंख्यक मन्तों और अनेक मूर्स, अन्यत्र अववा अधम भी हो तो वह विस्तृत शास्त्रीसे क्या प्रयोजन है ? जिसने पापपञ्चासे वृक्त हो जाता है। (अध्याय १२)

पञ्चाक्षर-मन्त्रको महिमा, उसमें समस्त बाङ्मयको स्थिति, उसकी उपदेशपरम्परा, देवीरूपा पञ्चाक्षर-विद्याका ध्यान, उसके समस्त और व्यस्त अक्षरोंके ऋषि, छन्द, देवता, बीज, शक्ति

#### तथा अङ्गन्यास आदिका विचार

देवी जोली—महेश्वर ! दुर्जय, दुर्लङ्गच दोणीस जो दूषित, कृतध, निर्दय, छली, एवं करुपित करिकालमें जब सारा संसार रहीभी और कृटिरुचित हैं, वे पनुष्य भी धर्मसे विमुख हो पापपय अन्यकारसे यदि पुरुषे मन लगाकर मेरी पञ्चाक्षरी आच्छादित हो जायगा, वर्ण और आग्रम- विद्याका जप करेंगे, उनके लिये वह विद्या सम्बन्धी आचार नष्ट हो जायैंगे, धर्मसंकट ही संसारभवसे तारनेवाली होगी। देखि ! उपस्थित हो जायगा, सबका अधिकार मैंने बारंबार प्रतिज्ञापूर्वक यह बात कही है संक्षिप, अनिश्चित और विपरीत हो जायगा, कि चुतरूपर मेरा पतित हुआ मक भी इस उस समय उपदेशकी प्रणाली नष्ट हो जावगी। पञ्जाक्षरी विद्याके द्वारा बन्धनसे मुक्त हो और गृह-ज़िष्यकी परम्परा भी जाती खेगी, जाता है। ऐसी परिस्थितिमें आपके भक्त किस उपायसे देवी बोर्ली—यदि मनुष्य पतित होकर

सर्वधा कर्म करनेके योग्य न रह जाय तो

पुक्त हो सकते हैं ? महादेवजीने कहा-वैधि ! कलि- उसके द्वारा किया गया कर्म नरककी ही कालके यनुष्य मेरी परम यनोरम प्राप्ति करानेवाला होता है। ऐसी दशामें पञ्चाक्षरी विद्याका आश्रय ले भक्तिमे पतित मानव इस विद्याद्वारा कैसे मुक्त हो भावितवित्त होकर संसार-प्रश्वनसे मुक्त हो सकता है ? जाते हैं। जो अकधनीय और अधिन्तनीय महादेवजीने कहा—सुन्दरि ! तुपने यह है—उन मानसिक, वाचिक और शारीरिक वहत ठीक बात पूछी है। अब इसका उत्तर सुनो, पहले मैंने इस विषयको गोपनीय करता है, वह मेरी समता प्राप्त कर लेता है। समझकर अवतक प्रकट नहीं किया वा। इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाभ ?

है। जो केवल जल पीकर और हवा खाकर दिके हुए हैं। तप करते हैं तथा दूसरे लोग को नाना प्रकारके व्रतोद्वारा अपने शरीरको स्रकात

हैं, उन्हें इन क्रतोद्धरा मेरे लोककी प्राप्ति नहीं प्रपञ्च प्रकृतिमें मिएक्हर वहीं लीन हो जाता

होती । परंतु जो भक्तिपूर्शक पञ्चाक्षर यन्त्रसे हैं, तब मैं आंक्रला ही स्थित रहता हैं , दूसरा

ही एक बार मेरा पूजन कर लेता है, वह भी इस मलके ही प्रतापसे मेरे धामने पहुँच जाता है। इसलिये तप, यज्ञ, व्रत और

निषय पश्चाक्षरद्वारा मेरे पूजनकी करोड़वी कलाके समान भी नहीं है। कोई बद्ध से या पुक्त, जो पञ्चाक्षर-मन्त्रके द्वारा पेरा पूजन

करता है, वह अवदय ही संसारपादासे खुटकारा पा जाता है। देवि ! **इ**ँगान जादि पाँच ब्रह्म जिसके अङ्ग है, उस यहक्षर या पश्चाक्षर-मन्त्रके द्वारा जो बक्तिभावसे मेरा पूजन करता है, वह मुक्त हो जाता है। कोई

पतित हो या अपतित, वह इस पञ्चाक्षर-मनके द्वारा मेरा पूजन करे। मेरा भक्त थे: किंतु कोई सहायक न होनेसे उसे कर पञ्चाक्षर-मन्त्रका उपदेश, गुरुसे ले बुका हो नहीं पाते थे। तब उन्होंने पहले अभिततेजस्वी या नहीं, यह कोधको जीतकर इस मचाके दार महर्षियोंकी सृष्टि की, जो उनके द्वारा मेरी पूजा किया करे। जिसने मन्त्रकी मानसपुत्र कहे गये है। उन पुत्रोंकी सिद्धि

दीक्षा नहीं की है, उसकी अपेक्षा दीक्षा बढ़ानेके किये पितामह ब्रह्माने मुझसे

यदि पतित मनुष्य मोहबदा (अन्य) मन्त्रोके मेरे प्रशासर-मन्त्रमे सभी भक्तीका उचारणपूर्वक मेरा पूजन करे तो यह अधिकार है। इसस्टिये वह क्षेष्ठतर मन्त्र है। निःसंदेह नरकगानी हो सकता है। किंतु पद्धाक्षरके प्रभावसे ही खेक, बेद, महर्षि,

पञ्चाक्षर-मचके लिये ऐसा प्रतिबन्ध नहीं सनातनधर्म, देवता तथा यह सम्पूर्ण जगत् देवि ! प्ररूपकाल आनेपर जब चराचर जगत नष्ट हो जाता है और सारा

कोई कहीं नहीं रहता। उस समय समस्त देवता और शास पश्चाक्षर-पन्त्रमें स्थित होते है। अतः मेरी शक्तिसे पालित होनेके कारण ये नष्ट नहीं होते हैं। तदनन्तर मुझसे प्रकृति

और पुरुषके भेदसे युक्त सृष्टि होती है। तत्पक्षात् त्रिगुणात्मक मूर्तिपोका संहार करनेवाळा अयान्तर प्ररूप होना है। उस प्रलयकारमें भगवान् नारायणदेव भाषामय शरीरका आक्रय ले जलके भीतर शेष-

श्रच्यापर शयन करते हैं। उनके नाभि-

कमलसे पञ्चमुख ब्रह्माजीका जन्म होता है। ब्रह्मानी तीनों स्टोकोंकी सुष्टि करना चाहते

लेनेवाला पुरुष कोटि-कोटि गुणा अधिक कहा-पहादेव ! महेश्वर ! मेरे पुत्रोंको पाना गया है। अतः देवि ! दीक्षा लेकर ही शक्ति प्रदान कीजिये। उनके इस प्रकार इस मन्त्रसे मेरा पूजन करना वाडिये। जो प्रार्थना करनेपर पाँच मुख धारण करनेवाले इस मन्त्रकी दीक्षा लेकर मैत्री, मुद्रिया मैंने ब्रह्माबीके प्रति प्रत्येक मुखसे एक-एक

(करणा, उपेक्षा) आदि गुणोंसे युक्त तथा अक्षरके क्रमसे पाँच अक्षरोंका उपदेश ब्रह्मचर्यपरायण हो भक्तिभावसे मेरा पुजन किया। लोकपितामह ब्रह्माजीने भी अपने

रक्षा की है।

पाँच मसोंद्वारा क्रमशः उन पाँचों अक्षरोंको बाद 'शिवाय' परका । यही वह पञ्चाक्षरी प्रहण किया और वाच्यवाचक-भावसे मुझ जिद्या है, जो समस्त श्रुतियोंकी सिरमीर है महेश्वरको जाना । पन्तके प्रयोगको जानकर तथा सम्पूर्ण शब्दसमुदायको सनातन प्रआपतिने विधितत् उसे सिद्ध किया। बीजकपिणी है। यह विद्या पहले-पहल मेरे तत्पक्षात् उन्होंने अपने पुत्रोंको यधावत् मुखसे निकली; इसलिये मेरे ही खरूपका रूपसे इस मन्त्रका और इसके अर्बका भी प्रतिपादन करनेवाली है। इसका एक देवीके वपदेश दिया । साक्षात स्रोकपितामह ब्रह्मासे अधमें ब्यान करना चाहिये । इस देखीकी उस पत्तरतको पाकर मेरी आराधनाकी अहु-कान्ति सपाये हुए सुवर्णके समान है। इच्छा रखनेवाले उन मुनियोंने उनकी बतायी इसके यौन प्रयोधर ऊपरको उठे हुए हैं। यह हुई पद्धतिसे उस मन्त्रका जप करते हुए चार भुजाओं और तीन नेत्रोसे सुशोधित है। मेरुके रमणीय जिल्लापर मुक्तवान् पर्वतके इसके मसकपर वालवन्द्रमाका मुकुट है। निकट एक महस्र दिव्य वर्षोतक तीव दो हाबोचे पदा और उत्पल है। अन्य दी तपस्था की। वे लोकसृष्टिके लिये अत्यन्त हालोंचे बरद और अभयकी मुद्रा है। उसक थे। इसलिये वाय पीकर कटोर मुखाकृति सीम्य है। यह समस्त शुध तपस्यामें लग गये । जहाँ उनकी तपस्या चल लक्षणीसे सम्पन्न तथा सम्पूर्ण आभूपणीसे रही थी, यह श्रीमान् मुख्यान् पर्वत सदा ही विभूषित है। धेत कमलके आसनपर महो प्रिय है और मेरे भक्तोंने निरन्तर उसकी विराजधान है। इसके काले-काले पुँधराले

तत्काल उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन दिया और उन प्रकाशित हो रही है। वे वर्ण हैं-पीत, आर्प ऋषियोंको पद्यातार-मन्तके ऋषि, कृष्ण, धुप्र, म्वर्णिम तथा रक्त । इन वर्णीका **छन्द, देवता, बीज, अस्ति, कीलक, यदि पुत्रक-पृथक प्रयोग हो तो इन्हें विन्दु** पडक्रम्यास, दिम्बन्ध और विनियोग—इन और नाहसे विभूषित करना चाहिये। सब बातोंका पूर्णरूपसे ज्ञान कराया। विन्दुकी आकृति अर्द्धवन्द्रके समान है और संसारकी सृष्टि जबे इसके लिये मैंने उन्हें नादकी आकृति दीपशिखाके समान। मचाकी सारी विधियाँ बतायों तब वे उस सुपुरित ! यो तो इस मचाके सभी अक्षर मचके माहात्यारे तपायामें बहुत बढ़ गये बीजरूप है, तथापि उनमें दूसरे अक्षरको इस और देवताओं, असुरों तथा पनुष्योंकी पन्तका बीज समझना चाहिये। दीर्घ-सष्टिका भलीभाँति विस्तार करने लगे। स्वरपूर्वक जो चौद्या वर्ण है, उसे कीलक

स्वरूपका वर्णन किया जाता है। आदियें इस पनाके वापदेव ऋषि हैं और पैक्ति छन्द 'नगः' पदका प्रयोग करना चाहिये। उसके हैं। बरानने ! मैं ज़िब ही इस मन्त्रका देवता

केल वही शोधा या रहे हैं। इसके अहाँमें उन प्रावियोंकी भक्ति देखकर भैंने पाँच प्रकारके वर्ण हैं, जिनकी रहिमयाँ

अब इस उत्तम विद्या पद्माक्षरीके और पौचर्च वर्णको झिंक समझना चाहिये।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* हुँ । बरारोहे ! गौतम, अत्रि, विश्वामित्र, भी मूलमन्त्र है । उस पञ्चाक्षर-मन्त्रमें जो अक्रिया और भरद्वाज —ये नकारादि वर्णोंके पाँचर्वा वर्ण 'य' है, उसे बारहवे स्वरसे क्रमशः ऋषि माने गये हैं। गायत्री, अनुष्ट्रप्, विभूषित किया जाता है, अर्थात् 'नमः त्रिष्टप्, खुहती और विराद्—ये क्रमशः शिकाय' के स्थानमें 'नमः शिवापै' कहनेसे पाँचो अक्षरोंके छन्द है। इन्द्र, रुद्ध, विष्णु, यह देवीका मूलमन्त्र हो जाता है। अतः ब्रह्मा और सकद—ये क्रमशः उन अक्षरोंके साधकको चाहिये कि वह इस मन्त्रसे मन, देवता है। बरानने ! मेरे पूर्व आदि चारों वाणी और जारीरके मेदसे हम दोनोंका दिशाओंके तथा अपरके—पाँचों मुख इन यूजन, जम और होम आदि करे। (मन नकारादि अक्षरोंके क्रप्याः स्थान है। आदिके भेदसे यह पूजन तीन प्रकारका होता पश्चाक्षर-मन्त्रका पहला अक्षर उदान है। है-मानसिक, वाचिक और शारीरिक।) दूसरा और चौथा भी उदान हो है। पाँचवाँ देवि ! जिसकी जैसी समझ हो, जिसे स्वरित है और तीसरा अक्षर अनुदाल माना जितना समय पिल सके, जिसकी जैसी गया है। इस पञ्चाक्षर-मन्त्रके-पूल विद्याः बुद्धि, शक्ति, सम्पत्ति, उत्साह एवं योग्यता शिव, प्रीय, सुत्र तथा पञ्चाक्षर नाम जाने । और प्रीति हो, उसके अनुसार यह शैव (शियसम्बन्धी) भीज प्रणव मेरा शास्त्रविधिसे जब कभी, जहाँ कहीं अथवा विशाल हदय है। तकार सिर कहा गया है, जिस किसी भी साधनद्वारा मेरी पूजा कर अङ्गन्यास होता है। १

पकार शिरता है, 'शि' कवन है, 'बा' नेत्र है। सकता है। उसकी की हुई वह पूजा उसे और यकार अस है। इन वर्णोंके अन्तमें अवदय मोक्षकी प्राप्ति करा देशी। सुन्दरि ! अङ्गोके चतुर्ध्वनत्वयके माध्य कपञ्चः नयः, युद्धाने मन लगाकर जो कुछ कप या स्वाहा, खपद, हुप, बीधद और फद जोड़नेसे व्युक्तमसे किया गया हो, वह कल्याणकारी तथा मुझे प्रिय होता है । तथापि जो मेरे भक्त देखि ! बोडेसे भेदके साथ यह तुम्हारा है और कर्म करनेमें अत्यन्त विवस

वामदेवर्षणे नमः शिर्धाः, भेकिन्छन्दसं नमः मुखे, शिक्देवतार्यं नमः हृदये, म सीजाय नमः गुद्धे, यं शक्तये नमः पादयोः, ता कोलकाय नमः नार्था, विशिधोणय नमः सर्वति ।

 <sup>&#</sup>x27;ठेटे अस्य श्रीतिश्वरकार्वात्रं मन्त्राय काम्प्रेत कविः, पॅलिडक्टा, विश्वो देवता, में बीजम्, में दालिः, यो कोलकं सदाशिककृपाप्रसादोगलक्ष्यपूर्वकम्बलपुरुगावीस्ट्रये जपे निनियोगः।' शिवपुराणके इस वर्णनके अनुसार यहाँ विनियोग-वाक्य है। कल-महाजंब आदिने जो विनियोग दिया गया है, उसमें 'ॐ' बीजम्, 'नमः' शक्तः, 'डिल्पन' इति कीलकम् इतना अन्तर है। र अङ्गास वाक्यका प्रयोग के समझना शक्तिये—को को इंट्रयाय तथा, को ने जिससे स्वाह,

ॐ में शिकार्य तथर, ॐ शि कलवाय हुन, ॐ यो नेकायाय चौचर, ॐ यं अस्ताय फर इति इदयदिषश्चनुन्यासः । इसी तरह करन्यासकः प्रयोग है—यवा— ॐ ॐ अकृष्टाच्यां नमः, ॐ नं तर्वनीभ्यां तम, ४३ में मध्यमाणा तम, ४३ वि अनामिकाणा तम, ४३ वो कनिहिताणा तम, ४३ वे करतरुकरपृष्टाच्यां नमः । विनियोगमें वो ऋषि आदि आवे हैं, उनका न्यास इस प्रकार समझन बाहिये--- ३०

(असमर्थ) नहीं हो गये हैं, उनके लिये सब वता रहा हूँ, जिसके बिना मन्त-जप निष्फल शास्त्रोंमें मैंने ही नियम बनाया है, उस होता है और जिसके होनेसे जय-कर्म अवश्य नियमका उन्हें पालन करना बाहिये। अब मैं सफल होता है। पहले मन्त्रकी दीक्षा लेनेका शुभ विधान (अध्याय १३)

गुरुसे मन्त्र लेने तथा उसके जप करनेकी विधि, पाँच प्रकारके जप तथा उनकी महिमा, मन्त्रगणनाके लिये विभिन्न प्रकारकी मालाओंका महत्त्व तथा अंगुलियोंके उपयोगका वर्णन, जपके लिये उपयोगी स्थान तथा दिशा, जपमें वर्जनीय बातें, सदाचारका महत्त्व, आस्तिकताकी

प्रशंसा तथा पञ्चाक्षर-मन्त्रकी विशेषताका वर्णन

(महादेशजी कहते हैं-)बरानने ! गुरुको विधिवत् पूजा करके गुरुसे मन्त्र एवं आज्ञाहीन, क्रियाहीन, अद्धादीन तथा ज्ञानका उपदेश क्रमशः महण करे । इस तरह विधिके पालनार्थ आवश्यक दक्षिणामे हीन संसुष्ट हुए गुरु अपने पूजक शिष्यको, जो जो जप किया जाता है, यह सटा निकारत एक वर्षतक उनकी सेवामें रह चुका हो, होता है। मेरा स्वरूपभूत मन्त्र यदि गुरुकी सेवामें उत्साह रखनेवाला हो, आजासिद्ध, क्रियासिद्ध और सदासिद्ध आंकाररिहत हो और उपवासपूर्वक सान होनेके साथ ही दक्षिणासे भी युक्त हो तो करके शुद्ध हो गया हो, पुनः विशेष शुद्धिके उसकी सिद्धि होती है और उससे महान् फल ्लिये पूर्ण कलदामें रखे हुए पवित्र हत्यपुक्त प्राप्त होता है । दिख्यको आहिये कि यह पहले मन्त्रशुद्ध जलसे बहलाकर चन्द्रन, पुष्प-तत्ववेता आचार्य, जपशील, सदगुणसम्पन्न, माला, वस्त्र और आधुषणोद्वारा अलंकत ध्यानयोगपरायण एवं ब्राह्मण गुरुकी सेवाचे करके उसे सुन्दर वेश-मूचासे विभूषित करें । उपस्थित हो, मनमें शुद्ध भाव रखते हुए तत्पश्चात् शिष्यमे ब्राह्मणोद्धारा पुण्याहवाचन प्रवालपूर्वक उन्हें संतुष्ट करे । ब्राह्मण साधक और ब्राह्मणीकी पूजा करवाकर समुद्र-अपने मन, बाणी, ऋरीर और धनसे तटपर, नदीके किनारे, गीजारुपमें, आचार्यका पूजन करे। वह वैश्वव हो तो देवालयमें, किसी भी पवित्र स्थानमें अथवा गुरुको भक्तिभावसे हाथी, घोडे, रथ, रख, परमें सिद्धिदायक काल आनेपर शुध तिथि, क्षेत्र और गृह आदि अर्पित करे । जो अपने अध्य नक्षत्र एवं सर्वदोवरहित शुभ योगमें गुरु लिये सिद्धि चाहता हो. वह धनके दानमें अपने उस शिष्यको अनुप्रहपूर्वक श्रिधिके कुपणता न करे। तदनकार सब सामवियों- अनुसार मेरा ज्ञान दे। एकाना स्थानमें सहित अपने-आपको गुरुकी सेवामें अर्पित अत्यन्त प्रसन्नचित्त हो उह स्वरसे हम दोनोंके उस उत्तय भगका शिष्यसे भलीभाँति का दे।

इस प्रकार यशाञ्चलि निञ्चलभावसे उद्यारण करावे। बारंबार उद्यारण कराकर

शिष्यको इस प्रकार आझीर्बाद दे—'तुम्हारा उपोञ्ज जप मध्यम है तथा वाचिक जप उससे करन्याण हो, मङ्गल हो, शोभन हो, प्रिय हो' निम्नकोटिका माना गया है—ऐसा इस तरह गुरु शिष्यको यन्त्र और आज्ञा आगमार्थविज्ञास्य विद्वानीका कथन है। जो प्रदान करे "। इस प्रकार गुरुसे मन्त्र और ऊँचे-नीचे खरसे युक्त तथा स्पष्ट और अस्पष्ट देता है यह 'पीरश्चरणिक' कहलाता है। जो पुरक्षरण करके प्रतिदिन जय करता रहता है, उसके सपान इस लोकमें दूसरा कोई नहीं है। यह सिद्धिदायक सिद्ध हो जाता है।

साधकको चाहिये कि वह शुद्ध देशमें कान करके सुन्दर आसन बधिकर अपने हृदयमें तुष्हारे साथ मुझ शिवका और अपने गुसका चिन्तन करते हुए उतर या पूर्वकी और मैह किये मीनभावसे बैठे, जिलको एकाप्र करे तथा दहन-प्रायन आदिके द्वारा पश्चि तत्त्वीका शोधन करके मचका न्यास आदि करे। इसके बाद सकली-करणकी क्रिया सम्पन्न करके प्राण और अपान नियमन करते हुए हम दोनोंके खरूपका ध्यान करे और विद्यास्थान अपने रूप, ऋषि, छन्द, देवता, बीज, शक्ति तथा मन्त्रके वाच्यार्थस्य मुझ परमेश्वरका स्मरण करके पञ्चाक्षरीका जप करे। मानस जप उत्तम है, सगर्भ प्राणायाम श्रेष्ठ माना गया है।

आज्ञा पाकर शिष्य एकाप्रजित हो संकल्प पदों एवं अक्षरोंके साथ मऋका वाणीहारा करके पुरश्चरणपूर्वक प्रतिदिन उस मन्त्रका उद्यारण करता है, उसका यह जप 'सांचिक' जप करता रहे । बहु जबतक जीये, तबतक 'कहलाता है । जिस जपमें केवल जिह्नामात्र अनन्यभावसे तत्परतापूर्वक नित्य एक इजार क्रिक्ती है अथवा बहुत थीमे खरसे आठ मन्त्रोंका जप किया करें। जो ऐसा अक्षरोंका उद्याग्ण होता है तथा जो दूसरोंके करता है वह परम गतिको प्राप्त होता है। जो कानमें पहनेपर भी उन्हें कुछ सुनायी नहीं प्रतिदिन संयमसे रहकर केवल रातमें भोजन हेता, ऐसे जपको 'उपांदा' काते हैं। जिस करता है और मन्त्रके जितने अक्षर हैं, उतने जपमें अक्षर-पङ्क्तिका एक वर्णसे दूसरे लासका सोगुना जप आदरपूर्वक पूरा कर वर्णका, एक पदमे दूसरे पदका तथा शब्द और अर्थका मनके द्वारा वार्रवार विन्तनमात्र होता है, वह 'धानस' जप कहलाता है। वालिक जप एक गुना ही फल देता है, उपांधु जप सौ गुना फल देनेवाला बताया जाता है, मानस अपका फल सहस्र पुना कहा गया है तथा सगर्भ जप उससे सी गुना अधिक फल देनेवाला प्राणायाधपूर्वक जो जप होता है, उसे 'सगर्भ' जब कहते हैं। अगर्भ जयमें भी आदि और असमें प्राणायाय कर लेना श्रेष्ठ बताया गया है। मन्त्रार्थवेता बुद्धिमान् साबक प्राणायाम करते समग्र वालीस बार मन्त्रका स्मरण कर हो। जो ऐसा करनेमें असमर्थ हो, वह अपनी शक्तिके अनुसार जितना हो सके, उतने ही मन्त्रोंका मानसिक जप कर ले। पाँच, तीन अवका एक नार अगर्भ या सगर्भ प्राणायाम करे । इन दोनीमे

(ज्ञि॰ पु- ऑ॰ सं॰ ३० स॰ १४।१५)

शिवे चास्तु भूमे चास्तु शोभनोऽस्तु प्रियोऽस्त्वति । एवं दचार् गुसर्मन्तमाओं केव ततः पराम् ॥

 मंजिप्र शिक्पराण + 

सहस्रगुना फल देनेवाला कहा जाता है। इन अङ्गृष्टद्वारा जप करना चाहिये; क्योंकि पाँच प्रकारके जपोमेंसे कोई एक जप अपनी अङ्गुष्ठके विना किया हुआ जप निष्फल शक्तिके अनुसार करना चाहिये।

अङ्गलीसे जपकी गणना करना एकगुना बताया गया है। रेखासे गणना करना आठगुना उत्तम समझना चाहिये। पुत्रजीव (जियापोता) के बीजोंकी मालासे गणना करनेपर जपका दसगुना अधिक फल होता है। शक्क मनकोंसे सौ गुना, पूँगोंसे हजारगुना, स्फटिकमणिकी मालासे दस हजार गुना, मोतियोंकी मालास लाखगुना, पद्माक्षसे दस लाख गुना और सुवर्णके बने हुए मनकोसे गणना करनेपर कोटिगुना अधिक फल बनाया गया है। कुशकी गाँठसे तथा रुद्राक्षमे गयाना करनेपर अनन्तगुने फलकी प्राप्ति होती है। तीस रहाक्षके दानोंसे बनायी गयी माला जप-कर्ममें धन देनेवासी होती है। सलाईस दानोंकी माला मध्यम होती है। बोवन और नीच पुरुषोंकी ओर देखना वर्जित है। दानोंकी माला मनोहारिणी एवं श्रेष्ठ कही. यदि कभी वैसा सम्भव हो जाय तो आसमन गयी है। इस तरहकी मालासे जप करे। वह को अथवा तुम्हारे साथ मेरा (पार्वतीसहित

सगर्भकी अपेक्षा भी ध्यानसहित जप जपकर्ममें शुभ है। दूसरी अंगुलियोंके साथ घरपें किये हुए जपको समान या

एकगुना समझना बाह्रिये। गोशालामें उसका फल सीगुना हो जाता है, पवित्र वन या उद्यानमें किये हुए जपका फल सहस्रगुना वताया जाता है। पवित्र पर्वतपर दस हजारगुना, नदीके तटपर लाखगुना, देवालयमें कोटिगुना और मेरे निकट किये हुए जपको अनन्तगुना कहा गया है। सूर्य, अप्रि, गुरु, चन्द्रमा, दीपक, जल, ब्राह्मण और गीओंके समीप किया हुआ जप श्रेष्ठ होता है। पूर्वाचिमुख किया हुआ जप

वडीकरणमें और दक्षिणाधिमुख जप अधिवार-कर्ममें सफलता प्रदान करनेवाला

है । यक्षिमाधिपुरव जपको धनदायक जानना चाहिये और ज्तराधिमुख जप शानिदायक दानोंकी माला पुष्टिदाचिनी और पजीस होता है। सूर्व, अग्नि, ब्राह्मण, देवता तथा दानोंकी माला मुक्तिदायिनी होती है, पंडह अन्य ब्रेष्ट पुरुषोंके समीप उनकी ओर पीठ रहाक्षोंकी बनी हुई माला अधिचार कर्ममें करके जप नहीं करना लाहिये, सिरपर पगड़ी फलदायक होती है। जपकर्ममें अगूटेको रखकर, कुर्ता पहनकर, नंगा होकर, बाल मोक्षदायक समदाना चाहिये और तर्जनीको स्रोलकर, गरुपे कपड़ा लपेटकर, अधुद वाश्चनाहाक ! मध्यमा धन देती है और हाज लेकर, सम्पूर्ण शरीरसे अशुद्ध रहकर अनामिका ज्ञान्ति प्रदान करती है। एक सौँ तथा विलायपूर्वक कभी जप नहीं करना आठ दानोंकी मारत उत्तमोत्तम मानी गयी चाहिये। जप करते समय क्रोध, मद, है। सौ सुनोंकी पाला उत्तम और पचास छींकना, बूकना, जैमाई लेना तथा कुत्ती

अंगुलि अक्षरणी (जपके फलको क्षरित— दर्शन करे अबदा प्राणायाम कर ले। नष्ट न करनेवाली) मानी गयी है: इसलिये विना आसनके बैठकर, सोकर,

जप किसीको दिखाये नहीं। कनिष्ठिका शिवका) स्मरण करे था प्रह-नक्षत्रोंका

चलते-चलते अथवा खड़ा होकर जप न दुःख होता है, उसी तरह परलोकमें भी होता करे । गलीमें या सड़कपर, अपवित्र स्थानमें है—इस विश्वासको आस्तिकता कहते हैं । तथा अँधेरेमें भी जप न करे । दोनों पाँव सदाचारसे हीन, पतित और अन्यजका फैलाकर, कुब्रुट आसनसे बैठकर, सवारी उद्धार करनेके लिये कलियुगमें पञ्चाक्षर-या खाटपर बढ़कर अथवा चिनासे व्याकुल मन्त्रसे बढ़कर दूसरा कोई उपाय नहीं है। होकर जप न करे। पदि शक्ति हो तो इन सब चलते-फिरते, खडे होते अथवा स्वेच्छानुसार नियमोंका पालन करते हुए जप करे और कर्म करते हुए अपवित्र या पवित्र पुरुषके अञ्चल पुरुष यथाञ्चलि जप करे। इस जप करनेपर भी यह मन्त्र निष्कल नहीं विषयमें बहुत कहनेसे क्या लाभ ? संक्षेपसे होता। अन्त्यज, मूर्ख, मूद, पतित, मेरी यह बात सुनो। सदाकारी मनुष्य पर्यादारहित और नीचके लिये भी यह मन्त शुद्धभावसे जप और ध्यान करके निष्कल नहीं होता। किसी भी अवस्थामें कल्याणका भागी होता है। आचार परम यहा हुआ मनुष्य भी, वदि मुख्ये उत्तम धर्म है, आचार उत्तम बन है, आचार ब्रेष्ट भक्तिभाव रखता है, तो उसके रित्ये यह विद्या है और आबार ही पराप गति है। यन्त्र निःसंदेह सिद्ध होगा ही, किंतु दूसरे आचारहीन पुरुष संसारमें निन्दित होता है किसीके रिज्ये वह सिद्ध नहीं हो सकता। और परलोकमें भी सुख नहीं पाता। इसलिये सबको आबारवान होना चार और योग आदिका अधिक विचार बाहिये \* । वेदज विद्वानीने वेद-शासके कथनानुसार जिस वर्णके लिये जो कर्म विदित बताया है, उस वर्णके पुरुषको उसी कर्मका सम्यक आचरण करना चाहिये। वहीं उसका सदाचार है, दूसरा नहीं। गुरुके उपदेशसे प्राप्त हुआ मन्त्र सुसिद्ध सत्पुरुषोंने उसका आचरण किया है; कहत्वाता है। असिद्ध गुरुका भी दिया हुआ इसीलिये वह सदाचार कहलाता है। उस मन्त्र सिद्ध कहा गया है। जो केवल सदाबारका भी मूल कारण आस्तिकता है। परम्परासे प्राप्त हुआ है, किसी गुरुके कारण सदाचारसे कभी भ्रष्ट हो जानेपर भी 🕏 । जो मुझमें, मन्त्रमें तका गुरुमें अतिशय दूषित नहीं होता । अतः सदा आस्तिकताका अद्धा रखनेवाला है, उसको मिला हुआ मन्त्र सत्कर्म करनेसे सुख और दुष्कर्म करनेसे सिद्ध होकर ही रहता है, इसमें संशय नहीं है।

प्रिये ! इस पन्तके लिये लग्न, तिथि, नक्षत्र, अपेदित नहीं है। यह मन्त्र कभी सुप्त नहीं होता, सदा जायत ही रहता है। यह महामन्त्र कची किसीका शत्रु नहीं होता। यह सदा सुसिद्ध, सिद्ध अथवा साध्य ही रहे, सिद्ध यदि मनुष्य आस्तिक हो तो प्रमाद आदिके उपदेशसे नहीं मिला है, वह मन्त साध्य होता आश्रय लेना चाहिये। जैसे इहलोकमें किसी गुरुके द्वारा साधित हो या असाधित,

<sup>•</sup> आचारः परमो धर्म आचारः परमं धनम् । आचारः परमा विद्या आचारः परमा गतिः ॥ आचारहीतः पुरुषो लोके भगति विन्दितः । पछ न सुखो न स्थातस्यादान्यस्थान् भवेत् ॥ (शिक्ष पर बार से उर सर १४। ५५-५६)

इसलिये अधिकारकी दृष्टिसे विञ्चयुक्त है। तथापि छोटे-छोटे तुन्छ फलोंके लिये

होनेवाले दूसरे मन्त्रीको त्यागकर विद्वान पुरुष सहसा इस मन्त्रका विनियोग नहीं करना साक्षात् परमा विद्या पञ्चाक्षरीका आश्रय ले । चाहिये; क्योंकि यह मन्त्र महान फल दूसरे मन्त्रोंके सिद्ध हो जानेसे ही वह बन्त्र देनेवाला है। सिद्ध नहीं होता। परंतु इस पहायन्त्रके सिद्ध उपपन्यु कहते हैं—यद्गनदन ! इस सब देवता प्राप्त हो जाते हैं, यही न्याय इन सब भी, जो एकाप्रधिल हो भक्तिभावसे इस

जाति आदिकी अपेक्षा न रखकर प्रवत्त होता

होनेपर ने दूसरे मन्त अवस्य सिद्ध हो जाते हैं। प्रकार त्रिशुलधारी महादेवजीने तीनों महेश्वरि । जैसे अन्य देवताओंके प्राप्त होनेपर लोकोंके हितके लिये साक्षात महादेवी भी मैं नहीं प्राप्त होता: परंतु मेरे प्राप्त होनेपर वे पार्वतीसे इस पञ्चाक्षर-मन्त्रकी विधि कही

मन्त्रोंके लिये भी है। सब मन्त्रोंके जो दोष हैं. प्रसंगको सुनता या सुनाता है, वह सब वे इस मन्त्रमें सम्भव नहीं हैं; क्योंकि यह मन्त्र पापास पुक्त हो परमगतिको प्राप्त होता है। (अप्रयाय १४)

## त्रिविध दीक्षाका निरूपण, इक्तिपातकी आवश्यकता तथा उसके लक्षणोंका वर्णन, गुरुका महत्त्व, ज्ञानी गुरुसे ही मोक्षकी प्राप्ति तथा गुरुके द्वारा शिष्यकी परीक्षा

विज्ञान देता है और पाशबन्धनको श्रीण शिष्यके शरीरमें प्रवेश करके ज्ञान-दृष्टिसे जो

श्रीकृष्ण चोले—भगवन् ! आपने करता है। इसलिये इस संस्कारको ही दीक्षा मन्त्रका माहातव तथा उसके प्रयोगका विधान बताया, जो साक्षात वेदके तल्य है। अब मैं उत्तम शिव-संस्कारकी विधि सुनना चाहता है, जिसे मन्त्र-प्रहणके प्रकरणमें आपने कुछ सुचित किया था। यह बात मडो भूली नहीं है।

दक्षिपातमात्रसे, स्पर्शसे तथा सम्माषणसे भी जीवको जो तत्काल पाशोंका नाश करने-वाली संज्ञा सम्बक्त बुद्धि प्राप्त होती है, वह शाम्बर्धी दीक्षा कहलाती है। उस दीक्षाके भी दो भेद हैं-तीवा और तीव्रतरा। पाशोंके श्रीण होनेमें जो शीव्रता या मन्द्रता होती है.

उसीके भेदसे ये दो भेद हुए हैं। जिस दीक्षासे

भी कहते हैं। जिल-जासमें परमात्मा शिवने

'शान्यवी', 'शाकी' और 'मान्ती' तीन प्रकारकी दीक्षाका उपदेश किया है। गुरुके

शिवद्वारा कथित परम पवित्र संस्कारका विधान बता रहा हैं, जो समस्त पापीका शोधन करनेवाला है। मनुष्य जिसके प्रभावसे पूजा आदिमें उत्तम अधिकार प्राप्त कर लेता है, उस पड़प्यशोधन कर्पको

उपमन्यूने कहा-अच्छा, मै तुम्हें

तत्काल सिद्धि या शान्ति प्राप्त होती है, वही तीव्रतरा मानी गयी है। जीवित पुरुषके संस्कार कहते हैं। संस्कार अर्थात् शुद्धि पापका अत्यन्त शोधन करनेवाली जो दीक्षा करनेसे ही उसका नाम संस्कार है। यह है, उसे तीवा कहा गया है। गुरु योगमार्गसे ज्ञानवती दीक्षा देते हैं, वह झाकी कही गयी है। इसलिये सर्ववा प्रयत्न करके शिष्य ऐसा है। क्रियावती दीक्षाको मान्त्री दीक्षा कहते. आचरण करे, जो गुरुके गौरवके अनुरूप

निर्माण किया जाता है। फिर गुरु बाहरसे जो जिल है, वह गुरु माना गया है। विद्याके मन्द्र या मन्द्रतर उदेश्यको लेकर शिष्यका आकारमें शिव ही गुरु बनकर विराजमान

संस्कार करते हैं। प्रक्रियातके अनुसार है। जैसे शिव हैं, वैसी विद्या है। जैसी विद्या

शिष्य गुरुके अनुबहका माजन होता है। है, बैसे गुरु हैं। शिव, विद्या और गुरुके शेव-धर्मका अनुसरण शक्तिपातपूलक है; पूजनसे समान फल मिलना है। सिव

अतः संक्षेपसे आके विषयमें निवेदन किया अल्डिबात्मक है और गुरु सर्वमन्त्रमय । अतः जाता है। जिस शिष्यमें गुरुकी शक्तिका पात सम्पूर्ण यत्रसे गुरुकी आजाको शिरोधार्य

नहीं हुआ, उसमें शुद्धि नहीं आती तथा उसमें करना चाहिये। यदि मनुष्य अपना कल्याण न तो विद्या. न शिवाचार. न मुक्ति और न चाहनेवाला और बुद्धिमान् है तो वह गुरुके

सिद्धियों ही होती हैं; अतः प्रयुर शक्तिपातके प्रति मन, वाणी और क्रियाद्वारा कभी लक्षणोंको देलकर गुरु ज्ञान अवदा विश्याचार—कपटपूर्ण बर्ताव न यारे। गुरु

मोहवदा इसके विपरीत आबरण करता है, और प्रिय करें । उनके सामने और पीठ पीछे वह पूर्विद्ध नष्ट हो जाना है: अतः गुरु सथ भी उनका कार्य करता रहे । ऐसे आचारसे प्रकारसे शिष्यका परीक्षण करे। उत्कृष्ट युक्त गुरु-भक्त और सदा मनमें उत्साह

प्रबोधानन्दरूपिणी ही है। आनन्द और अधिकारी है। यदि गुरु गुणवान, विद्वान, बोधका लक्षण है अन्तःकरणमें (सास्त्रिक) परमानन्दका प्रकाशक, तत्त्ववेता और विकार। जब अन्तःकरण द्रवित होता है. दिवयनक है तो बढ़ी मुक्ति देनेवादा है, दूसरा

प्रकट होते हैं।

सम्पर्क प्राप्त करके अथवा उनके साथ रह नहीं कर सकता। करके उनमें प्रकट होनेवाले इन कक्षणोंसे

गुरुकी परीक्षा करे। शिष्य गुरुका शिक्षणीय अकती हैं, किंतु क्या कोई शिला दूसरी

हैं। इसमें पहले होमकुण्ड और बज़मण्डपका हो । जो मुरु है, वह शिव कहा गया है और

क्रियाके द्वारा शिष्यका शोधन करे। जो आज़ा दे या न है, शिष्य सहा उनका हित

बोध और आनन्दकी प्राप्ति ही शक्तिपातका रखनेवाला जो गुरुका प्रिय कार्य करनेवाला लक्षण है; क्योंकि वह परमाशक्ति शिष्य है, वहीं डीस धर्मीके उपदेशका

स्वरविकार, ' नेप्रविकार' और अङ्गविकार' परमान-दत्तनित तत्व है, उसे किसने जान लिया है, वहीं आनन्द्रका साक्षात्कार करा शिष्य भी शिवपूजन आदिमें गुरुका सकता है। ज्ञानरहित नाममात्रका गुरु ऐसा नौकाएँ एक-दूसरीको पार लगा

होता है और उसका गुरुके प्रति गौरव होता जिलाको नार सकती है ? नामपात्रके गुरुसे

तब बाह्य शरीरमें कम्प, रोमाञ्च, नहीं। ज्ञान उत्पन्न करनेवाला जो

१ कप्तरं भट्ट्याणीय प्रकट होना। २ नेत्रोते अधूकत दोना। ३ शरीरमें स्वरू (पारता) तथा और अदिक उदय होन ।

+ संक्षिप्र किवपुगन +

\*\*\*\*\* नामगात्रकी ही मुक्ति प्राप्त हो सकती है। आनन्द और प्रयोधकी उपलब्धि न हो, वह जिन्हें तत्त्वका ज्ञान है, वे ही खर्य मुक्त होकर शिष्य उसे छोड़कर दूसरे गुरुका आश्रय ले । दूसरोंको भी मुक्त करते हैं। तत्त्वहीनको कैसे पुरुको भी चाहिये कि वह अपने थोध होगा और वोधके बिना कैसे 'अल्पा' आखित ब्राह्मणजातीय शिष्यकी एक का अनुभव होगा ? " जो आत्मानुभवसे वर्षतक परीक्षा करे। क्षत्रिय शिष्यकी दो शून्य है, वह 'पर्दु' कड़लाता है। पर्द्वकी वर्ष और वैत्रयकी तीन वर्षतक परीक्षा करे। प्रेरणासे कोई पश्चकको नहीं लाँप सकता; प्राणीको संकटमें डालकर सेवा करने और अतः तत्त्वज्ञ पुरुष ही 'मुक्त' और 'मोचक' अधिक धन देने आदिका अनुकूल-प्रतिकृल हो सकता है, अज नहीं। सपस्त शुभ आदेश देकर, उत्तम जातिवालींको छोटे लक्षणोसे युक्त, सम्पूर्ण शास्त्रोका ज्ञाना तथा कामपे लगाकर और छोटोंको उत्तम कामभे सब प्रकारके उपाय-विधानका जानकार नियुक्त करके उनके होनेपर भी जो तस्तजानमें हीन है, उसका सहनद्गीलताकी परीक्षा करे। गुरुके जीवन निष्याल है। जिस पुरुवकी अनुभव-तिरस्कार आदि करनेपर भी जो विपादको पर्यन्त बद्धि तत्वके अनुसंधानमें प्रवृत्त होती नहीं प्राप्त होते, वे ही संवर्षी, जुजा तथा है, उसके दर्शन, स्वर्श आदिसे परमानन्दकी द्वाय-संस्कार कर्गके योग्य है। जो किसीकी प्राप्ति होती है। अतः जिसके सच्चकीं ही हिंसा नहीं करते, सबके प्रति दयालु होते, उत्क्रष्ट बोधस्वरूप आनन्दकी प्राप्ति सम्बद्ध सदा इदयमें ऊसाह रखकर सब कार्य हो, बुद्धिमान पुरुष उसीको अपना गुरु चुने, करनेको उद्यत रहते; अधिमानसून्य, दूसरेको नहीं। योग्य गुरुका जवतक अच्छी चंद्रियान् और स्पर्धारहित होकर प्रिय क्लन बोलते: सरह, कोपल, खब्ड, विनयशील, तरह ज्ञान न हो जाय, तबतक विनयाचार-चतुर मुमुक्ष क्षिष्योको इनकी निरन्तर सेवा पुल्बिर्राच्य, श्रीवाचारमे संयुक्त और करनी चाहिये। उनका अच्छी तरह ज्ञान--शिवधक होते, ऐसे आबार-व्यवहारवाले सम्यक परिचय हो जानेपर उनमें सुस्थिर द्विजातियोंको मन, वाणी, दारीर और भक्ति करें। जनतक तत्त्वका बोध न प्राप्त हो क्रियाद्वारा यथोजित रीतिसे शुद्ध करके जाय, तबसक निरत्तर गुरुसेवनमें लगा रहे । तत्त्वका बोध कराना वाहिये, यह शासोंका तत्त्वको न तो कभी ओड़े और न किसी तरह निर्णय है। जिच-संस्कार कर्मणे नारीका

भी उसकी उपेक्षा ही करे । जिसके पास एक स्वतः अधिकार नहीं है । यदि यह शिवभक्त वर्षतक रहनेपर भी शिष्यको बोडेसे भी हो तो पतिकी आजारो ही उक्त संस्कारकी

(शि पूर्वा से उन्हें का १५।३८-३९)

अन्योत्त्वं तारकेतीका कि जिल्ला करवेक्किलाम्। स्तत्वः नाममाजेणः मुक्तिः नाममाजिकः ।
 यै: पुनर्विदितं तत्वं ते मुकला मोचयनवाँ । तत्वक्षंत्रे कृतो क्षेत्रः कृतो द्वारमपरिमहः ।।

अधिकारिणी होती है। विधवा स्त्रीका पुत्र विधान नहीं है। वे भी यदि परमकारण आदिकी अनुमतिसे और कन्याका पिताकी द्विवमें स्वाधाविक अनुराग रखते ही आज्ञासे दिव्य-संस्कारमें अधिकार होता तो शिवका बरणोट्ड लेकर अपने पापोंकी है। शुद्रों, पतितों और वर्णसंकरोंके शद्धि करें। लिये पडध्यशोधन (शिव-संस्कार) का

(अध्याय १५)

#### समय-संस्कार या समयाचारकी दीक्षाकी विधि

उपगन्यु कहते है—यदुनन्दन ! नाना या मण्डपके ईज्ञानकोणमें पुनः एक वेटीपर प्रकारके दोषोंसे रहित शुद्ध स्थान और पवित्र दिनमें गुरु पहले शिष्यका 'समय' नामक संस्कार करे। गन्ध, वर्ण और रस आदिसे विधिपूर्वक भूमिकी परीक्षा करके यास्तु-शासमें बतायी हुई पद्धतिसे वहाँ पण्डपका निर्माण करे। मण्डपके बीचमें वेदी बनाकर आठों दिशाओं में छोटे-छोटे कुछ्ड बनाये । फिर ईंड्रानकोणमें या पश्चिम दिशामें प्रधानकृष्यका निर्माण करे। एक ही प्रधान ऋण्ड बनाकर सैदोबा, ध्वज तथा अनेक प्रकारको बहुसंख्यक मालाओंसे

और उसे शोभाजनक सामग्रियोंसे सुशोधित करे । तत्पञ्चान् धान, चावल, सरसो, तिल, फूल और कुशासे उस मण्डलको आकादित करके उसके ऊपर शुध लक्षणसे युक्त जिलकलज्ञाकी स्थापना करे। यह कलज्ञ सोना, खोटी, ताँबा अथवा मित्रीका होना चाहिये। उसपर गन्ध, पुष्प, अक्षल, कुछ और दुर्बाङ्कर रखे जाये, उसके कण्ठमें सफेद सुत लवेटा जाय और उसे दो नूतन सस्रोसे आन्छादित किया जाय । उसमें ऋद जल भर उसको सजाये । तत्पश्चात् वेदीके मध्यभागमे दिया जाय । कलकामे एक मुद्रा कुका शुभ लक्षणोंसे युक्त मण्डल बनाये। अग्रभाग ऊपरकी ओर करके डाला जाय। लालरंगके सुवर्ण आदिके कुर्णसे वह मण्डल सुवर्ण आदि द्रव्य छोड़ा जाय और उस बनाना चाहिये। मण्डल ऐसा हो कि उसमें कलाइको ऊपरसे दक दिया जाय। उस ईश्वरका आबाहन किया जा सके। निर्धन आसनकप कपलके उत्तर दलमें सुत्र आदिके मनुष्य सिन्दूर तथा अगहनी या निजीके बिना झारी या गड़आ, वर्धनी (विशिष्ट चावलके चूर्णसे मण्डल बनाये। उस उलपात्र), सङ्ख, चक्र और कमलदल आदि मण्डपमें एक या दो हाधका क्षेत्र या लाल सब सामग्री संग्रह करके रखे। उक्त कपल बनाये। एक हाथके कमलकी आसनमण्डलके अग्रभागमें चन्दनमिश्रित कर्णिका आठ अङ्गलकी होनी चाहिये। जलसे भरी हुई वर्धनी अखराजके लिये उसके केसर चार अङ्गलमें हों और शेष रखे। फिर मण्डलके पूर्वभागमें पूर्ववत् भागमें अष्टदल आदिकी कल्पना करें। दो मन्त्रयुक्त कलशकी स्थापना करके शिवकी हाथके कमलकी कर्णिका आदि एक विधिपूर्वक महापूजा आरम्भ करे। हाथवालेसे दुगुनी होनी चाहिये। उक्त वेदी समुद्र या नदीके किनारे, गोशालामें,

एक हाथ या आधे हासका मण्डल बनावे

 संदित्त शिक्पुराण क 

या किसी भी मनोहर स्वानमें मण्डपादि बन्धनमुक कराइये।' रावनाके बिना पूर्वोक्त सब कार्य करे। फिर

गुरु प्रसन्त्रमुखसे पूजा-पवनमें प्रवेश करे। शिष्यको जिसने इपवास किया हो या

यहाँ सब प्रकारके मङ्गल-कृत्यका सम्पादन हविष्य भोजन किया हो, अपने निकट

करके नित्यकर्मके अनुद्वानपूर्वक पच्छलके बुलाये। यह जिल्य एक समय भोजन प्रध्यभागमें पहेशरकी महापूजा करनेके करनेवाहर और विरक्त हो। स्रान करके

अनन्तर पुनः शियकलञ्जयर शिवका प्रातःकालका कृत्य पूरा कर सुका हो।

आवाहन-पूजन करे। पश्चिमाचिमुख महुल-कृत्वका सम्पादन करके प्रणवका प्रजासक ईश्वरका ध्यान करके अखराजकी जप और महादेवजीका ध्यान कर रहा हो। यर्धनीमें दक्षिणकी ओर ईश्वरके अखकी उसे पश्चिम या दक्षिण द्वारके सामने मण्डलमें पूजा करे । फिर पन्तयुक्त करूकामें यन्त्र तथा कुक्तके आसनपर उत्तरकी ओर मुँह करके भुद्रा आदिका त्यास करके पत्रविशास्त्र गुरू बिठाये और गुरू स्वयं पूर्वकी ओर भुँह

मप्त-थाग करे। इसके बाद देशिक- करके खड़ा रहे। त्रिष्य ऊपरकी ओर मैह शिरोमणि गुरु प्रधान कुण्डमें जिलाफिकी करके हाथ जोड़ से। गुरु प्रोक्षणीके जलसे रक्षापना करके उसमें होम करे। साथ ही जिप्पका श्रीक्षण करके उसके मसाकपर

विधिवत् जप करे। नृत्य, गीत, बाद्य एवं सुवर्णमिन्नित पुष्पाध्वति चवरकर पूर्व या

करके शिष्यपर अनुप्रह करनेकी इच्छा मनमें ले आचार्य महादेवजीले इस प्रकार

प्रार्थना करे-प्रसीद देवदेवेश देहमाविदय मामकम ।

विमोनवैने विश्वेश प्रमया न प्रवानिये॥ 'तेवदेवेशर ! 343

बिसनाथ ! दयानिधे ! मेरे इररिरमें प्रवेज

पर्वतके शिखरपर, देवालयमें अथवा धामें करके आप कृपापूर्वक इस शिष्यको

तदनन्तर 'में ऐसा ही करूँगा' इस पूर्ववत् मण्डल और अधिकी बेटी बनाकर प्रकार इष्टदेवकी अनुमति पाकर गुरु उस

दूसरे ब्राह्मण भी बारो ओरसे उसमें आहुति अख्यूक्रक्यरा फूल फेंककर मारे। फिर हालें। आचार्यसे आधे या चौजाई होमका अधिमनिहरू नृतन वस्य—आधे दुप्रदेशे उनके रूपे विधान है। आबार्यशिरोमणिको उसकी आँग बाँध है। इसके बाद शिष्यको प्रधान कुण्डमें ही हतन करना बाहिये। दूसरे दरवाजेसे मण्डलके भीतर प्रवेश कराये। लोगोंको स्वाच्याय, स्तोत्र एवं महत्त्वपाठ शिष्य भी गुरुते प्रेरित हो शंकरजीकी तीन करना नाहिये। अन्य शिवभक्त भी वहाँ बार प्रदक्षिणा करे। इसके बाद प्रभुको

अन्य पहल कृत्व भी होने कालिये। उत्तरकी और पृष्ट करके पृथ्वीपर दण्डकी सदस्योंका विधियत् पुजन, पुण्याह्याचन भाँति गिरकर साष्ट्राङ्क प्रणाप करे । तदनसर तथा पुनः भगवान् इकिरका पूजन सम्बन्न मूलपसामे गुरु शिष्यका प्रोक्षण करके पूर्ववत् अञ्चमन्तके द्वारा उसके मस्तकपर फुलसे ताहन करनेके पश्चात् नेत्र-बन्धन खोल दे। जिल्ला पुनः मण्डलकी ओर देखकर हाथ जोड़ प्रभुको प्रणाम करे। इसके बाद शिवासकप आचार्य शिव्यको

मण्डलके रक्षिण अपने बार्वे भागमें कुडाके आसनपर विठाये और महादेवजीकी

380

**ाधवीयमंदिता** 

आराधना करके उसके मस्तकपर शिवका शिष्योंमें स्ट्रत्वकी उत्पत्ति करे। जो जातिसे वरद हाथ रसे। 'मैं दिव हैं' इस अभिमानसे ही ब्राह्मण है, उस दिष्यमें केवल स्ट्रत्वकी युक्त गुरु शिवके तेजसे सम्पन्न अपने हावको शिष्यके मस्तकपर रखे और शिवमत्तका ताइन करके उसके आगकी चिनगारियोंके

सम्पूर्ण अङ्गोंका स्पर्श करे। शिष्य भी अपने आत्यामें स्थित होनेकी भावना करे। आचार्यरूपमें उपस्थित हुए ईश्वरको पृथ्वीपर तदनन्तर पूर्वोक्त नाडीसे गुरु-मन्त्रोचारण-गिरकर साष्ट्राङ्ग प्रणाम करे । तदनन्तर जब शिष्य शिवाधिमें महादेवजीकी विधिवत्

पूजा करके तीन आहुति दे ले, तब गुरु पुन: पूर्वचत् शिष्यको अपने पास विठा है। क्होंके अग्रभागसे उसका स्पर्श करते हुए विद्या या मन्दद्वारा अपने-आपको उसके धीतर आविष्ट करे ।

तत्प्रधात् महादेवजीको प्रणाम करके नाही-संधान करें। फिर शिव-शाखमें बताये हुए मार्गसे प्राणका निकमण करके जिञ्चके शरीरमें प्रवेशकी भावना करे, साथ ही मन्त्रोंका तर्पण भी करे। मूलमन्त्रक तर्पणके लिये उसीके उच्चारणपूर्वक दस आहर्तियाँ देनी चाहिये। फिर अङ्गोके तर्पणके लिये अह-मजोद्वारा ही कपडाः

तीन आहुतियाँ दे। इसके बाद पूर्णाहित देकर मन्त्रवेता गुरु प्रायश्चित्तके नियित मुलमन्त्रसे पुनः दस आहतियाँ अग्निमे डाले । फिर देवेश्वर शिवका पूजन करके सम्बक् आचमन और हमन करनेके पश्चात यथोबित रीतिसे जातितः वैदयका उद्धार

भावनाद्वारा उसके वैश्यतको निकालकर उसमें क्षत्रियत्वकी उत्पत्ति करे। फिर इसी तरह क्षत्रियत्वका भी उद्धार करके गुरु उसमें ब्राह्मणत्वकी उद्भावना करे। इसी

प्रणालीसे जातितः क्षत्रियका भी उद्धार

करके ब्राह्मण बनाये। फिर उन दोनों

ही स्वापना करे । फिर शिष्यका प्रोक्षण और उद्यारण करे। उसी हाथसे वह शिष्यके समान प्रकाशमान शिवस्वरूप आत्माको

> पूर्वक वायुका रेजन (नि:सारण) करे। वायुका नि:सारण करके उस नाड़ीके द्वारा ही शिष्यके हृदयमें वह स्वयं प्रवेश करे। प्रवेदा करके उसके चैतन्यका नील बिन्दुके समान विन्तन करे। साथ ही यह भावना करे कि मेरे तेजसे इसका सारा मल नष्ट हो गया और यह पूर्णत: प्रकाशित हो रहा है।

> इसके बाद उस जीव-चैतन्यको लेकर

नाड़ीसे संहारमुद्रा एवं पूरक प्राणायामद्वारा अपने आत्यासे एकीभूत करनेके स्थि उसमें निविष्ट करे। फिर रेजककी ही भौति कुष्मकद्वारा उसी नाड़ीसे उस जीव-चैतन्यको वहाँसे लेकर शिष्यके हृदयमें स्थापित कर दे। तत्पञ्चात् शिष्यका स्पर्श करके शिवसे उपलब्ध हुए बजोपबीतको उसे देकर गुरु तीन बार आहति दे पूर्णाहति होम करे। इसके बाद आराध्यदेवके दक्षिण भागमें

शिष्यको कुश तथा फुलसे आन्छादित

करके श्रेष्ट आसनपर विठाकर उसका मुँह उत्तरकी ओर करके उसे स्वस्तिकासनमें स्थित करे। शिष्य गुरुकी ओर हाथ जोडे रहे। युरु स्वयं पूर्वाभिमुख हो एक श्रेष्ठ आसनपर खड़ा रहे और पहलेसे ही स्थापनपूर्वक सिद्ध किये हुए पूर्ण घटको लेकर शिवका ध्यान करते हुए मन्त्रपाठ तथा माङ्गलिक वाद्योंकी ध्वनिके साध

शिष्यका अभिषेक करे । तदनन्तर शिष्य उस

शिव, अप्रि तथा गुरुके समीप प्रक्रियावसे अनुसार शिष्यको शिवावार्यको शिक्षा दे। प्रतिज्ञापूर्वक निप्नाङ्कितरूपसे दीक्षायाक्यका दिखावार्यने समयाचारके विषयमें जो कुछ

करे. आचमन करके अलंकत हो हाथ जोड मचडुपमें जाय । तब गुरु पहलेकी माँति उसे कशासनपर विठाकर मण्डलमें महादेवजीकी पूजा करके करन्यास करे। इसके बाद मन-शी-मन महादेवजीका ध्यान करते हुए दोनों हाथोंचे भस्य ले शिष्यके अङ्गोमें लगाये

अभिषेकके जलको पोछकर श्वेत वस्त्र पारण

और शिव-मन्त्रका उद्यारण करे । तदननार शिवाचार्य मानुकान्यासके रहत-प्राधनादि **डिएथका** सकारीकरण करके उसके मलकपर शिवके आसनका ध्यान करे और वहाँ शिवका आबाहन करके प्रबोधिन रीतिसे उनकी मानसिक पूजा करे। तत्पश्चात हाथ जोड महादेवजीकी प्रार्थना करे-'प्रभो । आप नित्य यहाँ विराजधान हो ।' इस तरह प्रार्थना करके मन-ही-पन यह भावना करे कि शिष्य भगवान् शंकरके तेजसे प्रकाशित ही रहा है। इसके बाद पुत्रः शियकी पूजा करके जिलाकपिणी जैवी आजा प्राप्त करके गुरु शिष्पके कानमें धीरे-धीरे जिय-मन्तका उपारण करे । जिच्च हाथ ओडे हुए उस मन्त्रको सनकर उसीमे पन खगा शियाचार्यकी आज्ञाके अनुसार धीर-धीर वह शिष्य भी शियाचार्यसे प्राप्त हुई उन उसकी आवृत्ति करे। फिर मन्त्र-ज्ञान- वानुओंको उन्होंकी आज्ञासे बड़े आहरके कुशल आचार्य ज्ञाक-मत्त्रका उपदेश दे, साथ प्रहण करे। उनकी आज्ञका उरुक्षन उसका सुरूपूर्वक उद्यारण करवाकर न करे, आवार्यसे प्राप्त हुई सारी वस्तुओंको शिष्यके प्रति मङ्गलाशंसा करे। तत्पद्यात् भक्तिभावसे सिरपर रखकर ले बाय और संक्षेपसे वाच्य-बावक योगके अनुसार उनकी रक्षा करे। अपनी रुचिके अनुसार र्श्वरस्थ्य गन्तका उपदेश देकर योगासनकी पठमें या घरमें शंकरजीकी पूजा करता रहे, त्रिक्षा है। तदनन्तर शिष्य पुरुकी आज़ासे इसके बाद गुरु चर्कि, श्रद्धा और बुद्धिके

उत्तारण करे-

वरं प्राणपरित्यागश्छेदनं शिरसोऽपि वा। न लनभ्यन्यं भुजीय भगवन्तं त्रित्रोचनम् ॥ -

भेरे लिये प्राणींका परित्याग कर देना अच्छा होगा अथवा सिर कटा देना भी अच्छा होगा; किंतु में भगवान् प्रिलोचनकी पूजा किये विना कभी भोजन नहीं कर सकता। जबतक मोह दूर न हो, तवतक वह

भगवान ज्ञिवमे ही निष्ठा रखकर उन्हींके

आजित हो नियमपूर्वक उन्होंकी आराधना करता रहे। फिर भगवान् ज्ञाव ही उसे योगक्षेत्र प्रदान करते हैं। ऐसा करनेसे उस जिल्लाका नाम 'समय' होगा। उसे जिवासपर्वे रहनेका अधिकार प्राप्त होगा। वहाँ रहनेवाले जिल्लाको गुरुकी आजाका पालन करते हुए सदा उनके जडामें रहना वाहिये। इसके बाद गुरु करन्यास करके अपने हाधसे भाग हेकर मुख्यसका उद्यारण करते हुए इस भस्म तथा रहाशको अधियन्तित करके दिख्यके हाथमें दे दें। साथ ही महादेवजीकी प्रतिमा अथवा उनका गृढ झरीर (छिद्ध) और यथासम्भव पूजा, होम, जप एवं ध्यानके साधन भी दे। फिर

कहा हो, जो आज़ा दी हो तथा और भी जो

कुछ बातें बतायी हों, उन सबको शिष्य सपवास्थ-संस्कार-समयाचारकी दीक्षा-शिरोधार्यं करे। गुरुके आदेशसे ही वह का वर्णन किया है। यह पनुष्योंको साक्षात् शिवागमका प्रहण, पठन और श्रवण करे। शिवधामकी प्राप्ति करानेके लिये सबसे न तो अपनी इच्छासे करे और न दूसरेकी उत्तम साधन है। प्रेरणासे ही। इस प्रकार मैंने संक्षेपसे

(अध्याय १६)

#### षडध्वज्ञोधनकी विधि

उपमन्य कहते हैं—यदनन्दन ! इसके हैं, वह अध्वशोधनका अधिकारी नहीं है। बाद गुरु शिष्यकी योग्यताको देखकर जिसने छः प्रकारके अध्याका रूप नहीं उसके सम्पूर्ण बन्धनोकी नियत्तिके लिये जाना, वह उनके ध्याप्य-स्थापक भावको षडध्यशोधन करे। कला, तत्व, भूवन, समझ ही नहीं सकता है। इसलिये वर्ण, यद और मन्त्र— ये ही संक्षेपसे छः अध्याओंके स्वरूप तथा उनके व्याप्य-अथ्या कहे गये हैं। निवृत्ति \* आदि जो ज्यापक भाषको ठीक-ठीक जानकर ही पाँच कलाएँ है, उन्हें विद्वान् पुरुष कलाच्या अध्यक्षोधन करना चाहिये। कहते हैं। अन्य पाँच अध्या इन पाँचों पूर्ववन् कुण्ड और मण्डरु-निर्माणका कलाओंसे स्वाप्त हैं। दिवयतत्त्वसे लेकर कार्च वहाँ करके पूर्व दिशामें दो हाथ भूमिपर्यन्त जो छथ्बीस तन्त्र हैं. उनको लम्बा-चौड़ा कल्झमण्डल बनावे। तत्पक्षात् 'तत्त्वाच्या' कहा गया है। यह अध्वा स्टब्स दिखाबार्य शिष्यसहित स्नान और नित्यकर्प और अद्यादके भेदसे दो प्रकारका है। आधारसे लेकर उपनातक 'प्रवनाखा' कहा गया है। यह भेद और उपभेदोंको छोडकर साठ है। रुद्रस्वरूप जो पचास वर्ण है, उन्हें 'क्यांच्या'की संज्ञा दी गयी है। पटोंको 'पटाध्वा' कहा गया है, जिसके अनेक भेट हैं। सब प्रकारके उपपन्नोंसे 'मन्त्राच्या' होता है, जो परम विद्यासे व्याप्त है। जैसे तत्त्वनायक दिवकी तत्त्वोमें गणना नहीं होती, उसी प्रकार उस पन्तनायक महेश्वरकी मन्त्राध्वामें गणना नहीं होती। कलाब्दा व्यापक है और अन्य अब्दा व्याप्य उनके द्वारा कल्पविधिका ज्ञाता गुरु ईशान हैं। जो इस बातको ठीक-ठीक नहीं जानता आदि ब्रह्मोंको स्थापना करे। मध्यवर्ती

करके मण्डलमें प्रविष्ट हो यहलेकी ही भौति ज्ञिवनीकी पूजा करे। फिर वहाँ लगभग बार सेर बायलमें तैयार की गयी सीरमेंसे आधा प्रभुको नैवेदा लगा दे और शेव सीरको होमके लिये रख दे। पूर्व दिशाकी और बने हुए अनेक रंगोंसे आलंकृत पण्डलमें गुरु पाँच कलशोकी स्थापना करे। चारको तो जारों दिशाओं में रखे और एकको पध्यभागमें। उन कलशोपर मुलमचके 'नमः शिवाय' इन पाँचों अक्षरोंको विन्दु और नादसे यक्त करके

निवित, प्रतिष्ठा, निद्धा, प्राप्ति और शास्त्रतीत ये पाँच कलाएँ है।

< संक्षिप्र जिक्यराण \* 

336

कलशापर '३% ने ईशानाय नमः ईशाने लटकता रहे। सुतको इस तरह लटकाकर स्थापर्यामि' कहकर ईशानकी स्थापना करे । उसमें सूष्ण्या नाडीकी संयोजना करे । फिर

पूर्ववर्ती कलशपर 'ॐ में तत्पुरुवाय नमः मन्त्रज्ञ गुरु ज्ञान्त मुद्राके साथ मूलमन्त्रसे

तलुरुपं स्थापयामि' कहकर तल्पुरुवकी, तीन आहतिका होम करके उस नाडीको

दक्षिण कलज्ञपर '३३ जिं अवीराय नमः लेकर उस सुत्रमें स्थापित करे । फिर पूर्ववत् अधीर स्थापमाभि कहकर अधोरकी, वाम फूल फेककर शिष्यके हृदयमें ताइन करे

था उत्तरभागमें रखे हुए कलशपर 'ॐ वां और उससे नैतन्यको लेकर बारह वामदेवाय नमः वामदेवं स्थापधामि कारकर आहतियोके पश्चात शिवको निवेदित कर

वामदेवकी तथा पश्चिमके कलशपर 'ॐ यं उस लटकते हुए सुत्रको एक सुतसे जोई सधोजाताय नमः सधोजातं स्थापयागि और 'हं फट्' मन्त्रसे रक्षा करके उस सुतको कहकर सद्योजातकी स्थापना करे । तदननार शिष्यके शरीरमें लपेट दे । फिर यह भावना

रक्षाविधान करके मुद्रा बाँधकर कल्डाोंको करे कि जिल्लका शरीर मुलत्रयसय पाश है, अभिमन्तित करे । इसके बाद पूर्ववत् भोग और भोग्यत ही इसका लक्षण है, यह शिवाग्रिमें होम आरम्भ करे। यहले होमके विषय इन्द्रिय और देह आदिका जनक है।

लिये जो आधी सीर रखी गयी थी, उसका तदनन्तर द्वान्यतीता आदि पौस्र हवन करके होप भाग शिष्यको खानेके कलाओंको, जो आकाशादि तत्त्वरूपिणी लिये दे। पहलेकी भाँति भन्तोका तर्यणान हैं, उस सूत्रमें उनके नाम ले-लेकर जोड़ना

कमें करके पूर्णाहति होय करनेके पक्षात् चाहिये। यथा-प्रतीपन कर्म करे । प्रदीपन कर्ममें '४५ हं 'ब्वोमरूपिया शाल्यतीतकला योजवापि, नमः शिवाय फट् स्वाहा का उच्चारण करके वायुक्तपूर्ण शानिकला योजसामि, तेबोरूपिणी

क्रमकाः हृदय आदि अहरेको तीन-तीन निराजनले योजयानि, जलकपिणी प्रतिष्ठाकलो आहृतियाँ देनी चाहिये। (अङ्गोमें हृदयः, गोजपानि, पृथ्वीरुपिणी निवृतिकली योजयानि।) सिर, शिसा, कवन, नेत्रजय और अस- इति। इन छ:की गणना है।) इनमेंसे एक-एक इस तरह इन कलाओंका योजन करके

अङ्गको तीन-तीन बार मन्त्र पड़कर उनके नामके अन्तमें 'नगः' जोड़कर इनकी तीन-तीन आहतियाँ देनी चाहिये । इन सबके पूजा करे । यथा—'शान्यतीतकलायै नमः, खरूपका तेजखोरूपमें चिन्तन करना प्रान्तिकलाये नमः। इत्यादि। अथवा

आकाशादिके बीजपुत (हं ये रे ये लं) चाहिये। इसके बाद ब्राह्मणकी कुमारी कन्याके द्वारा काते हुए सफेद सुतको एक पन्त्रोद्वारा या प्रशाक्षरके पाँच अक्षरोपे

बार त्रिगुण करके पुनः त्रिगुण करे। फिर नाद-विन्दुका योग करके बीजसाप हुए उन उस सुत्रको अभिमन्त्रित करके उसका एक मन्त्राक्षरोद्धरा क्रमशः पूर्वोक्त कार्य करके

छोर शिष्यकी शिखाके अग्रभागमें बाँच दे । तत्त्व आदिमें मलादि पाशोंकी व्याप्तिका

शिष्य सिर ऊँचा करके खड़ा हो जाय, उस चिन्तन करे। इसी तरह मलादि पाशोंमें भी अवस्थामें वह सत उसके पैरके अँगुठेतक कलाओंकी व्याप्ति देखे। फिर आहति

करके उन कलाओंको संदीपित करे। गुरुकी आज्ञा पाकर शिष्य हाथ जोड़े हुए तदनन्तर शिष्यके मस्तकपर पुष्पसे ताइन करके उसके शरीरमें लिपटे हुए सुत्रको मूलमन्त्रके उद्यारणपूर्वक शान्यतीत पदमें अद्वित करे। इस प्रकार क्रमञः शान्यतीतसे आरम्भ करके निवृत्तिकला-पर्यन्त पूर्वोक्त कार्य करके तीन आइतियाँ देकर मण्डलमें पुनः शिवका पुजन करे। इसके बाद देवताके दक्षिण भागमें जिख्यको कडायक्त आसनपर मण्डलमें उत्तरानिमृत बिठाकर गुरु होमावशिष्ट चर उसे दे। गुरुके दिये हए उस बसको शिष्य आदरपूर्वक ग्रहण करके शिवका नाम ले उसे खा जाय । फिर दो बार आचमन करके शिवमन्तका उनारण करे। इसके बाद गुरु दूसरे मण्डलमें शिष्यको पञ्चगन्य है। शिष्य भी अपनी शक्तिके अनुसार उसे पीकर हो बार आचपन करके शिवका स्थरण करे । इसके बाद गुरु शिष्यको मण्डलमें पूर्वतत् बिठाकर उसे शास्त्रोक्त लक्षणसे युक्त दन्त्रधावन दे । शिव्य पूर्व या असरकी ओर मुँह करके बैठे और जय करके रेखांक बाह्यभागमें दिक्यालींके

मैह-हाथ घोकर शिवका स्मरण करे। फिर

दिष्यको ब्रिठाये । वहाँ नुसन समापर बिछे हए कुशके अधिपन्तित आसनपर पवित्र हुआ ज़िष्य मन-ही-मन ज़ियका ध्यान करते हए पूर्वकी ओर सिरहाना करके रातमें मोवे । जिलामें सत बंधे हुए उस शिप्यकी जिस्ताको जिलासे ही बॉधकर गुरु नूतन वबद्धारा हंकार-उद्यारण करके उसे ढक दे। किर दिख्यके चारों ओर प्रस्म, तिल और सरसोसे तीन रेखा खींचकर फद-मचका मीन हो उस दतीनके कोमल अप्रधागद्वारा लिये बलि दे। क्रिप्य भी उपवासपूर्वक वहाँ अपने दाँतोंकी शुद्धि करे। फिर उस रातमें सोया रहे और सबेरा होनेपर उठकर दतीनको धोकर फेंक दे और कुल्ला करके अपने देखे हुए खप्रकों बाते गुरुको बताये। (अध्याय १७)

शिवमण्डलमें प्रवेश को । उस फेंके हुए

दत्तीनको यदि गुरुने पूर्व, उत्तर या पश्चिम

दिशामें अपने सामने देख लिया तब तो

महरू हैं; अन्यथा अन्य दिशाओं में देखनेपर अमङ्गल होता है। यदि निन्दित दिशाकी ओर

वह दीख जाय तो उसके दोषकी शान्तिके

लिये गुरु मुलमन्त्रसे एक सौ आउ या चौवन आहतियोका होप करे। तत्पशात शिष्पका

एवर्ड करके उसके कानमें 'शिव' नामका

जय करके महादेवजीके दक्षिण भागमें

# षडध्वज्ञोधनकी विधि

कहते 🧗 चटुनन्दन ! कर लेनेके अनुनार गुरु उसे मण्डलका दर्शन उपमन्य तदननार गुरुकी आज्ञा ले शिष्य स्नान आदि कराये। आँखमें पट्टी बैधे रहनेपर शिष्य सम्पूर्ण कर्मको समाप्त करके शिवका कुछ फूल बिखेरे। जहाँ भी फूल गिरे, वहीं

चिन्तन करता हुआ हाथ जोड़ शिवमण्डलके उसको उपदेश है । फिर पूर्ववत् उसे निर्माल्य समीप जाय । इसके बाद पूजाके सिवा पहले मण्डलमें ले जाकर ईशान देवकी पूजा दिनका शेष सारा कृत्य नेत्रवन्धनपर्यन्त कराये और शिवाप्रिमें हवन करे। यदि

 संक्षित्र विक्युराण क \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

शिष्यने द:स्वप्न देखा हो तो उसके दोषको विषयक आसक्ति (अथवा धोकता और

486

शानिके लिये सौ या पदास बार मूलमचसे अप्रिमें आहति दे। तदनन्तर शिखामें बैधे हए सुतको पूर्ववत् लटकाकर आधार-शक्तिकी पुजासे लेकर निवत्ति-कलासम्बन्धी वागीधरी-पूजनपर्यन्त सब कार्य होमपूर्वक करे।

इसके बाद नियुत्तिकलामें व्यापक मती वागीश्वरीको प्रणाम करके मण्डलमें महादेवजीके पूजनपूर्वक तीन आहुतियाँ दे। शिष्यको एक ही समय सम्पूर्ण योनियोंमे प्राप्त करानेकी भावना करे। फिर क्षिण्यके सूत्रमय शरीरमें ताइन-प्रोक्षण आदि करके उसके आत्मर्थतन्यको लेकर हादशानामे निवेदन करे। फिर वहाँसे भी उसे लेकर आचार्य पुरुपच्ये आस्त्रोक्त पुत्रद्वारा पानसिक भावनासे एक ही साथ सम्पूर्ण योनियोंमें संयुक्त करे। देवनाओंकी आठ जातियाँ हैं, तिर्वक-योनियों (पद्म-पक्षियों) की पाँच और मनुष्योंकी एक जाति। इस प्रकार कुल चौदह योनियाँ हैं। उन सबमें दिष्यको एक साथ प्रवेदा करानेके लिये गुरु मन-ही-मन भावनाद्वारा जिल्लाकी आत्याकी यशोचित रीतिसे वागीश्वरीके गर्भम निविष्ट करे। वागीश्वरीमें गर्धकी सिद्धिके लिये यहादेवजीका पूजन, प्रणाम और उनके निमित्त हवन करके यह चित्तन करे कि

तीन आहतिका हवन करके श्रेष्ट गुरु

महादेवजीसे प्रार्थना करे।

वितासन स्वया नास्य यातः चीवं परं पदम् । र्यतबन्धे विद्यातव्यः दीवाडेण गरीयसी ॥ 'वितासह | यह जीव डिावके परमयदको जानेवाला है। तन्हें इसमें विध नहीं डालना चाहिये। यह भगवान शिवकी गुरुतर आज्ञा है।' ब्रह्माजीको जिलका यह सुनाकर उनकी विधिवत् पूजा और विसर्जन करके महादेवजीकी अर्थना करे और उनके लिये तीन आहति दे । तत्पश्चात् निवृत्तिद्वारा श्चद हुए जिप्पके आत्माका पूर्ववत् उद्धार करके अपनी आत्या एवं सुत्रमें स्थापित कर वागीशका पूजन करे। उनके लिये तीन आहति दे और प्रणाम करके विसर्जन कर दे। तत्पश्चात् नियत् पुरुष प्रतिप्राकलाके साध सानिध्य स्थापित करे । उस समय एक बार पूजा करके तीन आहति दे और शिष्यके आत्माके प्रतिप्राकलामें प्रवेशकी भावना यथावन्रुप्यसे वह गर्भ सिद्ध हो गया । सिद्ध करे । इसके बाद प्रतिष्ठाका आवाहन करके हुए गर्भकी उत्पत्ति, कर्मानुषुति, सरस्ता, पूर्वोक्त सप्पूर्ण कार्य सप्पन्न करनेके पश्चात् भोगप्राप्ति और परा प्रीतिका जिन्तन करे। उसमें व्यापक वागीश्वरीदेवीका ध्यान करे। तत्पश्चात् उस जीवके उद्धार तथा जाति, उनकी कान्ति पूर्ण चन्द्रमण्डलके समान है। आयु एवं भोगके संस्कारकी सिद्धिके लिये। ध्यानके पश्चात् शेष कार्य पूर्ववत् करे।

तदनत्तर भगवान विष्णुको परपात्मा

भोक्तव- शिवकी आज्ञा सुनाये। फिर उनका भी

विषयासिक) रूप मलके निवारणपूर्वक

शिष्यके शरीरका शोधन करके उसके

त्रिविय पाशका उन्होद कर डाले। कपट या

पायासे बेंधे हुए शिष्यके पाशका अत्यन्त

भेदन करके उसके चैतन्यको केवल खच्छ

माने । फिर अधिसे पूर्णाहति देकर ब्रह्माका

पूजन करें। ब्रह्माके लिये तीन आहति देकर

उन्हें शिवकी आज्ञा सनाये।

विसर्जन आदि शेष कत्य पूर्ण करके शान्यतीताकलाका शिव-मन्त्रमें विलय हो प्रतिष्ठाका विचासे संयोग करे। उसमें भी गया। छहाँ अध्वाओंसे परे जो शिवकी पूर्ववत् सब कार्य करे। साब ही उसमें सर्वाध्वव्यापिनी पराशक्ति है, वह करोड़ों व्याप्र वागीश्वरीदेवीका चिनान-पूजन तथा सर्वेक समान तेजस्विनी हैं, ऐसा उसके प्रज्वलित अग्निमें पूर्णतीमान्त सब कर्म क्रमशः सम्पन्न करके पूर्ववत् नीलरुद्धका आगे शुद्ध स्फटिकके समान निर्मल हुए आवाहन एवं पूजन आदि करे । फिर पूर्वोत्ता जिल्लाको ले आकर बिठा दे और आवार्ष रीतिसे उन्हें भी शिवकी आज़ा सुना दे। तदनन्तर उनका भी विसर्जन करके दिग्यकी दोपणानिके लिये विद्याकलाको लेकर उसकी व्याधिका अवलोकन करे और उभमे व्यापिका बागीश्वरीदेवीका पूर्वपन् स्थान करे । उनकी आकृति प्रात:कालके सर्पकी भारत अरुण रंगकी है और ये दुशो विज्ञाओंको उद्धासित कर रही है। इस प्रकार ध्यान करके द्रोप कार्य पूर्ववत करे । फिर महेश्वरदेवका आवाहन, पुत्रन और उनके उद्देश्यसे हतन करके उन्हें मन-ही-मन शिषकी पूर्वोत्तः आजा सुनाये। तत्पशात पहेबरका विसर्जन करके अन्य शानि-उसकी व्यापकताका अखलोकन करे। ध्यान करके प्रणांहति-होमपर्यन्त सारा कार्य पूर्ववत् करे। शेष कार्वकी पूर्वि करके सदाशिवकी विधिवत पूजा करे और उन्हें भी अमित पराक्रमी श्राम्पकी आजा सना है। फिर वहाँ भी पूर्ववत् शिष्यके मलकपर शिवकी पूजा करके उन वागीधरदेवको प्रणाम करे और उनका विसर्जन कर है।

तदनन्तर जिब-मन्त्रसे पर्ववत शिष्यके

मस्तकका प्रोक्षण करके यह चित्तन करे कि

कैंजीको योकर शिव-शास्त्रमें बतायी हुई पद्धतिके अनुसार सुत्रसहित शिखाका छेदन करे। उस शिलाको पहले गोबरपे रक्तकर फिर 'ॐ नम दिवाय वीषट् का उद्यारण करके उसका शिवाधिमें हवन कर दे। फिर कैसी धोकर रख है और शिष्यकी चेतनाको उसके शरीरमें लौटा है। इसके बाद जब शिष्य सान, आबमन और स्वस्तिवाचन कर है, तब अमे मण्डलके निकट ले जाय और शिवको दण्डवत प्रणाम करके क्रियालोपजनित दोवकी इरदिके रित्ये यश्चोचित रीतिसे पूजा करे । तदनकर वाचक मन्त्रका धीरे-धीरे उद्यारण करके कलाको शान्यमीता कलातक पहुँचाकर अग्रिमे तीन आहतियाँ दे। फिर मन्त्र-वैकल्पजनित दोषकी शदिके लिये देवेश्वर उसके सक्यमें व्यापक वागीशरीहेबीका शिवका पूजन करके पालका मानसिक विचन करे । उनका स्वरूप आकास- उद्यारण करते हुए अग्रिमें तीन आहुतियाँ दे । मण्डलके समान व्यापक है। इस प्रकार वहाँ भण्डलमें विराजधान अम्बा पार्वती-सहित शासुकी समाराधना करके तीन आहतियोका हवन करनेके पद्यात् गुरु हाथ जोड़ इस प्रकार प्रार्थना करे-मगर्वस्थातासादेन श्रीदेशस्य पड्डवनः। क्या तस्मात्परे धाम गमपैनं तवाव्ययम्॥ 'भगवन् ! आपकी कुणसे इस शिष्यको पहध्वशद्धि की गयी; अत: अब आप इसे अपने अविनाशी परमधाममें पहेंचाउये।'

खरूपका ध्यान करे। फिर उस शक्तिके

संधानपूर्वक पूर्ववत् पूर्णाहिति-होमपर्यन्त अलुप्रशक्तिमत्ता, खतन्त्रता और अनन्त-कर्मका सम्पादन करके भूतञ्चिद्ध करे । स्वर- ऋकि - इन गुणोंकी उसमें भावना करे । तत्त्व (पृथ्वी), अस्थिर-तत्त्व (बायु), शीत- इसके बाद महादेवजीसे आजा लेकर उन आत्पाकी स्थापना करके उसके विश्वय अध्यमय शरीरका निर्पाण करे । उसमें पहले सम्पूर्ण अध्योभे व्यापक शुद्ध शानवतीता-कलाका शिष्यके महाकपर न्यास करे । फिर धान्तिकलाका भूरामें, विद्याकलाका गलेसे लेकर नाधिपर्यन्त-भागर्ये, प्रतिप्राकलाका उससे नीलेके अङ्गीचे विन्तन करे । तदननार अपने बीजोसदित सुत्रमकाका न्यास करके सम्पूर्ण अञ्चोसहित जिल्लाको शिष्यस्वरूप समझे । फिर उसके हट्यफमलमे महादेवजीका आबाहन करके पूजन करे। गुरुको चाहिये कि जिप्यमें भगवान जियके स्वरूपकी नित्य उपस्थिति बानकर शिवके तेजसे तेजस्वी हुए उस शिष्यके अणिया आदि गुणोका भी चिन्तन करे। फिर भगवान शिवसे 'आप प्रसन्न हो' ऐसा कहकर अग्रिमें तीन आहतियाँ दे। इसी प्रकार एनः शिष्यके लिये निमाद्वित गुणोका ही उपपादन करे।

इस तरह भगवान्से प्रार्थना कर नाडी- सर्वज्ञता, तृप्ति, आदि-अन्तरहित खोध,

तत्त्व (जल), उष्ण-तत्त्व (अत्रि) तथा देवेधरका मन-ग्री-मन चिन्तन करते हुए व्यापकता एवं एकतारूप आकाञ्च-तत्त्वका सरोजात आदि करुओहारा क्रमशः शिष्यका भूतशृद्धि कर्ममें चिन्तन करें । यह चिन्तन उन अधिष्ठेक करे । तहननर जिथ्यको अपने पास भूतोकी शुद्धिके उद्देश्यमें ही करना चाहिये। विठाकर पूर्ववर्ष शियकी अर्थना करके भूतोंकी प्रस्थियोंका छेट्न करके उनके उनकी आजा है। उस शिष्यको शैबी विद्याका अधिपतियों या अधिष्ठाता देवताओंसहित उपदेश करे। उस श्रीणी विद्याके आदिमें उनके त्यागपूर्वक स्थितियोगके द्वारा उन्हें पत्य ऑकार हो । वह उस ऑकारसे ही संयुटित हो शिवमें नियोजित करें । इस प्रकार शिष्यके और उसके अन्तमें नमः लगा हुआ हो । यह शरीरका शोधन करके भावनाद्वारा उसे दुष्य विद्या दिए और शक्ति दोनोंसे संयुक्त हो । को । फिर उसकी राखको भाषनाद्वारा ही यथा के के नम जिलाय के नम । इसी तरह अमृतकणोसे अध्यक्षित करे । तदनना उसमें जाति विद्याका भी उपदेश करे । यथा—35 🏂 नमः शिवाये ३% नमः। इन विद्याशकि माथ प्रतिष, छन्द, देवता, जिला और जिलकी शिवश्यमा, आवरण-पूजा तथा शिव-सम्बन्धी आसनोका भी उपरेज है। तत्पक्षात देवेशर जियका पुनः पुजन करके कहे-'भगवन् ! मैंने जो कुछ किया है, वह सब आप सकतरूप कर दें।' इस तरह भगवान शिवसे निषंदन करना चाहिये। तदनन्तर जिल्यमहित गुरु पृथ्वीपर दण्डकी भारत गिरकर महादेवजीको प्रणाम करे । प्रणासके अनन्तर उस मण्डलसे और अग्रिसे भी उनका विसर्जन कर दे। इसके बाद समस्त पुजनीय सदस्योका क्रमङाः पूजन करना चाहिये। सदस्यों और ऋत्किजोंकी अपने यैभवके अनुसार सेवा करनी चाहिये। साधक यदि अपना कल्याण चाहे तो यन खर्च करनेमें कंत्रसी न करे। (अध्याय १८)

### साधक-संस्कार और मन्त्र-माहात्यका वर्णन उपमन्यु कहते हैं—यदुनन्दन ! अब मैं हुआ मन्त्रसाधन इहलोक और परलोकमें

वर्णन करूँगा । इस बातकी सूचना मैं पहले

दे चुका हूँ। पूर्ववत् मण्डलमे कलशपर समयमे दौत और नख साफ करके अच्छी

स्थापित महादेवजीकी पूजा करनेके पद्मात् तरह स्नान करे और पूर्वाह्नकालिक कृत्य हवन करे। फिर नेंगे सिर शिष्यको उस

मण्डलके पास भूमिपर विटाजे। पूर्णाहृति- आभूषणोसे अलंकृत हो, सिरपर पगड़ी

होमपर्यन्त सब कार्य पूर्ववत् करके मूल- रख, दुपट्टा ओढ़ पूर्णतः श्रेत वस धारण कर मन्त्रसे सौ आहुतियाँ दे। श्रेष्ट गुरु कलझोसे देवालयमे, घरमें या और किसी पवित्र तथा

मूलमन्त्रके उद्यारणपूर्वक तर्वण करके मनोहर देशमें पहलेसे अध्यासमें लाये गये संदीपन कर्म करे। फिर कमझः पूर्वोक सुखासनसे बैठकर शिवशास्त्रोक पद्धतिके कमंकि। सम्यादन करके अभियंक करे। अनुसार अपने शरीरको शिवरूप बनाये। तत्पश्चात् गुरु शिष्यको उत्तय मन्त्र दे; वहाँ फिर देखदेवेश्वर नकुलीश्वर शियका पूजन विद्योपदेशान सब कार्य विस्तारपूर्वक काके उन्हें खीरका नैवेदा अर्पित करें।

हाथपर दीवी विद्याको समर्पित करे और इस प्रकार कहे-तनैहिकागुणिकयोः समीसद्भिष्ठपरुषदः।

सम्पादित करके पृष्पयुक्त जलमे जिष्यके

भवस्थेष महागनः प्रसादात्मत्मेश्चिनः॥ 'सौम्य ! यह महामन्त्र परमेश्वर ज़ियके कपा-प्रसादसे तुम्हारे लिये घेडलीकिक तथा

पारलीकिक सम्पूर्ण सिद्धियोके फलको देनेवाला हो।'

उनकी आज़ा ले गुरु साधकको साधन करे। धगतान् शिवने निप्राङ्कित भोज्य और ज्ञिष्ययोगका उपदेश दे। गुरुके उस पदार्थोंका विधान किया है, जो उत्तरोत्तर श्रेष्ठ

उपदेशको सुनकर मन्त्रसाधक शिष्य उनके हैं। पहले तो चरु अक्षण करने योग्य है। सामने ही विनियोग करके मन्त-साधन उसके बाद सत्तुके कण, जीके आटेका आरम्भ करे । मूलमन्त्रके साधनको पुरश्ररण इलुआ, साग, दूध, दही, घी, मूल, फल कहते हैं; क्योंकि विनियोग नामक कर्म और जल—ये आहारके लिये विहित हैं। सबसे पहले आचरणमें लाने योग्य है। यही इन भक्ष्य-भोज्य आदि पदार्थीको मूल-

साधक-संस्कार और मन्त्र-माहालयका साधकके लिये कल्याणदायक होता है। शुभ दिन और शुभ देशमें निर्दोष

पूर्ण करके यथात्राप्त गन्ध, पुष्पमाला तथा

कमञ्चः उनकी पूजा पूरी करके उन प्रभुको प्रणाम करे और उनके मुखसे आजा पाकर एक करोड, आधा करोड़ अखवा सोधाई करोड शिवपञ्चका जप करे अथवा बीस लाख या दस लाख जप करे। उसके बादसे सदा स्थीर एवं क्षार नमकरहित अन्य

करे। अहिंसा, क्षमा, ज्ञम (मनोनिप्रह), दम (इन्द्रियसंयम) का पालन करता रहे। ऐसा कह महादेवजीकी पूजा करके खीर न मिले तो फल, मूल आदिका भीजन

पदार्थका दिन-रातमें केवल एक बार भोजन

पुरश्चरण शब्दकी व्युत्पत्ति है। पुपुश्चके लिये मन्त्रसे अधिमन्त्रित करके प्रतिदिन मन्त्रसाधन अत्यन्त कर्तव्य है; क्योंकि किया पौनभावसे भोजन करे। इस साधनमें विदोषरूपसे ऐसा करनेका विधान है। भोजन किये ही एकाप्रचित्त हो एक सहस्र

व्रतीको चाहिये कि एक सौ आठ मन्त्रसे मन्त्रका जप किया करे। मन्त्र-साधनाके इारीरका प्रोक्षण कर ले, प्रतिदिन तर्पण करें . लक्ष्मी तथा सख पाकर अन्तमें मोक्ष प्राप्त और ज़िलाब्रिमें आहृति दे। हवनीय पदार्थ कर लेता है। साधन, विनियोग तथा नित्य-

करे अध्यवा केवल पुतसे ही आहति दे।

है, उसके लिये इहलोक और परलोकमें कुछ भी दर्रुंभ नहीं है। अश्रवा प्रतिदिन विना करना चाहिये।

उपमन्य कहते है—यदुनन्दन ! उनमें रक्षा आदिका विधान करके भेनुमुद्रा जिसका इस प्रकार संस्कार किया गया हो जांधकर कलशोंको अभिमन्त्रित करके

कलशोंकी स्थापना करे। इनमें चार तो चारो दिजाओं में हो और पाँचवाँ मध्यमें हो। पर्वद्याले निवत्तिकलाका,

कलकापर दक्षिण कलशपर विद्याकलाका, उत्तर

कलडापर ड्यान्तिकलाका और मध्यवती

प्रतिद्याकलाका,

अभिमन्तित किये हुए पवित्र जलसे स्नान बिना भी जो ऐसा करता है, उसके लिये न करे अथवा नदी-नदके जलको यथाञ्चलि तो कुछ दुर्लभ है और न कहीं उसका यन्त-जपके द्वारा अभिमन्तित करके अपने अपङ्गल ही होता है। वह इस लोकमें विद्या,

सात. पांच या तीन दृख्योंके पिडाणसे तैयार वैधितिक कर्ममें क्रमहा: जलसे, मन्त्रसे और मस्मसे भी स्नान करके पवित्र शिखा जो शिवमक्त साधक इस प्रकार भक्ति- बॉबकर बजोपबीत धारण कर कुजकी भावसे शिवकी साधना या आराधना करता. पवित्री हाथये ले ललाटमें त्रिपुण्ड लगाकर स्टासकी माला लिये पञ्चाक्षर-मन्त्रका जप (अध्याय १९)

योग्य शिष्यके आचार्यपदपर अभिषेकका वर्णन तथा संस्कारके विविध प्रकारोंका निर्देश

और जिसने पाञ्चित-व्रतका अनुष्ठान पूरा पूर्ववत् पूर्णाहतिपर्यन्त होम करे । फिर नंगे कर लिया हो, यह शिष्य ग्रदि ग्रीग्य हो तो सिर दिल्लाको मण्डलमें ले आकर गुह उसका आचार्यपदपर अधिषेक करे. गुह-मन्त्रोंका तर्पण आदि करे और योग्यता न होनेपर न करे । इस अधिषेकके पूर्णाहतिपर्यन्त हवन एवं पूजन करके पूर्वयत लिये पूर्ववत् मण्डल बनाकर परमेश्वर देवेश्वरको आज्ञा ले शिष्यको अभिषेकके शिवकी पूजा करे। फिर पूर्ववत पाँच लिये ऊँचे आसनपर विठाये। पहले सकलीकरणकी क्रिया करके पञ्चकलारूपी

तदनत्तर निवृत्तिकला आदिसे कल्लाको क्रमशः उठाकर शिष्यका शिवपन्तमे अधिषेक करे । अन्तमें मध्यवतीं कलशपर शान्यतीताकलाका न्यास करके कलशके जलसे अधिषेक करना चाहिये।

जिल्लाके जारीरमें भन्तका न्यास करे। फिर

उस शिष्यको बाँधकर शिवको साँप दे।

इसके बाद शिवभावको प्राप्त हुए आचार्य सम्मान होता है। 'आबार्य' पदवीको प्राप्त शिष्यके मसकपर शिवहरू रहो और हुआ पुरुष शिवशास्त्रोक्त लक्षणोंके अनुसार निषेदन करे-

भगवंरवाद्यसादेन देशिकोत्रय गया कतः ।

अनुगुद्ध लगा देव दिव्याज्ञामे प्रदीवतम् ॥ 'भगवन् ! आपकी कृपासे मैंने इस थोग्य शिष्यको आचार्यं धना दिया है। देख ! अब आप अनुपह करके इसे दिव्य आशा प्रदान करें।' इस प्रकार कड़कर गुरु जिल्लाके साथ पुन: ज़िवको प्रणाय करे और विव्य शिवशासका शिवकी ही भौति पुजन वरे। इसके बाद जिल्ली आजा लेकर आचार्य अपने उस जिल्लाको अपने रोनो

राज्य पानेके भी योग्य है। तत्पक्षात् कुरु उसे पूर्वाचार्वोद्वारा **शिवशास्त्रोत** आचारका अनुशासन करे, जिससे सब लोकोंने

उसे त्रियाचार्यकी संज्ञा दे। तदनन्तर उसको यत्रपूर्वक शिष्योंको परीक्षा करके उनका वस्ताभूषणोंसे अलंकृत करके शिवमण्डलमें संस्कार करनेके अनन्तर उन्हें शिवज्ञानका महादेवजीकी आराधना करके एक सौ आठ उपदेश दे। इस प्रकार वह बिना किसी आहति एवं पूर्णाहित है। फिर देवेश्वरकी आयासके शौच, क्षमा, दया, अस्पृहा पुत्रा एवं भूतरवर साष्ट्राङ्क प्रणाम करके गुरु (कामना-त्याग) तथा अनसुया (ईर्ष्या-मातकपर हाथ जोड भगवान शिवसे यह त्याम) आदि मुणोंका धळपूर्वक अपने भीतर संप्रह करे। इस तरह उस शिष्यको आदेश देकर मण्डलमें शिवका, शिव-कलझोंका तथा अग्नि आदिका विसर्जन करके यह सदस्योंका भी पुत्रन (दक्षिणा आदिसे सत्कार) करे।

अबबा, अपने गणींसहित गुरु एक साथ हो सब संस्कार करे । जहाँ दो पा तीन संस्कारोंका प्रयोग करना हो, वहाँके लिये विधिक्ता उपदेश किया जाता है—बहाँ आदिये ही आजशुद्धि-प्रकरणमें कहे अनुसार कलझोंकी स्थापना करे। हाथोंसे शिवसम्बन्धी ज्ञानकी पुलक दे। यह अभिनेकके सिया समयाबार दीक्षाके सब उस ड़िखागम विद्याको मलकपर रशका कर्म करके जिलका पूजन और अध्वशीधन फिर उसे विद्यासनपर रहे और यश्रीचित करे। अध्यश्चिद्ध हो जानेपर फिर रोतिसे प्रणाम कर उसकी यूजा करे। महादेवजोकी यूजा करे। इसके बाद हवन तदनन्तर गुरु उसे राजोचित चिद्र प्रदान करें: और मन्त्र-तर्पण करके दीपन-कर्म करे तथा क्योंकि आचार्य-पदवीको प्राप्त हुआ पुरुष महेश्वरकी आजा ले जिप्यके हाश्रमें मनसम्पंजपुर्वक डोच कार्य पूर्ण करे। अववा सब्पर्ण यन्त-संस्कारका

क्रमशः अनुवित्तन करके गुरु अभिषेक-

पर्वन अध्यत्रद्धिका कार्य सम्पन्न

• पुरु पहले अपने दर्दिने हावपा सुगान इलाइका मण्डलका निर्माण करे, उत्पक्षण कर उत्पार विधिपूर्वक मानबान शिवकी पूजा करे. इस अकार नह "शिवहरून" हो जता है। 'में सार्य परम शिव हैं' यस निवास करके श्रीगृहदेव असंदिक्त निवहं जिल्लाक निरुद्ध हार्य करते हैं। उस विवाहत के स्पर्शामात्रसे जिल्लाक जिल्ला अभिक्यक हो बाता है।

 संक्रिप्त जिक्कारण = 

करे। वहाँ शान्यतीता आदि कलाओंके कलाव्या' विद्यासे परिशिष्ट 'प्रतिष्ठा-

948

लिये जिस विधिका अनुष्टान किया गया है। कलाध्वा' और उससे 'नियुत्तिकलाध्वा' वह सारा विधान तीन तत्त्वोंकी शुद्धिके लिये। व्याप्त है। शिवशासके पारंगत मनीवी पुरुष भी कर्तव्य है। ज्ञिब-तत्त्व, विद्या-तत्त्व और पन्तपूरक आष्यव (शैव) संस्कारको आत्य-तत्त्व-ये तीन तत्त्व कहे गये हैं। दुर्लंच मानकर शत्कसंस्कारका प्रतिपादन शक्तिमें पहले शिवका, फिर विद्याका और करते हैं। बीकृष्ण ! इस प्रकार मैंने तुमसे दसके बाद उसकी आत्याका आविर्घात सम्पूर्ण यह चतुर्विध संस्कार कर्मका बर्णन हुआ है। शिवमें 'झानवतीताच्या' व्याप्त है, किया। अब और क्या सुनना चाहते हो ? उससे 'इग्रन्तिकरुष्ट्या' उसमे 'जिल्ला-तदननार श्रीकृष्णके पुछनेपर नित्य- चन्द्रमाके सपान शोभा पाता है। उनकी

## अन्तर्याग अथवा मानसिक पूजाविधिका वर्णन

उनका मुस्कराता हुआ मुख कुन्द और धारण करती है। उनके पीन पर्योधर अत्यन्त

नीमतिक कर्म तथा त्यासका वर्णन करनेके अङ्ग-कान्ति सुद्धत्कटिकके सपान निर्मल प्रभात अपगन्य नोलं-अब में पूजाफे है। तीन नेत्र प्रफुल्ल कमलकी भारित सुन्दर विधानका संक्षेपसे वर्णन करता है। इसे हैं। जार भुजाएँ, जाम अङ्ग और मनोहर शिवद्यास्त्रमें शिवने शिवाके प्रति कहा है। बन्द्रकलाका मुक्ट धारण किये भगवान् हर पनुष्य अग्निहोत्रपर्यन अन्तर्यांगका अनुष्ठान अपने हो हाथोपें वस्त्र तथा अभयकी मुद्रा करके पीछे बहियाँग (बाह्यपूजन) को । धारण करते हैं और दोष हो हाथोंमें मृगपुत्रा (उसकी विधि इस प्रकार है—) एवं टड्ड लिये हुए हैं। उनकी कलाईमें अन्तर्यांगर्गे पहले पुत्राइब्सोंको मनसे संपोकी पाला कट्रेका काम देती है। गलेके करियत और शुद्ध करके गणेशजीका भीतर मनोहर नील खिद्व शोधित होता है, दक्षिण और उत्तर भागमें क्रमञः नन्दीचर अनुगामी संबको तथा आवश्यक और सुयशाकी आराधना करके विद्वान् उपकरणोके साथ विराजमान है। शोभा बढाते हैं। उनके हाथ-पैर लाल है। कान्तिमती हैं। मलकपर अर्धचन्द्रका मुकुट

विधिपूर्वक चिनान एवं पूजन करें । तत्वशात् उनकी कहीं कोई उपमा नहीं है । ये अपने पुरुष मनसे उत्तम आसनकी करूपना करे। इस तरह ध्यान करके उनके वाम-सिष्ठासन, योगासन अथवा तीनों तत्त्वीसे भागमें महेश्वरी जिवाका जिन्तन करे। यक्त निर्मल प्रशासनकी भावना करे। उसके शिवाकी अङ्गकान्ति प्रफुलल कमलदलके ऊपर सर्वमनोहर साम्य-दिकका व्यान करे । समान परम सुन्दर है । उनके नेत्र बहे-बहे हैं । वे शिव समझ शुभ लक्षणोंसे युक्त और मुख पूर्ण चन्द्रमाके समान सुशोभित है। सम्पूर्ण अवयद्योंसे शोधायमान हैं। वे सबसे प्रसाकपर काले-काले पुँपराले केश शोधा बढ़कर है और समस्त आधूषण उनकी पाने हैं। वे नील उत्पलदलके संमान

(अध्याय २०)

गोल, घनीभूत, ऊँचे और स्त्रिम्ध हैं। शिवकी एक मूर्ति वनवा ले, उसका नाम शरीरका मध्यभाग कुश है। नितम्बभाग शिव या सदाशिव हो। दूसरी मूर्ति शिवाकी स्थूल है। वे महीन पीले वस्त्र धारण किये होनी चाहिये; उसका नाम माहेश्वरी हए हैं। सम्पूर्ण आभूषण उनकी शोचा बढ़ाते. षड्विंशका अथवा 'श्रीकण' हो। फिर हैं। ललाटपर लगे हुए सुन्दर तिलकसे उनका अपने ही ऋरीरकी भाँति मूर्तिमें मन्तन्यास सीन्दर्थ और खिल उठा है। विचित्र फुलोकी मालासे गुप्पित केशपादा उनकी शोधा बढाते हैं। उनकी आकृति सब ओरसे सुन्दर और सुडील है। मुख लजासे कुछ-कुछ इत्का है। ये दाहिने हाथमें शोधाजाली सुवर्णमय कमल भारण किये हुए हैं और दूसरे हाथको दण्डको भारत सिंहासनपर रखकर उसका सहारा ले उस महान् आसन-पर बेटी हुई हैं। जिलादेवी समस्त पाजोंका छेदन करनेवाली साक्षान साधिदानन्द-पद्यदेवीका ध्यान करके शुभ एवं ब्रेष्ट पुष्पोद्वारा उनका पूजन करे ।

अथवा उपयुक्त वर्णनके अनुसार प्रभू

बाद बाह्य पुजनके ही क्रमसे मनसे पुजा सम्पादित करे। तत्पञ्चात समिवा और घी आदिसे नाभिषे होमकी भाषना करे। तदननार भूमध्यमे शुद्ध दीपशिखाके समान आकारवाले ज्योतिर्मय शिवका ध्यान करे । इस प्रकार अपने अञ्चपे अथवा स्वतन्त विवहमें शुभ ध्यानयोगके द्वारा अग्रिमें होमपर्यन सारा पूजन करना चाहिये। यह स्वरुपिणी है। इस प्रकार महादेव और विधि सर्वत ही समान है। इस तरह ध्यानस्य आराचनाका सारा कच समाप्त करके आसनपर सम्पूर्ण उपचारोसे युक्त भावपय महादेवजीका शिवलिङ्कमें, बेटीपर अधवा अधिये पूजन करे। (अध्याय २१-२३)

आदि करके उस पूर्तिये सन्-असत्से परे

पुर्तिमान् परम ज्ञिवका ध्यान करे । इसके

# शिवपूजनकी विधि

उपमन्यु कहते है—यदुकदन ! प्रक्षात्वन करे । पूजा-सध्यन्धी समस्त पात्रीका

विशुद्धिके लिये मूलमन्तसे गन्ध, शोबन करके द्रव्यशुद्धि करे। प्रोक्षणीपात्र, चन्द्रनमिश्रित जलके द्वारा पूजा-स्थानका आर्यपात्र, पाद्यपात्र और आवमनीयपात्र— प्रोक्षण करना चाहिये । इसके बाद वहाँ फुल इन चारोंका प्रश्लालन, ब्रोक्षण और बीक्षण बिखेरे। अख-मन्त (फट) का उद्यारण करके इनमें शुभ जल डाले और जितने करके विग्नोंको भगाये। फिर कचच-मन्त्र मिल सके, उन सभी पवित्र द्रव्योंको उनमें (हम्) से पूजा-स्थानको सब ओरसे डाले। पञ्चरत्र, चाँदी, सोना, गन्य, अवगुण्डित करे। अस्त-मन्तका सम्पूर्ण पूच्च, अक्षत आदि तथा फल, पल्लव और दिशाओं में न्यास करके पूजाभूमिकी कुश—ये सब अनेक प्रकारके पुण्य द्रव्य करपना करे। वहाँ सब ओर करा बिछा दे हैं। स्नान और पीनेके जलमें विशेषरूपसे और प्रोक्षण आदिके द्वारा उस भूमिका समन्त्र आदि एवं शीतल मनोज पण आदि

छोडे। पाद्यपात्रमे सदा और चन्द्रन छोड़ना है, जो मरुद्रगणोको कन्या है। ये उत्तम चाहिये। आचमनीयपात्रमें विशेषतः व्रतका पालन करनेवाली है और जायफल, कड्डोल, कपूर, सहित्रन और पार्वतीजीके चरणोंका शृहार करनेमें लगी

तमालका चूर्ण करके डालना चाहिये। रहती है। उनका पूजन करके परमेश्वर इलायची सभी पात्रोंमें डालनेकी बस्तु है। ज़ियके भवनके भीतर प्रवेश करे और उन कपुर, बन्दन, कुशायभाग, अक्षत, जो, इत्योसे शिवलिङ्का पुत्रन करके धान, तिल, धी, सरसी, फुल और मस्म— निर्मालको वहाँसे हटा रहे । तदनन्तर फुल इन सबको अर्ध्यप्रतमे छोड्ना चाहिये। धोकर शिवलिङ्को मसकपर उसकी कुश, फुल, जो, धान, सहिजन, तमाल और शुद्धिके लिये रखे। फिर हाथमें फुल ले भस-इन सबका प्रोक्षणीयात्रये प्रशेषण यथाशकि यनका जय करे । इससे मन्त्रकी करना चाहिये। सर्वत्र मन्त्र-न्यास करके शुद्धि होती है। इंज्ञान कोणमें चण्डीकी कवच-मन्तरे प्रत्येक पावको बाहररे आराधना करके उन्हें पूर्वोक्त निर्माल्य अर्पित आवेष्टित करे। तत्पश्चात् अस्य-मन्त्रसे करे। तत्प्रधात् इष्टरेवके किये आसनकी उसकी रहा करके चेनुमुदा दिखाये । पूजाफे कल्पना करे । क्रमशः आधार आदिका सभी द्रव्योंका प्रोक्षणीयात्रके जरुसे ध्वान करे—कल्याणमयी आधारशक्ति मूलमन्त्रद्वारा प्रोक्षण करके विभिन्नत् शोधनः भूतलपरः विराजधानः है और उनकी करे। श्रेष्ट साधकको चाहिये कि अधिक अङ्गकान्ति इयाम है। इस प्रकार उनके पात्रोंके न मिलनेपर सब कर्नोंने एकपात्र ख़ाल्यका विनान करे। उनके ऊपर फन प्रोक्षणीपात्रको ही सम्पादित करके रहा और उठाये सर्पाकार अनन बेठे हैं, जिनकी उसीके जलसे सामान्यतः अर्घ्य आदि दे। अङ्गकान्ति उञ्जल है। वे पाँच फर्नोसे युक्त तत्पश्चात् मण्डपके दक्षिण श्वरभागमे है और आकाशको खाटते हुए-से जान पहते भक्ष्य-भोज्य आदिके क्रमसे विधिषुर्वक हैं। अनलके ऊपर भद्रासन है, जिसके बारों विनायकदेवकी पूत्रा करके अन्तःपुरके वाथोमें सिंहकी आकृति वर्ती हुई है। वे सारी स्वामी साक्षात नन्दीकी घल्प्रधाति पुत्रा पाचे क्रमशः धर्म, ज्ञान, वैराग्य और करे। उनकी अङ्गकान्ति सुवर्णमय पर्वतके ऐश्वयंत्राप हैं। धर्म नामवाला पाया आग्रेय समान है। समाल आध्यण उसकी शोधा क्येणमें है और उसका रंग सफेद है। ज्ञान अवाते हैं। मातकपर बालचन्द्रका पुकुट नामक पाया नैकेल्य कोणमें है और उसका सुशोधित होता है। उनकी मूर्ति सौम्य है। वे रंग लाल है। बेरान्य वापव्य कोणमें है और तीन नेत्र और चार युक्तओंसे युक्त है। उनके उसका रंग पीला है तथा ऐश्वर्य ईशान एक हाथमें समसमाता हुआ त्रिशुल, दूसरेमें क्येणमें है और उसका वर्ण इयाम है। अधर्म मुगी, तीसरेमे टक्क और चौथेमें तीया बेत आदि उस आसनके पूर्वाद भागोमें क्रमशः है। उनके मुखकी कान्ति चन्द्रमण्डलके स्थित है अर्थात् अधर्म पूर्वमे, अज्ञान समान उञ्चल है। मूल वानरके सद्दा है। दक्षिणमें, अवैराम्य पश्चिममें और अतैश्वर्य हारके उत्तर पार्श्वमें उनकी पत्नी सुवका उत्तरमें हैं। इनके अङ्ग राजावर्त मणिके

सपान हैं— ऐसी भावना करनी चाहिये । देवी पार्वतीसहित परम कारण जिवका इस भद्रासनको कपरसे आच्छादित आवाहन करे। भगवान् शिवकी अङ्कान्ति करनेवाला श्वेत निर्मल पद्ममय आसन है। शुद्ध स्फटिकके समान उच्चल है। वे अणिमा आदि आठ ऐसर्च-नुण ही उस निश्चल, अविनाशी, समस्त लोकोंके परम कमलके आठ दल हैं; वामदेव आदि म्ह कारण, सर्वलोकस्वरूप, सबके बाहर-अपनी वामा आदि शक्तियोंके साथ उस भीतर विद्यमान, सर्वव्यापी, अणुसे अणु कमलके केसर है। वे मनोचनी आदि और महानुसे भी महान् हैं। भक्तोंको अन्तःशक्तियाँ ही बीज है, अपर वैराम्य अनावास ही दर्शन देते हैं। सबके ईश्वर एवं कर्णिका है, झिवस्बरूप ज्ञान नाल है, अव्यय है। ब्रह्मा, इन्द्र, विष्णु तथा रुद्र आदि शिवधर्म कन्द है, कर्णिकाके कपर तीन देवताओंके लिये भी अगोचर है। सम्पूर्ण मण्डल (चन्द्रमण्डल, सूर्यमण्डल और वेद्योंके सारतत्त्व है। विद्वानीके भी दृष्टिपथपे बह्रिमण्डल) हैं और उन मण्डलोंके ऊपर नहीं आते हैं। आदि, मध्य और अन्तसे रहित आत्पतन्त, विद्यातन्त्र तथा शिवतन्त्रसम्प विविध आसन है। इन सब आसनोंके ऊपर औपधलप है। शिक्षतत्त्वके रूपमें विख्यात हैं विचित्र विखीनोंसे आन्डादित एक सुलद दिव्य आसनकी कल्पना करें, जो शब विद्यासे अत्यन्त प्रकारामान हो । आसनके अनन्तर आवाहन, स्वापन, संनिरोधन,

पृथक-पृथक मुद्राएँ बाँचकर दिखाये।" तदनन्तर पारा, आखमन, अर्ध्य, (स्नानीय, वस, यहांपदीत,) गन्ध, पुध, धूप, दीप, (नैवेश) और ताम्बूल देकर दिवा और दिवको शयन कराये अञ्चला उपर्यक्त रूपसे आसन और मृतिकी कल्पना करके मूलमन्त्र एवं अन्य ईशानादि ब्रह्म- चुर्णीसे तथा आटा आदिसे आलेपन करके मन्त्रोद्वारा सकलीकरणकी क्रिया करके गरम जलसे शिवलिङ्गको नहलाये। लेप

निरोक्षण एवं नमस्कार करें। इन सबकी

है। भवरोगसे यस्त प्राणियोंके लिये और सबका कल्याण करनेके लिये जगतमे सरिवा शिवलिङ्गके रूपमें विद्यमान है। ऐसी भावना करके भक्तिभावसे गन्ध, धूप, दीप, पूष्प और नैवेश-इन पाँच उपचारोद्धारा उत्तम शिवलिङ्गका पूजन करे । परमातम यहेश्वर शिवकी लिङ्गमयी मृतिके स्नानकालमें जय-जयकार आदि शब्द और महत्त्वपाठ करे। पञ्चगव्य, घी, दश, दही, मधु और शर्कराके साथ फल-मुलके सारतत्त्वमे, तिल, सरसो, सनुके उबटनसे, जो आदिके उत्तम बीजोंसे, उड़द आदिके

दोनों हाथींकी अञ्चल बनाकर अनाणिक अध्यक्तिक मुलपर्वास अँगतेको लगा देना 'आयाहन' पदा है। इसी आवाहन मुद्राको अधोमल कर दिया जाय तो वह 'रधापन' मुद्रा हो जाते है। यदि मुद्रीके भीतर अंग्रुटेको द्वार दिया नाय और दोनो हायोच्ये मुद्दो संगुत्त कर दी जाय तो वह 'सेनिरोधन' गुद्रा कही गयी है। दोनी मुद्रियोको उतान कर देनेस 'सम्पूजीकरण' नामक मुद्रा होती है। इसीको यहाँ 'निरीक्षण' नामसे कहा गया है। शरीरको दण्डको पाँति देवताके सागने डाल देना, मुखको जीनेकी और रखना और दोनों हार्थाको देवताकी और फेला देना--- साम्राह प्रणागको इस कियाको ही यहाँ 'नमकार' मुद्रा कहा गया है।

और गन्धके निवारणके लिये किल्वपत्र नारीश्वरकी भावनासे सभी उपचारोंका शिव आदिसे रगडे। फिर जलसे नहलाकर और शिवाके लिये एक साथ ही उपयोग चक्रवर्ती सम्रादके लिये उपयोगी उपचारोंसे होता है। पवित्र सुगन्धित (अर्थात् सुगन्धित तेल-फुलेल आदिके ज्ञिवलिङ्का अभिषेक करके उसे वस्त्रसे द्वारा) सेवा करे । सुगन्धयुक्त आँवला और पोंछे । फिर नृतन वस एवं यज्ञोपवीत हल्दी भी कमशः अर्पित करे। इन सब चढावे। तत्पश्चात् पाछ, आवमन, अर्घ्यं, वस्तुओंसे ज़िवलिङ अथवा ज़िवमृतिका भलीभाँति शोधन करके बन्दन-मिश्रित जल, कुश-पुष्पयुक्त जल, सुवर्ण एवं रत्नयुक्त जल तथा मन्त्रसिद्ध जलमे क्रमशः छान कराये। इन सब द्रव्योंका पिछना सम्भव न होनेपर यथासम्भव संगृहीत बस्तओंसे युक्त जलद्वारा अथवा केवल मन्त्राभिमन्त्रित जलहारा अद्यापूर्वक शिक्को ह्मान कराये । कलक, बह्न और वर्धनीसे तथा कुछ और पुष्पसे युक्त हावके जलसे पन्तोबारणपूर्वक इप्रदेवताको नहलाना चाहिये । पवमानसक. स्वस्क, नीलस्द्रसुक्त, त्वरितमन्त्र, लिक्स्क, आदिस्क, अवर्वत्रीर्ध, ऋषेट, सापबंद

स्तान कराये।

दही, अक्षत आदि भी डाल दे। त्रिशूल, प्रकृ, दो कमल, नन्द्रावर्त नामक तथा ज्ञिवसम्बन्धी ईशानादि पञ्च-ज्ञग्रममा, अङ्गविशेष, सूखे गोवस्की आग, श्रीवत्स, शिवमन्त तथा प्रणयसे देवदेवेचर शिवको व्यक्तिक, द्रपंण, वह तथा अग्नि आदिसे चिक्रित पात्रमें आठ दीपक रखे। वे आठी जैसे महादेवजीको स्नान कराये, उसी आठ दिशाओं में रहें और एक नबी दीपक तरह महादेवीपार्वतीको भी स्नान आदि मध्यभागमें रहे। इन नवो दीपकोंमें वापा कराना चाहिये। उन दोनोंमें कोई अन्तर नहीं आदि नव शक्तियोंका पूजन करे। फिर है; क्योंकि वे दोनों सर्वथा समान हैं। पहले कवचपन्त्रसे आखादन और अक्षमस्त्रप्तारा पहादेवजीके अंदरयसे स्नान आदि किया सच ओरसे संरक्षण करके धेनुमुद्रा दिखाकर करके फिर देवीके लिये उन्हीं हेवाधिदेवके दोनों हाथोंसे पात्रको ऊपर उठाये अथवा आदेशसे सब कुछ करे । अर्थनार्गश्चरकी पात्रमें क्रमज्ञः पाँच दीप रखे । चारको चारो पूजा करनी हो तो उसमें पूर्वापरका विचार कोनोंपें और एकको बीचमें स्थापित करे। नहीं है। अतः उसमें महादेव और तत्पश्चात् उस पात्रको उठाकर शिवलिङ्ग या महादेवीकी साथ-साथ पूजा होती रहती है। ज्ञिष्ठपूर्ति आदिके ऊपर क्रमज्ञः तीन बार जिवलिङ्में या अन्यत्र मूर्ति आदिमें अर्ड- प्रदक्षिण क्रमसे घमाचे और मुलमन्त्रका

गन्ध, पूषा, आधूषण, धूप, दीप, नेवेद्य,

पीनेयोग्य जल, मुखशुद्धि, पुनराजपन,

पुरुवास तथा सम्पूर्ण रह्योंसे जटित सुन्दर

मकट, आभूषण, नाना प्रकारकी पवित्र

पृथ्यमालाएँ, छत्र, चैवर, व्यजन, ताडका

पंचा और दर्पण देकर सब प्रकारकी

महलमवी बाद्यव्यनियोंके साथ इप्ट्रेंबकी

नीराजना करे (आरती उतारे)। उस समय

गीत और नृत्य आदिके साथ जय-जयकार

भी होनी चाहिये। सोना, चाँदी, ताँबा

अथवा मिड्रीके सन्दर पात्रमें कमल आविके शोभावमान फुल रखे । कमलके बीज तथा उद्यारण करता रहे। तदनन्तर मस्तकपर अर्घ्य और पुष्पाञ्चरिः दे विधिवत् मुद्रा

अध्यं और सुगन्धित भस्म चढाये। फिर बॉधकर इष्ट्रेडसे द्वटियोंके लिये क्षमा-पुष्पाञ्चालि देकर उपहार निवेदन करे । इसके आर्थना करे । तत्पश्चात् भूर्तिसहित देवताका बाद जल देकर आचमन कराये। फिर दिसर्जन करके अपने हदयमें उसका चिन्तन सुगन्धित द्रव्योसे युक्त पाँच ताम्युल भेट करे। पाद्यसे लेकर मुखवासपर्यन्त पूजन करे। तत्पश्चात् प्रोक्षणीय पदार्थीका प्रोक्षण करना चाहिये अथवा अर्ध्व आदिसे पुजन करके नृत्य और गीतका आयोजन करें। आरम्ब करना चाहिये या अधिक संकटकी लिङ्क या मृति आदिमे शिव तथा पार्वतीका स्वितिमे प्रेमपूर्वक केवल कुलमात्र यहा देना चिन्तन करते हुए यथाशक्ति ज्ञिष-मन्त्रका साहिये। प्रेमपूर्वक फुलमात्र सद्धा देनेसे ही जप करे। जपके पश्चान प्रदक्षिणा, यस्म धर्मका सञ्चादन हो जाता है। जबतक नमस्कार, स्तुतिपाठ, आत्मसमर्पण तथा प्राण रहे शिवका पूजन किये विना भोजन कार्यका विनयपूर्वक विज्ञापन करे। फिर न करे। (अध्याय २४)

## शिवपुजाकी विशेष विधि तथा शिव-भक्तिकी महिमा

इंशानका, अधिकोणमें अधिका,

उपमन्यु कहते हैं-चट्टक्टन । दिशामें यमका, पश्चिम दिशामें सरुगका, दीक्टानके बाद और नैवेदा-निवेदनसे पहले जना दिशामें कुबरेका, ईशानकोणमें आवरणपूजा करनी चाहिये अवसा आरतीका समय आनेपर आवरणपुत्रा नैत्रंह्यकोणमें निर्श्वतका, वायव्यकोणमें करे। वहाँ जिल पा जिलाके प्रथम वायुका, नैवेद्ध्य और पश्चिमके बीचपें आयरणमें ईज्ञानसे लेकर 'सचोजातपर्यन्त' अनन्त या विष्णुका तथा ईज्ञान और पूर्वके उत्तरमें, पश्चिममें, आग्नेयकोणमें, लेकर अस्तपर्यन्त अङ्गोकी पूजा करे । इनके आवरण देवताओको प्रणाम करके 'नमः' बाह्यभागमें पूर्व दिशामें इन्द्रका, दक्षिण पदयुक्त अपने-अपने नामसे पृथ्वोपचार-

तथा इदयसे लेकर अख्रपर्यनाका पूजन बीचमें ब्रह्माका पूजन करे। कारलके करे ) र् इंशानमें, पूर्वभागमें, दक्षिणमें, वाग्राभागमे वजसे लेकर कमलपर्यन लोकेनारोके सुप्रसिद्ध आपूर्धीका पूर्वादि ईशानकोणमें, नेत्रंत्यकोणमें, वायव्य- दिशाओंमें क्रमशः पूजन करे। यह ध्यान कोणमें, फिर ईशानकोणमें तत्पशात चारों करना चाहिये कि समस्त आवरणदेवता दिशाओं में गुर्भावरण अथवा मन्त्र- सुरूपूर्वक बैठकर महादेव और महादेवीकी संघातकी पूजा बतायाँ गयी है या हदयसे ओर दोनों हाथ जोड़े देख रहे हैं। फिर सभी

<sup>-</sup> अयोग-रियान, तत्पुरुष, अभोर, वामरेव और सब्बोलान-इन पाँच मृतिपीना तथा हदय, सिर, शिखा, कवान, नेत्र और अस-इन अद्वोक्त प्रयम करना चारिये।

समर्पणपूर्वक उनका क्रमप्तः पूजन करे। अर्पित करने वाहिये, जो सोनेके बने हुए (यक्षा इन्द्राय नमः पुष्पं समर्पवाम इत्यादि ।) तथा विद्युष्पण्डलके समान चमकीले हो, थे इसी तरह गर्भावरणका भी अपने आवरण- सब बस्तुएँ कपूर, गुगुल, अगुरु और सम्बन्धी मन्त्रसे यजन करे । योग, च्यान, चन्द्रनसे भूषित तथा पुच्यसमूहोंसे सुवासित

होनी चाहिये। चन्दन, अगुरु, कपूर,

सुगन्धित काष्ट्र तथा गुन्गुलके जूर्ण, यी और

मधुसे बना हुआ धूप उत्तम माना गया है।

कपिला गायके अत्यन सुगन्धित धीसे

प्रतिदिन जलाये गये कर्प्रयुक्त दीप श्रेष्ट माने

गर्वे हैं। पञ्चगन्य, मीठा और कपिला

गायका दूध, दही एवं धी—ये सब भगवान्

र्रोकरके स्थान और पानके लिये अश्रीष्ट हैं।

होप, जप, बाह्य अथवा आभ्यन्तरमें भी

देवताका पूजन करना चाहिये। इसी तरह

उनके लिये छ: प्रकारकी इवि भी देनी

चाहिये—किसी एक शुद्ध अञ्चका बना

हुआ, मुंगमिश्रित अन्न या पुंगकी खिळड़ी,

सीर, दक्षिमिक्षित अज्ञ, गुड़का करा हुआ

पकवान तथा मधुसे तर किया हुआ घोळा

पदार्थ । इनमेसे एक या अनेक हविष्यको

हाथीके त्रतिके वर्ने हुए भद्रासन, जो सुवर्ण नाना प्रकारके व्यञ्जनोंसे संयुक्त तथा गुड और साहिसे सम्पन्न करके नैवेद्यके सपमें एवं स्वोसे जटित हैं, शिवके लिये शेष्ट बताये अर्पित करना चाहिये। साथ ही पवस्तन ग्वे हैं। उन आसनोपा विश्वित्र विछावन, और उत्तम दही परोसना चाहिये। पूजा आदि क्येंबल गर्दे और तकिये होने चाहिये। इनके अनेक प्रकारके भक्ष्य पदार्थ और खादिष्ट सिवा और भी बहुत-सी छोटी-बड़ी सुन्दर फल देने चाहिये। लाल बन्दन और एवं सुलद सच्चाएँ होनी चाहिये। समुद्र-पुष्पवासित अत्यन्त शीताङ जल आर्पित गामिनी नदी एवं नदसे लाया तथा कपड़ेसे करना चाहिये। मुख-शुद्धिके लिये मधुर छानकर रखा हुआ शीतल जल भगवान् इलायबीके रससे युक्त सुपारीके टुकड़े, खेर डांकरके खान और पानके लिये ब्रेष्ठ कहा आदिसे युक्त सुनहरे गिके पीले पानके गया है। चन्द्रमाके सपान उठनाल छत्र, पत्तीके बने हुए बीड़े, जिल्हानीतका चूर्ण, जो मोतियोंकी लड़ियोंसे सुशोधित, सफेद चूना, जो अधिक रूखा या दूषित न नवस्वजदित, दिव्य एवं सुवर्णपय दुण्डसे हो, कपूर, कड्कोल, नूनन एवं सुन्दा मनोहा हो, भगवान् शिवकी सेवामें अर्पित आयफार आदि अर्पित करने चाहिये। करने योग्य हैं। सुवर्णभूषित दो श्वेत येवर, आरुपनके लिये चन्दनका मूलकाष्ट्र अथवा जो स्लमय दण्डोसे शोधायमान तथा हो उसका चूरा, कस्तूरी, कुङ्कुम, पूरामदात्पक राजहंसीके समान आकारवाले हों, शिवकी रस होने चाहिये। फूल वे ही चड़ाने चाहिये. सेवामें देने योग्य हैं। सुन्दर एवं स्त्रिग्ध दर्पण, जो सुगन्धित, पवित्र और सुन्दर हों। जो दिव्य गन्धसे अनुस्तिप्त, सब ओरसे गन्धरहित, उत्कट गन्धवाले, दूषित, बासी खोद्धारा आच्छादित तथा सुन्दर हारोंसे तत्रा स्वयं ही टूटकर गिरे हुए फूल शिवके विभूषित हो, भगवान् शंकरको अर्पित पूजनमें नहीं देने चाहिये। कोमल वस ही करना चाहिये। उनके पूजनमें हैंस, कुन्द एवं चढ़ाने चाहिये। भूषणोमें विशेषतः वे ही चन्द्रमाके समान उरुवल तथा गर्मीर ध्वनि

करनेवाले शङ्घका उपयोग करना चाहिये, शिवजीकी पूजा करता है तो उसे भी कोई कलकाकार पुक्रदोसे अलेकृत एवं अखराज भी गुहातर बात है। इसमें संदेह नहीं है। त्रिशुलसे चिद्धित हो।

जिसके मुख और पृष्ठ आदि भागोमें रत्न एवं पाप नहीं लगता; क्योंकि भगवान् भावके सुवर्ण जड़े गये हों। अञ्चके सिवा नाना वशीभूत हैं। न्यायोपार्जित धनसे भी यदि प्रकारकी ध्वनि करनेवाले सुन्दर काहल कोई बिना भक्तिके पूजन करता है तो उसे (बाग्रविशेष), जो सुवर्णनिर्मित तथा उसका फल नहीं पिलता; क्योंकि पूजाकी मोतियोंसे अलंकृत हों, बजाने चाहिये। सफलतामें भक्ति ही कारण है। भक्तिसे इनके अतिरिक्त भेरी, मुदङ्ग, मुरज, तिनिच्छ अपने वैभवके अनुसार भगवान् शिवके और पटह आदि बाजे भी, जो समुद्रकों उद्देश्यसे जो कुछ किया जाय वह थोड़ा हो गर्जनाके समान ध्वनि करनेवाले हों, या बहुत, करनेवाला धनी हो या दरित्र, यलपूर्वक जुटाकर रखने चाहिये। पूजाके होनोका समान फल है। जिसके पास बहुत सभी पात्र और भाषड भी सुवर्णके ही बोहा धन है, वह मानव भी भक्तिभावसे बनवाये। परभात्मा महेश्वर ज्ञिवका मन्दिर प्रेरित होकर भगवान् ज्ञिवका पूजन कर राजमहरूके समान बनवाना चाहिये, जो सकता है, किंतु महान् वैधवशाली भी यदि शिल्पशाखमें बताये हुए लक्षणोंसे युक्त हो । अक्तिहीन है तो उसे शिवका पूजन नहीं बहु ऊँची चहुरदीवारीसे घिरा हो। उसका करना चाहिये। ज़िकके प्रति धक्तिहीन पुरुष गोपुर इतना ऊँचा हो कि पर्वताकार दिखायी। यदि अपना सर्वस्व भी दे डाले तो उससे यह दे। वह अनेक प्रकारके रह्मोंसे आच्छादित ज्ञियाराध्याके कलका भागी नहीं होता; हो । उसके दरकानेके फाटक सोनेके बने हुए क्योंकि आराधनामें पति ही कारण है । \* हों। उस मन्दिरके मण्डपर्मे तपाये हुए ज्ञितके प्रति मक्तिको छोड़कर कोई अत्यन्त सोने तथा रखोंके सैकड़ों खब्बे लगे हों। उद्य तपस्याओं और सम्पूर्ण महायज़ोसे भी चैदोबेमें मोतियोंकी लड़ियाँ लगी हुई हों। दिख्य जिवधाममें नहीं जा सकता। दरवाजेके फाटकमें मूँगे जहे गये हो। अतः श्रीकृष्ण ! सर्वत्र परमेश्वर शिवके मन्दिरका दिखर सोनेके बने हुए दिव्य आराधनमें भक्तिका ही महत्त्व है। यह गुहासे पापके महासागरको पार करनेके लिये

न्यायोपार्जित द्रव्योंसे मिक्कपूर्वक भगवान् दिवकी भक्ति नौकाके समान है। महादेवजीकी पूजा करनी चाहिये। यदि इसिलये जो भक्तिभावसे युक्त है, उसे कोई अन्यायोपार्जित द्रव्यसे भी भक्तिपूर्वक रजोगुण और तमोगुणसे क्या हानि हो

भवत्या प्रसोदितः कुर्याटत्यविजोऽपि मानवः । महाविभवनारोऽपि न कुर्याट् भक्तिव्यक्तिः ॥ पर्वश्रमीय यो दद्यान्छिते प्रकिरिकार्वितः । ए तेन कलभन्त् स स्पर् प्रकिरेतात्र कारणम् ॥ (किए पुर लार संद उर खंद रहा भर-५२)

सकती है ? श्रीकृष्ण ! अस्यज्ञ, अधम, जाता है। अतः सर्वधा प्रयत्न करके पूर्व अञ्चवा पतित मनुष्य भी यदि भगवान, मक्तिभावसे ही ज्ञावकी पूजा करे; क्योंकि शिवकी शरणमें चला जाय तो वह समस्त अधकोंको कही भी फल नहीं मिलता। देवताओं एवं असरोके लिये भी पूजनीय हो (अध्याय २५)

पञ्चाक्षर-मन्त्रके जप तथा भगवान् शिवके भजन-पूजनकी महिमा, अग्निकार्यके लिये कुण्ड और वेदी आदिके संस्कार, शिवाग्निकी स्थापना और उसके संस्कार, होय, पूर्णाहति, भस्मके संप्रह एवं रक्षणकी विधि तथा हवनान्तमें किये जानेवाले कृत्यका वर्णन

उपमन्यु कहते हैं-- बदुनन्दन ! कोई होते।\* मनोहर भवन, हाव, भाव, बहा भारी पाप करके भी भक्तिभावसे विलाससे विभूपित तरुणी स्त्रियाँ और पञ्चाक्षर-मन्त्रद्वारा यदि देवेश्वर दिवका जिससे पूर्ण तुप्ति हो जाय, इतना यन-ये पूजन करे तो वह उस पापसे मुक्त हो जाता. सब भगवान् क्षिवकी आराधनाके फल हैं। है। जो प्रक्तिभावसे पञ्चाक्षर-मन्बद्धारा एक जो देवलोकमे बहान् भोग और राज्य चाहते ही बार शियका पूजन कर लेता है, वह भी है, वे सदा भगवान शिवके चरणारविन्दोंका शिवमन्त्रके गौरवयत्रा जिल्ह्यामको यहा चिन्तन करते हैं। सौधान्य, कान्तिमान् रूप, जाता है। जो मूढ़ दुर्लंभ मानव-जन्म पाकर बल, त्याग, द्याधाव, धुरता और विश्वमें भगवान् शिवकी अर्जना नहीं करता, उसका विख्याति—ये सब बाते भगवान् शिवकी बह जन्म निष्फल है; क्योंकि वह मोक्षका पूजा करनेवाले लोगोंको ही सुलभ होती है। साथक नहीं होता । जो दुर्लभ मानव-जन्य इसलिये जो अपना कल्याण चाहता हो, उसे पाकर पिनाकपाणि महादेवजीकी आराधना सब कुछ छोड़कर केवल भगवान् जियमें करते हैं, उन्होंका जन्म सफल है और वे ही भन लगा उनकी आराधना करनी चाहिये। कृतार्थ एवं श्रेष्ठ मनुष्य हैं। जो भगवान् जीवन बड़ी तेजीसे जा रहा है, जवानी शिवकी भक्तिमें तत्पर रहते हैं, जिनका चित्त शीधतासे बीती जा रही है और रोग भगवान् शिवके सामने प्रणत होता है तथा तीव्रगतिमें निकट आ रहा है, इसलिये जो सदा ही भगवान् शिवके विन्तनमें रूगे सबको पिनाकपाणि महादेवजीकी पूजा रहते हैं, वे कभी दुःखके भागी नहीं करनी चाहिये, जबतक मृत्यु नहीं आती है,

(कि पुन्ता संगठ संग २६।१५-१७)

<sup>+</sup> दुर्लमं प्राप्य मानुष्यं येऽर्लयन्ति विचक्तिनम् ।। तेषां वि सफले जन्म कृतार्थाले नरोतमाः । मनभक्तियर ये च मनप्रगतनेतसः ॥ गवसंत्मरणोदाला न ते दुःचस्य चाँगन्दः॥

जबतक युद्धावस्थाका आक्रमण नहीं होता अधरोष्टके समान हो; कुण्डके दक्षिण या और जबतक इन्द्रियोको शक्ति श्रीण नहीं हो। पश्चिम भागमें मेखलाके बीचोबीच सुन्दर जाती है, तबतक ही भगवान शंकरकी योनिका निर्माण करना चाहिये, जो आराधना कर स्त्रे। भगवान् जिवकी मेसलासे कुछ नीची हो। उसका अप्रधारा आराधनाके समान दूसरा कोई धर्म तीनों कुण्डकी ओर हो तथा वह पेखलाको कुछ लोकोंमें नहीं है।\* अब में अग्निकार्यका वर्णन करूँगा। कुण्डमें, स्विण्डलपर, चेदीमें, ल्येहेके हवनपात्रमें या नृतन सुन्दर मिट्टीके पात्रमें विधिपूर्वक अग्रिकी स्थापना करके उसका संस्कार करे। तत्पक्षात् वहाँ महादेवजीकी आराधना करके होमकर्म आरम्ब करे। कुण्ड तो या एक हाथ लंबा-बीहा होना चाहिये । येदीको गोल या बाँकोर बनाना साहिये। साथ ही पण्डल भी बनाना आवस्यक है। कुण्ड विस्तृत और गहरा होना साहिये। उसके मध्यभागमे अष्ट्रतल-मध्यमा अंगुलिके मध्यम और उत्तम पर्वकि वराधर मध्यभाग या कटिभाग जानना आहिये। साधु पुरुष चौषीस अंगुलके

वस्तुओंका जलसे ब्रोक्षण करे। अपने-अपने मुहासुत्रमे बतायी हुई विधिके अनुसार कुण्डमें उत्तर वेदीपर उल्लेखन (रेखा) करे। (रेक्सऑपरसे मृत्तिका लेकर इंजानकोणमें फेक दे () फिर अग्रिके उस कमल अद्भित करे। वह दो या बार अंगुल आसनका कुशों अखबा पुष्पोद्वारा जलसे कैंचा हो। कुण्डके भीतर दो जिलेकी प्रोक्षण करे। तत्पक्षात पूजन और हजनके केंबाईपर नाभिकी स्थिति बतायी गयी है। स्थि सब प्रकारके प्रव्योंका संग्रह करे। धोनेपांच्य यलुओंको धोकर प्रोक्षणीके जलसे उनका श्रीक्षण करके उन्हें शुद्ध करे। इसके बाद मुर्चकान्तर्पणिसे प्रकट, काष्ट्रसे बराबर एक हाथका परिमाण बताते हैं। उत्पन्न, ओजियकी अग्निजालामें संधित कुण्डकी तीन, दो या एक मेल्स्स होनी अचला दूसरी किसी उत्तम अग्रिको चाहिये । इन मेखलाओंका इस तरह निर्माण आधारसहित ले आये । उसे कुण्ड अथवा करे, जिससे कुण्डकी शोधा बढ़े। सुन्दर येदीके ऊपर तीन बार प्रदक्षिणक्रमसे और खिकनी योनि बनाये, जिसकी आकृति। चुमाकर अधिबीज (रं) का उद्यारण करके पीपलके यत्तेकी भाँति अथवा हाथीके उस अग्निको उक्त कृप्ड या वेदीके आसनपर

छोडकर बनायी गयी हो। बेदीके लिये

केंबाईका कोई नियम नहीं है। वह मिट्टी या

बालुकी होनी चाहिये। गायके गोवर या

जलसे मण्डल बनाना साहिये। पात्रका

परिमाण नहीं बताया गया है। कुण्ड और

विहीकी बेदीको गोबर और जलसे लीपना

चाहिये। पात्रको घोकर तमाये तथा अन्य

लांति व्याधिरभेति सस्पात्काः विशवकृष्कः। यावत्रास्पतिः सर्गः वावत्राक्रमते सर्गः यावप्रेन्द्रियवैकरणं कायस्थ्यः क्षेत्रस्थान् । न विकायनतुरुपोर्जनः धर्मोऽन्यो पुरानतये ॥

(शि॰ पु॰ का॰ सं- उ॰ सं- २६।२१--२३)

<sup>•</sup> त्वरितं जीवितं याति त्वरितं कवि धीवनम् ॥

 संक्षित दिस्वपुराण » 

स्थापना करे । योनिप्रदेशके पास स्थित सात जिह्नाओंके हैं। उनकी पध्यमा जिह्नाका विद्वान् पुरुष समस्त कुण्डको अन्निसे संयुक्त नाम बहुरूपा है। उसकी तीन शिखाएँ हैं। करे। साथ ही यह भावना करे कि अपनी उनमेंसे एक शिखा दक्षिणमें और दूसरी वाम नाथिके भीतर जो अफ्रिदेव विराजमान हैं, वे दिशा (उत्तर) में प्रज्वलित होती है और ही नाभिरकासे विनगारीके रूपमें निकलकर - बीववाली शिखा बीवमें ही प्रकाशित होती बाह्य अग्निमें मण्डलाकार होकर लीन हुए हैं। ईशानकोणमें जो जिह्ना है, उसका नाम

संस्कारपर्यन्त सारा कार्य पन्तज्ञ पुरुष अपने कनका नामसे प्रसिद्ध है। अधिकोणमें

हिरण्या है। पूर्व दिशामें विद्यमान जिहा

वावन्यकोणमें सुप्रभा नामकी जिहा

जो जिद्धा प्रज्यलित होती है, उसका नाम

मस्त् है। इन सबकी प्रधा अपने-अपने

नामके अनुरूप है। अपने-अपने बीजके

अनन्तर क्रमञ: इनका नाम लेना चाहिये

और नामके अन्तमें खाहाका प्रयोग करना

रका, नैत्रहत्यकोणमें कृष्णा

स्थापित कर दे। कुण्डमें स्थापित करना हो। पुंड़ें हुं। ये सात हैं, इनमें शिववीज (३३) तो योनिपार्गसे अग्निका आधान करे और को सम्मिलित कर लेनेपर आठ बीजाक्षर वेदीपर अपने सामनेकी ओर अग्निकी होते हैं। उपर्युक्त सात बीज क्रमण्ञः अग्निकी

गृह्यसूत्रमें बताये हुए क्रमसे मूलमन्तद्वारा सम्पन्न करे। तदननार शिवपृतिकी पूजा करके दक्षिण पार्श्वमें मन्त्र-न्यास करें और प्रकाशित होती है। इनके अतिरिक्त पश्चिममें पुतमे धेनुमुद्राका प्रदर्शन करे । खुक और सुवा—ये दोनों धातुके बने हुए हो तो घडण करनेयोग्य हैं। परंतु कॉसी, लोहे और शीशेके बने हुए खुक, खुवाको नहीं पहण करना चाहिये अखवा यज्ञसम्बन्धी कामुके बने हुए सुक, खुवा भाहा है। स्पृति या चाहिये। इस तरह जो जिह्नामन्त्र \* बनते हैं, शिय-शास्त्रमें जो विहित हों, वे भी प्राद्धा है उनके द्वारा कमशः प्रत्येक जिह्नाके लिये

है। अग्निपर समिधा रखनेसे लेकर धीके

अथवा ब्रह्मवृक्ष (पलास या गूलर) एक-एक घीकी आहुति हे, परंतु मध्यमाकी आदिके छिद्ररहित बिचले दो पत्ते लेकर उन्हें तीन जिह्नाओंके लिये तीन आहुतियाँ दे। कुशसे पोंछे और अग्रिमें तपाकर फिर कुण्डके मध्यनागमें 'र बहुये खाहा' बोलकर उनका प्रोशण करे । उन्हीं पत्तोंको सुक् और तीन आहुतियाँ दे । ये आहुतियाँ घी अथवा खुवाका रूप दे उनमें भी उठाचे और अपने समिश्रासे देनी चाहिये। आहुति देनेके पश्चात् गृह्यसूत्रमें यताये हुए कमसे शिवजीज अग्निमें जलका सेचन करे। ऐसा करनेपर (ॐ) सहित आठ बीजाक्षरोद्वारा अग्निमं वह अग्नि भगवान् शिवकी हो जाती है। आहुति दे। इससे अग्रिका संस्कार सम्पन्न फिर उसमें शिवके आसनका चिन्तन करे होता है। वे बीज इस प्रकार हैं — श्रुं स्तुं हुं श्रुं और वहाँ अर्धनारीश्वर भगवान् शिवका

ओं पुं त्रिशिकार्य बहरूगार्य खाट (दक्षिणे मध्ये उत्तरे च) ३। ओं सूं हिरण्यार्थ ह्याहा (ऐक्रान्ये) १। ओं भ्रे कनकार्य स्वाहा (पूर्वस्थाम्) १। ओं श्रे स्वाद्ये स्वाहा (आफ्रेन्याम्) १। ओं पुं कृष्णार्य स्थाव (नैकित्याम्) १। ओं ई सुप्रभाये म्नाता (पश्चिमान्याम्) १। ओं द्वं मरुनिकहायै स्वाहा (वायव्ये) १।

आवाहन करके पूजन करे। पाद्य-अर्ध्य अग्रभागमें फूल रखकर उसे दर्भसहित आदिसे लेकर दीपदानपर्यन्त पूजन करके अधोपुर खुवासे ढक दे। इसके बाद खड़ा आंग्रिका जलसे प्रोक्षण करे। तत्पञ्चात् हो उसे अञ्चलिमें लेकर 'ओ नमः शिवाय समिधाओंकी आहुति दे। वे समिधाएँ वीपर् का उद्यारण करके जीके तुल्य घीकी पलासकी या गूलर आदि दूसरे वजिय धाराकी आहुति दे। इस प्रकार पूर्णाहुति वक्षकी होनी चाहिये। उनकी लंबाई बारह अंगुलकी हो। समियाएँ देही न हो। स्वतः सुर्खी हुई भी न हों। उनके जिलके न जारे हों तथा उनपर किसी प्रकारकी बोट न हो । सब समिधाएँ एक-सी होनी चाहिये। दस अंगुल लंबी समिधाएँ भी हवनके लिये विहित हैं। उनकी मोटाई कनिष्ठिका अङ्गरिके सपान होनी चाहिये अधवा प्रादेशमात्र (अंगुटेसे लेकर तर्जनीपर्यन्त) लंबी समिधाएँ उपयोगमें लानी चाहिये। यदि उपयुक्त समिधाएँ न पिले तो जो मिल सके, उन सबका ही हवन करना वाहिये। समिया-हवनके बाद चीकी आहुति दे। धीकी घारा दूर्वादलके संपान पतली और चार अंगुल रुंबी हो। उसके बाद अन्नकी आहति देनी चाहिये, जिसका प्रत्येक प्राप्त सोलह-सोलह माशेके बराबर हो । लावा, सरसी, जी और तिल-इन सबर्पे धी मिलाकर चबासावव धक्ष्य, लेहा और चोध्यका भी पिश्रण करे तथा इन सबकी यथाञ्चल दस, पाँच या तीन आहतियाँ दे अधवा एक ही आहति दे।

अधवा शिवशास्त्रमें बतायी हुई पद्धतिके अनुसार जागीवरीके गर्धसे प्रकट हुए अग्निदेवको लाकर विधिष्ठत् संस्कार करके उनका पूजन करे। फिर समिधाका आधान करके सब ओरसे परिधियोंका निर्माण करे। इसके बाद वहाँ दो-दो पात्र रखकर शिवका यजन करके प्रोक्षणी-पात्रका शोधन करे। उस पात्रके जलसे पूर्वीक वसुओंका प्रोक्षण करके जलने भरे हुए प्रणीतापात्रको ईशानकोणमें रखे । धीके संस्कारतकका सारा कार्य करके ख़रू और ख्याका संशोधन करे। तदनन्तर पिता दिवद्वारा माता बागीश्चरीका गर्माधान, पुंसवन और सीपनोज्ञयन संस्कार करके प्रत्येक संस्कारके निमित्त पृथक-पृथक आहुति दे और गर्चसे अग्निके उत्पन्न होनेकी खुवासे, समिधासे, सुकुसे अथवा हाथसे भावना करे। उनके तीन पैर, सात हाथ, आहति देनी चाहिये। उसमें भी दिव्य तीर्थसे चार सींग और दो पस्तक हैं। पश्के समान अथवा ऋषितीर्थसे आहुति देनेका विधान पिङ्गलवर्णवाले तीन नेत्र हैं। सिरपर जटाजूट है; यदि उपर्युक्त सभी द्रव्य न मिले तो किसी और चन्द्रमाका मुकुट है। उनकी अङ्गकान्ति एक ही द्रव्यसे श्रद्धापूर्वक आहुति देनी लाल है। लाल रंगके ही वसा, चन्दन, माला चाहिये। प्रायश्चितके लिये मन्त्रसे और आभूषण उनकी शोभा बढ़ाते हैं। सब अभिमस्त्रित करके तीन आहुतियाँ दे। फिर लक्षणोंसे सम्पन्न, बज्ञोपवीतधारी तथा होमावशिष्ट जुतसे खुकको भएकर उसके जिगुण मेखलासे युक्त हैं। उनके दायें हाथोंमें

करके अग्रिमें पूर्ववत् जलका छीटा दे। तत्पञ्चात् देवेश्वर शिवका विसर्जन करके

अग्निकी रक्षा करे। फिर अग्निका भी विमर्जन करके भावनाद्वारा नाभिमें स्थापित

करके नित्य यजन करे।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* शक्ति है, सुक और सुबा है तथा बायें हाथोमें संग्रह करके रखना चाहिये । कपिला गायका तोमर, ताइका पंखा और धीसे भरा हुआ पात्र वह गोवर, जो गिरते समय आकारामें ही दोनों अग्निका रुचि नाम रखे । इसके बाद माता- तो उसमेंसे ऊपर और नीबेके हिस्सेको पिताका विसर्जन करके बुडाकर्प और त्यागकर बीचका भाग ले ले। उस गोबरका उपनयन आदिसे लेकर आप्नोर्यामपर्यन्त पिण्ड बनाका उसे शिवाप्रि आहिमें मूल-संस्कार करे। " तत्पश्चात् चतथारा आदिका मन्त्रके उचारणपूर्वक छोड दे। जब वह पक होम करके स्विष्टकृत् होम करे। इसके बाद जाय, तब उसे निकाल ले। असमें जितना 🖫 बीजका उद्यारण करके अग्रियर जलका अवषका हो, उसको और जो भाग बहुत छीटा डाले। फिर ब्रह्मा, विष्यु, ज्ञित, ज्ञेर, अधिक पक गया हो, उसको भी त्यागकर लोकेश्वरगण और उनके अखोका सब ओर श्वेत भ्रम्म ले ले और उसे घोटकर चूर्ण बना क्रमशः पूजन करके थूप, दीप आदिकी दे। इसके वाद उसे धस्म रखनेके पात्रमें रख सिद्धिके लिये अग्निको अलग निकालका दे। प्रस्पात्र वातुका, लकडीका, पिट्टीका, कर्मविधिका जाता पुरुष पुन: पृतपुक्त पूर्वोक्तः पत्थरका अववा और किसी वस्तुका बनवा होम-त्रव्य तैयार करके अप्रिमे आसनकी ले। वह देखनेमें सुन्दर होना चाहिये। उसमें कल्पना (भावना) करे और उसपर पूर्ववत् रखे हुए धस्पको धनकी भाँति किसी शुध,

है। इस आकृतिमें उत्पन्न हुए अग्निदेवका हाबोपर रोक लिया गया हो, उत्तम माना गया ध्यान करके उनका 'जातकर्म' संस्कार करे । है । वह यदि अधिक गीला वा अधिक कड़ा न तत्पक्षात् नालकोदन करके सूतककी सुद्धि हो, दुर्गन्ययुक्त और सुखा हुआ न हो तो अच्छा करे । फिर आहति देकर उस ज़िक्सम्बन्धी माना गया है । यदि वह पृथ्वीपर गिर गया हो

महादेव और महादेवीका आबाहन, पूजन शुद्ध एवं समतल स्थानमें रखे । किसी अयोग्य करके पूर्णाहतिपर्यन्त सब कार्य सम्पन्न करे । या अपवित्रके हाथमें भस्म न दे। नीचे अथवा अपने आश्रपके लिये ग्राह्म- अपवित्र स्वानमें भी न डाले ( नीचेके अडोंसे बिहित अग्रिहोत्रकमं करके उसे भगवान् उसका स्पर्धन करे। भसकी न तो उपेक्षा करे शिवको समर्पित करे। शिवाश्रमी पुरुष इन और न उसे लोपे ही। शास्त्रोक्त समयपर उस सब बातोंको समझकर होम-कर्प करे । इसके पात्रसे धन्म लेकर मन्त्रोचारणपूर्वक अपने लिये दूसरी कोई विधि नहीं है। शिवामिका ललाट आदिमें लगाये। दूसरे समयमें उसका धस्म संप्रहणीय है। अग्निहोत्रकर्मका धस्म भी उपयोग न करे और न अयोग्य व्यक्तियोंके संग्रह करनेके योग्य है। वैवाहिक अग्रिका हाथमें उसे दे। भगवान शिवका विसर्जन न भस भी जो परिपक्त, पवित्र एवं सुगन्धित हो, हुआ हो, तभी भस-संग्रह कर ले; क्योंकि

उपनयनसे आहोयाँमपर्यंत्र संस्थातिकी नामावली इस प्रकार है — उपनयन, जनवन्ध, समावर्तन, विवाह. उपाकर्ग, उत्सर्जन, (सात पाक-यज्ञ—) हुत, प्रहुत, अलुव, जूलगव, चल्किरण, प्रत्यवरोहण, अष्टकाहोम, (सत्त हवियंत्र-संस्थ-) आन्वापान, अश्रिशेव, दर्शर्गणमास, जनुर्वस्य, आग्रराणेष्टि, निरूवपश्चन्य, सीवामणि, (सात सोमयव-संस्था —) अविश्लोग, अन्यविद्योम, उक्क, घोडकी, वाजपेय, अतिरक्ष, आशोर्यांग।

(अध्याय २७)

विसर्जनके बाद उसपर चण्डका अधिकार हो काके शिवका मन- ही-पन चिन्तन काते हुए जाता है।

हैं' ऐसी बुद्धि न करे। घोजन और आसमन

पुलमञ्चका उत्तारण करे। शेष समय जब अग्निकार्य सम्पन्न कर लिया जाय, जिवजान्त्रकी कथाफे श्रवण आदि योग्य तब दिविशास्त्रोक्त मार्गसे अचेदा अपने कार्योगे विताये। रातका प्रथम प्रहर बीत गुद्धासुप्रमें बतायी हुई विधिसे बलिकार्न करे। जानेपर पनीहर पूजा करके शिव और तदननार अच्छी तरह लिये-युते पण्डलभे जिवाके लिये एक परम सुन्दर शय्या प्रस्तुत विद्यासनको बिद्याकर विद्याकोशको स्थापना करे। उसके साथ ही भक्ष्य, भोज्य, वस्त्र, करके क्रमश: एवा आदिके द्वारा यजन करे । व्यन्तन और पुष्पमाला आदि भी रख दे । मनसे विद्याके सामने गुरुका भी मण्डार बनाकर और क्रिवाहारा भी सब सुन्दर व्यवस्था करके वहाँ श्रेष्ठ आसन रखे और उसपर पूचा पवित्र हो महादेशनी और महादेशिके चरणोंके आदिके हारा गुरुको पूजा करे। तदनचर निकट शयन करे। यदि उपासक गुहस्थ हो तो पुजनीय पुरुषोकी पूजा करे और भूखोंको वह वहाँ अपनी पत्नीके साथ शयन करे। जो भोजन कराये । इसके बाद साथे सुलयुर्वक गृहस्य न हों, ये अकेले ही सोये । उप:काल द्दब्ब अन्न भोजन करे। यह अन्न तत्काल आया जान मन-ग्री-मन पार्वतीदेवी तथा भगवान शियको नियेदित किया गया हो पार्वटोसहित अविनाती भगवान विायको अथवा उनका प्रसाद हो । उसे आत्मज़द्धिके प्रणाय करके देशकारहेचित कार्य तथा शीस लिये अञ्चापूर्वक भोजन करे। जो अन्न आदि कुल पूर्ण करे। फिर यथाशकि धण्डको समर्पित हो, उसे लोभवदा बहण न दाङ्क आदि वाद्योकी दिव्य ध्वनियोंसे महादेव करें। गन्ध और पूष्पमाला आदि जो अन्य और पाइदेवीको जगाये। इसके बाद उस वस्तुएँ हैं, उनके रिश्ये भी यह विधि समान ही समय खिले हुए परम सुगन्धित पुष्पोद्धारा है अर्थात् चण्डका भाग होनेपर उन्हें पहण नहीं ज़िवा और शिवकी पूजा करके पूर्वोक्त कार्य करना बाहिये। वहाँ विद्वान् पुरुष 'भैं ही शिवः आरम्भ करे।

काम्य कर्मके प्रसङ्गमे शक्तिसहित पञ्चमुख

महादेवकी पूजाके विधानका वर्णन

तदननार शिवाश्रमसेवियंकि लिये हैं, उसी प्रकार शैवो और माहेश्वरोमें भी नैमिलिक कर्मकी विधि बताकर उपमन्युजीने अधिक भेद नहीं है। जो पनुष्य शिवके

कहा—यदुनन्दन । अब मैं काम्य कर्मका आक्रित स्कूकर ज्ञानयज्ञमें तत्पर होते हैं, वे वर्णन करूँगा, जो इहलोक और परलेकमे दीव कहलाते हैं और जो शिवाशित भक्त भी फल देनेवाला है। श्रेवों तथा माहेखरोंको जातलपर कर्पप्रामी संलग्न रहते हैं, वे महान्

क्रमञ: भीतर और बाहर इसे करना चाहिये । ईम्राका यतन करनेके कारण माहेश्वर कहे जैसे दिवा और महेश्वरमें यहाँ अस्यना भेद नहीं गये हैं। इसस्त्रिये ज्ञानयोगी शैयोंको अपने

ः संक्षित्र शिवपराणः : \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

चिन्तन करे। सम्पूर्ण कपलासनके कपर मुक्टमे विभूषित है। भगवान् शिवका

सिंहत भगवान् शिवका माता पार्वतीके साध मस्तक चन्द्रलेखाकी शोभा धारण करता है।

400

चाहिये और कर्मपरायण माहेश्वरोंको बाहर विहित इच्यों तथा उपकरणोद्धारा उसका सम्पादन करना चाहिये। आगे बताये जानेवाले कर्मके प्रयोगमें उनके लिये कोई भेद नहीं है। गन्ध, वर्ण और रस आदिके द्वारा विधिपूर्यक भूमिकी परीक्षा करके मनोऽधिलचित स्थानपर आकाशमें चैदोवा तान दे और उस स्थानको भलीभाँति लीप-पोतकत दर्पणके समान स्वच्छ बना टे। तत्प्रधात साखोक मार्गसे वहाँ पहले

भीतर भगवानद्वारा कर्मका अनुद्वान करना

पुर्विदेशाकी कल्पना करे। उस दिशामें एक या हो हाश्रका मण्डल बनाये । इस मण्डलमे सन्दर अप्रदल कमल अद्भित करे। कमलमे कणिका भी होनी चाहिये। यशासन्धव संचित रक्ष और सुवर्ण आदिके चूर्णसे उसका निर्माण करे । यह अत्यन्त कोभायमान और पाँव आवरणोंसे एक हो ! कपलके आठ इलोपे पूर्वादि क्रमसे अणिया आदि आठ सिद्धियोकी कल्पना करे तथा उनके केसरोधे प्राक्तिसहित वापदेव आदि आठ रहाँको पुर्वादि दलके क्रमसे स्वापित करे । कमलकी कर्णिकापे वैराम्बको स्थान है और बीजोंमें नवज्ञक्तियोकी स्थापना करे। कमलके कन्द्रमें शिव-सम्बन्धी धर्म और नालमें शिव-सम्बन्धी जानकी बाबना करे। कर्णिकाके चन्द्रमण्डलकी भावना करे । इन मण्डलोके बढ़ाते हैं । उसमें विश्वपविकाससे युक्त तीन अपर त्रिवतन्त्र, विद्यातस्य और आत्मतन्त्रका नेत्र है और उसका पस्तक अर्द्धवद्रमय

सलपूर्वक विराजमान और नाना प्रकारके

विचित्र पृष्पोसे अलंकत, पाँच आवरणो-

लाह कमलके संबान अरुग प्रभासे उद्गासित है। वे चगवान् जिव समस ज्ञूचरुक्षणोंसे सम्बन्न और सब प्रकारके आश्वणीते विभूषित है। उनके हाथीमें उत्तमीतम दिव्य आयुध शोचा पा रहे हैं और अङ्गोमें दिला बन्दनका लेप लगा हुआ है। उनके पाँच मुख और दस भूजाएँ हैं। अर्धचन्द्र उनकी दिश्लाके मध्य है। उनका पूर्ववर्ती मुख प्रात:कालके मुर्चकी चाँति अरुण प्रधासे उद्धासित एवं सीप्य है। उसमें तीन नेत्ररूपी कमल खिले हुए हैं तथा सिरपर बालबन्द्रमाका पुकुट शोधा पाता है। दक्षिणमुख नील जलचरके समान इयाप प्रभासे भासित होता है। उसकी भींह रही है। बह देखनेमें भयानक है। उसमें गोलाकार लाल-लाल आँसे दक्षिगोचर होती है। दादोंके कारण यह मुख विकराल जान पड़ता है। उसका पराभव करना किसीके लिये भी कठिन है। उसके अधरपल्लव फड़कते रहते हैं। उत्तरवर्ती मुख मुरोकी भौति अग्रिमण्डल, सूर्यमण्डल और लाल है। काले-काले केशपाश उसकी शोधा

> पश्चिम युक्त पूर्ण चन्द्रमाके समान उन्न्वल तथा तीन नेत्रोसे प्रकाशमान है। उसका

पूजन करे। उनकी अङ्गकान्ति शुद्ध स्फटिक-

मणिके संधान उन्न्वल है। ये सतत प्रसन्न

रहते हैं। उनकी प्रभा जीतल है। मस्तकपर

विद्युन्पण्डलके समान चमकीली जटारूप

मकट इनकी शोधा बढाता है। वे व्याप्रवर्ग

धारण किये हुए हैं। उनके मुखारविन्द्रपर कछ-कुछ मन्द मुसकानकी छटा छा रही है।

इनके हाधकी इबेलियाँ और पैरोके तलये

यह मुख देखनेमें सीच्य है और मन्द मुस्कानकी ('ईशान: सर्वविद्यानाम्' इत्यादि पाँच मन्त्र) शोभासे उपासकाँके मनको मोहे लेता है। मय, प्रणवसय तथा ईसझकिसे सम्पन्न है। उनका पाँचवाँ मूल स्फटिकमणिके समान इच्छाशक्ति उनके अङ्कर्मे आरूढ़ है, ज्ञान-सीम्य तथा तीन प्रफुल्ल नेत्रकपर्ह्मसे वामधागमें विराजमान है। वे त्रितस्वमय है। प्रकाशमान है।

भगवान् शिव अपने दाहिने हाबोमें शुरु, परश्. बज. खड्न और अग्नि धारण करके उन सबकी प्रभासे प्रकाशित होते हैं तथा वायें हाश्रोमें नाग, जाण, घण्टा, पाश तथा अङ्करा उनकी शोभा बढाते हैं। पैरोसे लेकर पुटनोत्तकका भाग निवृत्तिकलासे सम्बद्ध है। उससे ऊपर नापितकका भाग प्रतिद्वाकरासे. कण्ठतकका भाग विद्याकलासे, ललाट-तकका भाग ज्ञान्तिकरूतसे और उसके उपरका भाग शान्यतीताकलाले संयुक्त है। इस प्रकार ने पद्माध्यव्यापी तथा साक्षात् पञ्चकलामय शरीरथारी है । ईशानयन्त उनका मुक्तर है। तत्पुरुषमन्त्र उन पुरातनदेवका मुख है। अधोरमन्त्र हृदय है। वामदेवमन्त्र उन महेश्वरका गुहाभाग है और सहोजातमञ उनका युगल बरण है। उनकी पूर्ति अड़तीस कलापयी है। परमेश्वर ज्ञिक्का विमह मातुका-(वर्णभाला-) मय, पश्चत्रहा

निर्मल, चन्द्रलेखासे समुञ्जल, अत्यन्त इक्ति दक्षिणभागमें है तथा क्रियाशक्ति अर्धात् आत्मनन्त्र, विद्यातन्त्व और शिवतन्त्व उनके स्वरूप हैं। वे सदाजिव साक्षात् विद्या-मृति है। इस प्रकार उनका ध्यान करना

> यूरुमन्त्रसे पूर्तिकी कल्पना और सकलीकरणको किया करके मूलमन्त्रसे ही यबोबित रीतिसे क्रमशः पाद्य आदि विद्रोद्यार्थवर्धन्त पुत्रन करे । फिर पराशक्तिके साथ साक्षात् मूर्तिमान् शिवका पूर्वोक्त मूर्तिमे आवाहन करके सदसद्व्यक्तिरहित परमेश्वर महादेवका गन्धादि पञ्चोपचारोंसे पुजन करे। यांच ब्रह्ममन्त्रेसे, छः अङ्गमन्त्रेसे, मातृका-मन्त्रसे, प्रणवसे, शक्तियुक्त शिवमन्त्रसे, शान तथा अन्य बेट्मन्तोंसे अथवा केवल जिवमनसे उन परम देवका पूजन करें। पाद्यसे लेका मुखशुद्धिपर्यंत्र पूजन सम्पन्न करके इष्ट्रेवका विसर्जन किये जिना ही क्रमञ्चः पाँच आवरणोकी पूजा आरम्भ करे । (अध्याय २८-२९)

आवरणपूजाकी विस्तृत विधि तथा उक्त विधिसे पूजनकी महिमाका वर्णन

उपमन्यु कहते है-यदुनन्दन ! पहले कमशः गणेश और कार्तिकेयका गन्य आदि शिवा और शिवके ठावें और बावे भागमें भाँच उपचारोंद्वारा पूजन करे। फिर इन सबके

कल्प, काल, निथति, विद्या, ग्रम, प्रकृति और गुण--ये सात तस्त्र, प्रकृत, प्रकृत-पात्रा, दस इन्द्रियाँ, चार अन्तःकरण और माँच राज्य आदि विषय—ये छतीस तत्त्व हैं। ये सब तत्त्व जीवके शरीरमें होते हैं। परमेश्वरके शरीरको शाक्त (शक्तिलरूप एवं विन्यप) तथा मन्त्रमय बताया गया है। इन दो तत्वीकी जोड़ रोनेसे अहतीस करूपरे होती है। समात जह चेटन परमेश्वरका स्कब्ध होनेसे उनकी मुर्तिको अठ्ठीस करणमयी बताया गया है। अध्यक्ष पांच स्वर और तैतीस व्यक्तनरूप होनेसे उनके शरीरको अहतीस कलामर कहा गया है।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* चारों और ईशानसे लेकर सदोजानपर्यन्त कपर्दीश (या कपालीश)—ये ग्यारह पाँच ब्रह्ममूर्तियोका शक्तिसहित क्रमशः पूजन पूर्तियाँ हैं । इनमेंसे जो प्रथम आठ पूर्तियाँ है, करे । यह प्रथम आवरणमें किया जानेवाला पूजन है। उसी आवरणमें हृदय आदि छ: अड्डो तथा शिव और शिवाका अग्निकोणसे लेकर पूर्वदिज्ञापर्यन्त आठ दिशाओंपे क्रमशः पूजन करे। वहीं वामा आदि शक्तियोंके साथ वाम आदि आठ रहोकी पूर्वादि दिशाओं में क्रमदाः पूजा करे। यह पुजन वैकल्पिक है। यदुनन्दन ! यह पैने तुमसे प्रथम आवरणका वर्णन किया है। अब प्रेमपूर्वक दूसरे आवरणका वर्णन वापभागमें उनकी शक्तिका पूजन करे। कार्तिकेयका पश्चिमदलमे, उनकी शक्तिका तथा वायव्यकोणवाले देलमें बीचमें सरस्वतीदेवीका, ज्येष्ट शक्तिसहित शिरापडीशका पूजन करे। शक्तियोसहित अष्टमूर्तियोका पूर्वीद आठो विशाओं में क्रमशः पूजन करे। मत, शर्व, ईशान, रुद्र, पश्चिति, उप, भीम और महादेव-ये क्रमशः आठ पूर्तियाँ हैं। इसके आदि ग्यारह पूर्तियोंकी पूजा करनी चाहिये। पहादेव, शिव, स्द्र, शंकर, नीललोहित, ईशान, विजय, भीम, देवदेव, भवोद्भव तथा एवं पुजन करना चाहिये।

उनका अग्निकोणवाले दलसे लेकर पूर्वदिशा-पर्यन्त आठ दिशाओंमें पूजन करना चाहिये। देवदेवको पूर्वदिशाके दरूमें स्थापित एवं पुजित करे और ईशानका पुन: अग्रिकोणमें स्वापन-पूजन करे। फिर इन दोनोंके बीचमें भवोद्भवकी पूजा करे और उन्होंके बाद कपालीश या कपर्टीशका स्थापन-पूजन करना चाहिये। उस तुतीय आवरणमें फिर वषभराजका पूर्वमें, नन्दीका दक्षिणमें, पहाकालका उत्तरमें, शास्त्राका अग्निकोणके किया जाता है, अद्वापूर्वक सुनो । पूर्व दलमें, मातुकाओंका दक्षिण दिशाके दलमें, दिशावाले दलमें अनलका और उनके गणेश्वजीका नैप्रीस्य कोणके दलमें, दक्षिण विशायाले दलमें शक्तिसद्धित सूक्ष्म- बावल्यकोणके दलमें, गौरीका उत्तरदलमें, देवकी पूजा करे। पश्चिम दिशाके दलये चण्डका ईशानकीणमें तथा शास्ता एवं शक्तिसहित शिवोत्तमका, उत्तर दिशालाले बन्दोखरके बोचमे मुनीन्द्र वृषभका पजन दलमें शक्तियुक्त एकनेजका, ईशानकोणवाले करें। महाकालके उत्तरभागमें पिङ्गलका, दलमें एकस्त्र और उनकी शक्तिका, अप्ति- शास्ता और मातुकाओंके बीचमें कोणवाले दलमे त्रिमृति और उनकी भृद्धीश्वरका, मातुकाओं तथा गणेशजीके शक्तिका, नैर्महर्यकोणके दलमें श्रीकण्ड और बीचमें बीरभद्रका, स्कृद और गणेशजीके कार्तिकेयके बीचमें शिवचरणोकी अर्चना समस्त बक्रवर्तियोको भी द्वितीय आवरणमें करनेवाली ब्रीदेवीका, ज्येष्टा और गणाया ही पूजा करनी चाहिये। तुर्तीय आवरणमें (गौरी) के बीचमें महामोटीकी पूजा करे। गणाम्बा और चण्डके बीचमें दुगदिवीकी पुजा करे। इसी आवरणमें पुन: शिवके अनुवावर्गकी पुजा करे। इस अनुवावर्गमें ख्याण, प्रमधगण और भूतगण आते हैं। इन बाद उसी आवरणमें शक्तियोंसहित महादेव सबके त्रिविध रूप है और ये सब-के-सब अपनी सक्तियोंके साथ है। इनके बाद एकायचित्त हो शिवाके सर्खीवर्गका भी ध्यान

इस प्रकार तृतीय आवरणके करनी जाहिये। ऋषियों, देवताओं, गन्यवों, देवताओंका विस्तारपूर्वक पूजन हो जानेपर नागो, अप्सराओ, प्रामणियों, यक्षों,

और उत्तर दिशाके दलमें भगवान् विष्णुका तीन आवरणोसहित ब्रह्माजीका पूजन करे।

विभूति, विपला, अमोधा और विद्युता— कपलके समान है। काल जनासे ही अञ्चनके इनकी क्रमशः पूर्व आदि आढ दिशाओंमें समान काले हैं और पुरुष स्फटिकमणिके विश्वति है। द्वितीय आयरणमें पूर्वसे लेकर समान निर्मल है। त्रिगुण, राजस, तामस तथा उत्तरतक क्रमग्नः चार मुर्तियोकी और उनके सास्विक—ये बारों भी पूर्वादि दिशाके बाद उनकी शक्तियोकी पूजा करें । आदित्य, क्रमसे प्रथम आवरणमें श्री स्थित हैं ।

क्रमधः पूर्वादि चारो दिशाओंने पूजनीय है। दलोंने क्रमधः भनत्कुमार, सनक, सनन्दन तरपक्षात अर्क, ब्रह्मा, स्त्र तथा विष्णु—ये और सनातनका पुतन करना जाहिये। चार पृतियों भी पूर्वादि दिशाओं पे पुजनीय तापश्चात् तीसरे आवरणां ग्यास प्राणकी और वापव्यकोणमें मंब्याकी पूजा करे । इस तरह द्वितीय आवरणमें इन सबकी स्थापना करके विधिषत् पूजा करनी चाहिये ।

ततीय आवरणमें सोप, मङ्गल, बुद्धिपानों में श्रेष्ठ बुध, विद्यालबुद्धि बृहस्पति, तेजोनिधि शुक्र, सर्नेशर तथा धुप्रवर्णवाले भयंकर राहु-केतुका पूर्वादि दिशाओंमें पूजन करे अधवा हितीय आवरणपे हादल

उसके बाह्यभागमें चतुर्थं आवरणका विन्तन चातुषानो. सात छन्दोपय अश्वी तथा एवं पूजन करे । पूर्वदलमें सूर्वका, दक्षिण- वालस्तिल्योका पूजन करे । इस तरह तृतीय दलमें चतुर्मुख ब्रह्माका, पश्चिमदलमें स्टका आकरणमें सूर्यदेवका पूजन कानेके पश्चात्

पूजन करे । इन चारों देवताओंके भी पृचक्- पूर्वदिशामें हिरण्यगर्भका, दक्षिणमें पुषक् आवरण है। इनके प्रधम आवरणमें विराट्का, पश्चिमविशामें कालका और छहों अङ्गो तथा दीप्ता आदि शक्तियोंकी यूका उत्तरदिशामें पुरुषका पूजन करे। हिरण्यगर्भ करनी चाहिये। दीप्ता, सूक्ष्मा, जया, भद्रा, नामक जो पहले ब्रह्मा है, उनकी अङ्गकानि

भारतर, भानु और रवि—ये बार मूर्तियाँ द्वितीय आवरणये पूर्वाद दिसाओंके

हैं। पूर्वदिश्वामें विस्तरा, दक्षिणदिशामें सुतरा, प्रजापतियोकी पूजा करें। उनमेंसे प्रथम पश्चिमदिशायें बोधिनी और उत्तरदिशायें आठका तो पूर्व आहि आठ दिशाओंचे पूजन आप्यायिनीकी पूजा करे। ईंगानकोणमें करे, फिर शेष मीनका पूर्व आदिके क्रयसे उपाकी, अधिकोणमें प्रचाकी, कैंब्रियकोणमें अर्धात् पूर्व, दक्षिण एवं पश्चिममें स्वापन-पूजन करे। दश, रुचि, भुगु, मरीवि, अद्विरा, पुरुष्त्य, पुरुष्त, ऋतु, अत्रि, कदयप और वसिष्ठ—ये न्यारह विख्यात प्रजापति हैं। इनके साथ इनकी पत्रियोका भी क्रमशः पुत्रन करना चाहिये। प्रसृति, आकृति,

अनसुया, देवमाता अदिति तथा अरुधती-ये सनी ऋषिपहियाँ पतित्रता, सदा आदित्योंकी पूजा करनी चाहिये और तृतीय शिवपूजनपरायणा, कान्तिमती और प्रिय-आवरणमें ब्रादश राजियोंकी। उसके बाह्य दर्शना (परम सुन्दरी) है। अथवा प्रथम भागमें सात-सात गणोंकी सब ओर पूजा आवरणमें चारों वेदोंका पूजन करे, फिर

रूपति, सम्पूर्ति, वृति, स्मृति, क्षया, संनति,

द्वितीय आवरणमें इतिहास-पुराणोंकी अर्चना करे तथा तृतीय आवरणमें बर्मशास्त्रसहित सम्पूर्ण वैदिक क्याओंका सब ओर पूजन करना चाहिये। चार वेदोंको पूर्वादि सार दिशाओंमें पूजना चाहिये, अन्य प्रन्थोंको अपनी रुचिके अनुसार आठ वा चार भागोमें बाँटकर सब ओर उनकी पूजा करनी चाहिये। इस प्रकार दक्षिणमें तीन आबाणोंसे युक ब्रह्माजीकी पूजा करके पश्चिममें आवरण-सहित रुवका पूजन करे।

र्श्वान आदि पाँच ब्रह्म और हृदय आदि छ: अङ्गोंको स्वदेवका प्रथम आवरण कहा गया है। द्वितीय आवरण विद्येश्वरमय \* है। तृतीय आवरणमें भेट है। अतः उसका वर्णन किया जाता है। उस आवरणमें पूर्वादि दिशाओंके कपसे त्रिगुणादि चार मृतियोकी पूजा करनी चाहिये । पूर्वदिशामें पूर्णशय शिव नामक महादेव पुजित होते हैं, इनकी 'त्रिगुण' संज्ञा है (क्योंकि ये त्रिगुणात्मक जगतुके आश्रय हैं) । दक्षिणदिशामें 'राजस' पुरुवके नामसे प्रसिद्ध सृष्टिकर्ता ब्रह्माका पूजन किया जाता है, ये 'भव' कहलाते हैं। पश्चिमदिशामें 'तामस' पुरुष अग्निकी पूजा की जाती है,

करके इनकी पूजा करनी चाहिये । यह प्रथम आवरण बताया गया। अब द्वितीय शुध आवरण बताया जाता है। मत्य, कुर्म, बराह, नरसिंह, बायन, तीनोपेंसे एक राप, आप श्रीकृष्ण और हवग्रीत — ये द्वितीय आवरणमें पुञित होते हैं। तृतीय आवरणमें पूर्वधागमें चककी पूजा करे, दक्षिणधागमें कहीं भी प्रतिहत न होनेबाले नारायणात्मका यजन करे, पश्चिममें पाञ्चजन्यका और उत्तरमें शाईअनुक्की पूजा करे। इस प्रकार तीन आवरणोंसे युक्त साक्षात विश्वनायक परम हरि महाविष्मुकी, जो सदा सर्वत्र व्यापक है. मुर्तिमें भावना करके पूजा करे। इस तरह विष्णुके चतुर्वहक्रमसे चार मूर्तियोका पूजन करके क्रमशः दनकी चार शक्तियोका पूजन करे। प्रधाका अग्रिकोणमं, सरस्वतीका नैर्ऋत्यकोणमें, गणाम्बिकाका वायव्यकोणमें डर्कीको संहारकारी हर कहा गया है। तथा लक्ष्मीका ईशानकोणमें पूजन करे। इसी **उत्तरदिशामें 'सात्त्विक' पुरुष सुखदायक प्रकार भानु आदि मूर्तियों और उनकी** विष्णुका पूजन किया जाता है। ये ही शक्तियोंका पूजन करके उसी आवरणमें विश्वपालक 'मृड' हैं। इस प्रकार पश्चिम- लोकेश्वरोंकी पूजा करे। उनके नाम इस भागमें शम्भुके शिवरूपका, जो पत्नीस प्रकार है—इन्द्र, अग्नि, यम, निर्ऋति, वरुण,

तत्त्वोंका साक्षी छव्वीसर्वो । तत्त्वरूप है,

पूजन करना चाहिये।

पूजन करके उत्तरदिशामें भगवान विष्णुका

पूर्वपे, अनिरुद्धको दक्षिणमें, प्रद्यप्रको

पश्चिममें और संकर्षणको उत्तरमें स्थापित

इनके प्रथम आवरणमें वासुरेवको

प्रदूषत-दर्शनमें विद्येक्षरोकी सेक्या अक्षड बताची गयी है। उनके नाम इस प्रकार है—अनन्त, सक्ष्म, विश्वोत्तम, एकनेत्र, एकतद, विमूर्ति, श्रीकण्ड और शिखान्द्री । इनको क्रमञः पूर्व आदि दिशाओंमें स्थापित करके इनकी पूजा करे । दितीय अवसमामें इन्हींकी पूजा बतायी गयी है ।

<sup>🕆</sup> सांख्योक २४ प्रकृत तत्व्रोंके साथी बॉक्को प्रचीसर्वा तत्व कहा गया है; जो इससे भी परे हैं, वे सर्वसाक्षी परमाठमा जिल्ल छन्नीसर्वे सन्तक्ष्य है।

वायु, सोम, कुबेर तथा ईसान । इस प्रकार जोड़कर मन्द्र मुस्कानयुक्त मुखसे सुशोभित चौथे आवरणकी विधिपूर्वक एजा सम्पन्न करके बाह्यभागमें महेश्वरके आयुधीकी अर्चना करे। ईशानकोणमें नेजस्वी त्रिशूलकी, पूर्वदिशायें वजकी, अग्रिकोणमें परशुको, दक्षिणमें बाणको, नैर्ऋत्यकोणमें राष्ट्राकी, पश्चिममें पाञकी, वायव्यकोणमे अङ्कराकी और उत्तरदिशामें पिनाककी पूजा करें। तत्पशात् पश्चिमाभिमुख रोइरुयधारी क्षेत्रपालका अर्जन करे।

इस तरह पञ्चम आचरणकी पूजाका सम्पादन करके समस्त आवरण देवताओंक बाह्यभागमें अथवा पविषे आयरणमें हो मानुकाओंसहित महायुवभ नन्दिकेश्वरका पूर्वदिशामें पूजन करे। तदननार समात देवपोनियोंकी चारों ओर अर्चन करे। इसके सिया जो आकाशमें विचरनेवाले प्रहणि, सिद्ध, देल्प, यक्ष, राक्षस, अनन्त आदि नागराज, उन-उन नागेश्वरीके कुलमे उत्पन्न हुए अन्य नाग, डाकिनी, भूत, वेताल, प्रेत और भैरलोक नायक, नाना योनियोमे उत्पन्न हुए अन्य पातालवासी जीव, नदी, समुद्र, पर्वत, यन, सरोवर, पशु, पक्षी, वृक्ष, कीट आदि क्षुष्र योनिके जीव, पनुष्य, नाना प्रकारके आकारवाले मृग, क्षुद्र जन्तु, ब्रह्माण्डके भीतरके लोक, कोटि-कोटि ब्रह्माण्ड, ब्रह्माण्डके बाहरके अमेरूय भूवन और उनके अधीपर तथा दस्ते दिशाओंपे रियत ब्रह्माप्डके आधारभूत रुद्ध है और गुणजनित, माथाजनित, शक्तिजनित तथा उससे भी परे जो कुछ भी शब्दवाचा जह-चेतनात्मक प्रयञ्च है, उन सबको दिखा और शियके पार्श्वभागमें स्थित जानकर उनका सामान्यरूपसे यजन को । वे सब त्येग हाथ

महाचरुका नेवेद्य निवेदन करे । यह महाचरु बत्तीस आइक (लगभग तीन मन आठ सेर)का हो तो उत्तम है और फम-से-कम एक आढक-(चार सेर-)का हो तो निम्न धेर्णीका माना गया है। अपने वैभवके अनुसार जितना हो सके, महाचरु तैयार करके उसे अद्धापूर्धक निवेदित करे। तदननर जल और ताप्बूल-इलायबी आदि निवंदन करके आरती उतारकर शेष पूजा समाप्त करे। यागके उपयोगमें आनेवाले इत्य, भोजन, वस आदिको उत्तम श्रेणीका ही नेवार कराकत है। चक्तिमान् पुरुष वैश्रव होते हुए धन-प्रयय करनेमें केंजुशी न करे। जो झठ या कंजूस है और पूजाके प्रति उपेक्षाकी भावना रखता है, वह यदि कृपणतावज्ञ कर्मको किसी अञ्चसे हीन कर दे तो उसके वे काप्य कर्म सफल नहीं होते. ऐसा सत्पृष्टमांका कथन है। इसरियं भनुष्य यदि फररसिद्धिका इन्हरू हो तो उपेक्षाभावको त्यागकर सम्पूर्ण अङ्गोके योगसे काम्य कमीका सम्पादन करे । इस तरह पूजा समाप्त करके महादेव

और महादेवीको प्रणाम करे। फिर

चक्तिमावसे मनको एकात्र करके स्तुतिपाठ

करे । स्तृतिके पश्चान् साधक उत्सकतापूर्वक

होते हुए प्रेमपूर्वक महादेव और महादेवीका

दर्शन कर रहे हैं, ऐसा जिन्तन करना चाहिये।

इस तरह आवरण-पूजा सम्पन्न करके

विश्लेषकी क्रान्तिके लिये पुनः देवेशर

शिवकी अर्थना करनेके पश्चात् पञ्चाक्षर-

मञ्ज्ञका जप करे। तदनन्तर शिव और

पार्वतीके सम्मुख उत्तम व्यञ्जनीसे युक्त तथा

अपृतके समान मधुर, शुद्ध एवं मनोहर

कम-से-कप एक सी आठ बार और सच्यव पहादेवजीके उद्देश्यसे महान् या अल्प जो भी शिवाधिमें इष्ट्रेबताका वजन करे।

नामक योग है। इससे बनकर कोई योग नहीं है, ऐसा समझकर इस कर्मका प्रयोग त्रिभुवनमें कही नहीं है। संसारमें कोई ऐसी करनेवाला पुरुष शुभ फलका चार्गा होता वस्त नहीं, जो इससे साध्य न हो। इस है। जो प्रतिदिन पवित्र एवं एकाप्रवित्त लोकमें फिलनेवाला कोई फल हो या होकर स्तेत्रमात्रका पाठ करता है, यह भी परलोकमें, इसके द्वारा सब सलघ है। यह अधीए प्रयोजनका अष्ट्रमांश फल पा लेता इसका फरू नहीं है, ऐसा कोई नियन्तण नहीं है। जो अर्थका अनुसंधान करते किया जा सकता; क्योंकि सम्पूर्ण श्रेयोरूय पूर्णिया, अष्टमी अथवा चतुर्दशीको साध्यका यह श्रेष्ठ साधन है। यह उपवासपूर्वक स्तेत्रका पाठ करता है, उसे निश्चितसपसे कहा जा सकता है कि पुरुष आधा अभीष्ट फल प्राप्त हो जाता है। जो जो कुछ फल चाहता है, वह सब अर्थका अनुसंधान करते हुए लगातार एक बिन्तामणिके समान इससे प्राप्त हो सकता मासतक स्तोत्रका पाठ करता है और है। तथापि किसी शुद्र फलके ओइयसे पूर्णिया, अष्ट्रमी एवं चतुर्दशीको अत इसका प्रयोग नहीं करना चाहिये: क्योंकि रखता है, वह सम्पूर्ण अभीष्ट फलका भागी किसी महानसे लध् फलकी उच्छा होता है। रखनेवाला पुरुष खयं लघुतर हो जाता है।

हो तो एक हजारसे अधिक बार प्रशासरी कर्म किया जाय, वह सब सिद्ध होता है। विद्याका जप करे । तत्पश्चात् क्रमञ्चः विद्या अतः उन्हींके उद्देश्यसे कर्मका प्रयोग करना और गुरुकी पूजा करके अपने अध्युद्धय चाहिये। शत्रु तथा मृत्यूपर विजय पाना और श्रद्धांके अनुसार वज्ञमण्डपके आदि जो फल दूसरोंसे सिद्ध होनेवाले नहीं सदस्योंका भी पुत्रन करें। फिर आवरणों- हैं, उन्हीं छोकिक या पारलीकिक फलोंके सहित देवेश्वर शिवका विसर्जन करके यजने लिये विद्वान् पुरुष इसका प्रयोग करे। अपकरणोंसहित यह सारा पण्डल गुरुको महापातकोंमें, महान् रोपसे भव आदिमें अधवा दिवन्यरणाधित भक्तोंको दे दे। तथा दुर्भिक्ष आदिमे यदि शान्ति करनेकी अथवा उसे शिवके ही उद्देश्यसे दिक्के आवश्यकता हो तो इसीसे ज्ञानि करे। क्षेत्रपे समर्पित कर दे। अथवा समस्त अधिक वद-घडकर बाते बनानेसे क्या आजरण-देवताओंका यद्योचित रीतिसे स्वाभ ? इस योगको महेकर शिवने शैवांके पुत्रन करके सात प्रकारके होम्बाब्योद्वारा लिये बडी भारी आपनिका निवारण करनेवाला अपना निजी अल्ब बताया है। यह तीनों लोकोंमें विख्यात योगेश्वर आतः इससे बढ़कर यहाँ अपना कोई रक्षक (अध्याय ३०)

## \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* शिवके पाँच आवरणोंमें स्थित सभी देवताओंकी स्तृति तथा उनसे अभीष्टपूर्ति एवं मङ्गलकी कामना

उपमन्दरुवाच

खोत्रं यथ्यामि ते कृष्ण पञ्चवरणमार्गतः।

योगेश्वरमिदं पुण्यं कर्म येन सम्मन्यते ॥ १ ॥

उपमन्य कहते है-श्रीकृष्ण ! अब मैं तुम्हारे समक्ष पद्मावरण-मार्गसे किये

जानेबाले स्तोत्रका वर्णन कर्ममा, जिससे

यह योगेश्वर नामक पुण्यकर्म पूर्णक्रपसे सम्बन्न होता है ॥ १ ॥

क्य अय जगदेशनाम प्राप्त

प्रकृतियनीटरः विद्यानाच्या

ऑतगरकस्थापनाचा-

मि मनमं पद्योगनीयत्त्वम् ॥ २ ॥ जय हो । प्रभी । आयका सब कुछ स्ततन्त्र है जगत्के एकपात्र रक्षक ! जिल्

विषयमस्त्रभाव ! प्रकृतिमनोहर दाम्यो ! आपका तत्व कलुवराणिसे रहित, निर्मल

वाणी तथा मनकी पहेंचले भी परे है।

आपकी जय हो, जय हो ।। २ ।।

स्वपार्वानर्मशामाग अय स्वरूपेशतः। स्वात्मत्व्यमहाक्रके जय सुद्धगुलानी ॥ ३ ॥

आपका श्रीविषद्ध स्वधावसे ही निर्मल है, आपकी चेष्टा परम सुन्दर है, आपकी जब हो । आपकी पहाशक्ति आपके हो तुल्य है । आप विश्वत कल्याणमय गुणोंके महासागर हैं. आपकी जय हो ॥ ३ ॥

अनुनामिसम्बन्धः जनसङ्ख्यास्यः।

अतवर्यमहिमाधार जयनकुरुमहरू ॥ ४ ॥ आप अनन कानिसे सम्पन्न है। आपके श्रीविप्रहकी कहीं तुलना नहीं है, आपकी जय हो। आप अतक्वं पहिमाके

आधार है तथा ज्ञान्तिमय मङ्गलके निकेतन हैं। आपकी जय हो ॥ ४ ॥

विराम निवधार ज्य निकासणीद्य। निरमस्यक्ष्य वय निर्मेतिकारण ॥ ५ ॥

निरञ्जन (निर्मल), आधाररहित तथा

बिना कारणके प्रकट होनेवाले शिव ! आपकी जय हो । निरन्तर परमानन्द्रमय ! शान्ति और सुलके कारण ! आपकी जय

क्षे ॥ ५ ॥

जवातिपरमेश्चर्य व्यवस्थितसम्बद्धाः । जय स्थत-वसर्वमा जयासङ्ख्याना ॥ ६ ॥

अतिराय उत्कृष्ट ऐस्रयंसे सुशोधित तया अत्यन्त करुणाके आधार ! आपकी

तथा आपके वैभवकी कहीं समता नहीं है; आपकी जय हो, जय हो ॥ ६ ॥

ज्याकामध्येषा जवानावत केर्नाचर । ज्योत्य समसस्य जनात्यनांगध्यर ॥ ७ ॥

आपने विराद विश्वको व्याप्त कर रखा है, विस्तु आप किसीसे भी व्याप्त नहीं है।

आपकी जय हो, जय हो। आप सबसे उत्कार है, किंतु आपसे क्षेष्ठ कोई नहीं है। आपको जब हो, जब हो ॥ ७ ॥

कपाद्धत जवाश्य जपाशत जपाव्यय।

जनमेव जवमाय जनमन जनमर ॥ ८॥ आप अद्भत हैं, आपकी जय हो । आप अक्षद्र (महान्) हैं, आपकी जय हो। आप

अञ्चत (निर्विकार) है, आपकी जय हो। आप अविनाशी है, आपकी जय हो।

अप्रमेय परमात्मन् ! आपकी जय हो। मापार्रहेत महेश्वर ! आपकी जय हो।

अजन्मा शिय ! आपकी जय हो । निर्मल

शंकर ! आपकी जय हो ॥ ८ ॥

MONE! संक्षिप्र किवपुराण महाभुज महासार महानुण महाकथ। जय हो। अज्ञानान्थकारका भक्षन महायतः महागाय भक्षस्य महास्य ॥ २ ॥ करनेवाली देवि ! आपको जय हो । जन्म महाबाह्ये ! महासार ! महागुण ! और जरासे रहित उमे ! आपकी जय हो । महती कीर्तिकथासे युक्त ! महाबली ! कालसे भी अतिशय उत्कृष्ट शक्तिवाली महामायावी । महान् रसिक तथा महारथ ! इगें ! आपको जय हो ॥ १५ ॥ आपकी जय हो ॥ २ ॥ ज्ञानेकविकानस्ये जय विश्वेशरप्रिये। नमः परमदेवाय नमः परमहेतवे। जय विश्वस्थाययं जय विश्वतिज्ञामिर्गण ॥ १६॥ नमः शिवाय शानाय नमः शिवतयय से ॥ १० ॥ अनेक प्रकारके विधानोंमें स्थित आप परम आराध्यको नमकार है। वरमेश्वरि ! आपकी जय हो। विश्वनाथ-आप परम कारणको नमस्कार है। ज्ञान धिये ! आपकी जब हो। समस्त शिवको नमस्कार है और आप परम देवताओंकी आराधनीया देवि ! आपकी कल्याणमय प्रभुको नमस्कार है ॥ १० ॥ जय हो । सम्पूर्ण विश्वका विस्तार करनेवाली खदधीनमिदं करकं जगदि समुरामुख् ॥ ११ ॥ जगदम्बिके ! आपकी जय हो ॥ १६॥ असरलदिहिताम्बक्षी शामते वर्धेर्यतन्त्रीतिहम् ॥ १२ ह वय महरूदिन्यादि जय महरतदीपिके। देवताओं और असुरोसहित यह सम्पूर्ण जय महत्रचारिते जय महत्रदायिनि ॥ १७॥ जगत् आपके अधीन है। अतः आपकी महत्त्रमय दिव्य अङ्गोबासी देखि ! आज्ञाका उल्लङ्कन करनेमें कौन समर्थ हो आपकी जय हो। यहरूको प्रकाशित सकता है ॥ ११-१२ ॥ करनेवाली ! आपकी जय हो । मङ्गलमय अर्थ पुनर्जनो नित्य प्रवादेकसम्प्रक्षयः। चरित्रवाली सर्वमङ्गले ! आपकी जय हो । गवानतोऽनुप्रवासमै प्राधिते सम्प्रकचानु ॥ १३ ॥ मङ्गलदायिति ! आपकी जय हो ॥ १७ ॥ हे सनातनदेव ! यह संख्य एकमात्र नवः परमकत्यालगुलसंख्यम्हर्वे । आपके ही आश्रित है; अत: आप इसपर व्यक्त साह समस्पत्री जगलाबीव लीयते॥ १८॥ अनुपह करके इसे इसकी प्रार्थित वस्त परम कल्याणमय गुणोंको आप मुर्ति प्रदान करें ॥ १३ ॥ हैं, आपको नमस्कार है। सम्पूर्ण जगत जयाम्बके जगन्मतर्जय सर्वजगन्यन्ति। आपसे ही उत्पन्न हुआ है, अत: आपमें ही जवानवधिकेश्वर्थे जवानुप्रमविग्रहे । १४ ॥ रहीन होगा ॥ १८ ॥ अभ्यके ! जगन्यातः ! आपकी जय लक्षितातः फलं दातुमीचरोऽपि न इस्ह्रयात्। हो। सर्वजगन्मयी ! आपकी जय हो। जन्मजपुति देवेशि जनोऽयं त्यदुपश्चितः॥१९॥ असीम ऐश्वर्यशालिनि ! आपकी जब हो। अवोऽस्य तय भक्तस्य निर्वर्तय पनोरचम्। आपके श्रीवित्रहकी कहीं उपमा नहीं है. देवेदारि ! अतः आपके विना ईश्वर भी आपकी जब हो ॥ १४ ॥ फल देनेमें समर्थ नहीं हो सकते। यह जन वय वाह्मनसातीते जवाजिद्ध्वान्तर्भाकके। जन्मकारुसे ही आपकी शरणमें आवा हुआ जय जन्मजराहीने जय कालोत्तरीतरे ॥ १५॥ है। अतः देवि ! आप अपने इस भक्तका मन, वाणीसे अतीत शिवे ! आपकी मनोरथ सिद्ध कीजिये ॥ १९ 💃 ॥

• वायवीयसंग्रहा • पश्चको दशपुत्रः शुद्धस्परिकसीनमः ॥ २० ॥ सम्पूर्ण छोकोको रक्षा करनेके लिये उद्यत वर्णमहाकलादेही देवः सकलनिकादः। रहते हैं और अपने विधिन्न अंशोद्वारा अनेक बार खेड्डापूर्वक अवतार धारण करते हैं। ये दिवपूर्तिसमारुवः आन्यतीतः सद्योशकः। भवत्व मपार्थितं यदा प्रार्थितं तो पवच्चनु ॥ २१ ॥ ही ये दोनो बन्धु शिव और शिवाके प्रभो ! आपके पाँच पुरू और दस पार्श्वधागये मेरे द्वारा इस प्रकार पुत्रित हो उन भुजाएँ हैं। आपकी अङ्गकान्ति सुद्ध दोनोकी आज्ञा ले प्रतिदिन मुझे प्रार्थित वस्तु स्फटिकमणिके समान निर्मल है। वर्ण, ब्रह्म प्रदान करें ॥ २३ — २६ ॥ और कला आपके वित्रहरूप हैं। आप इद्धरमहिक्तेवारावीशनका सर्वातिका। सकरु और निषकरु देवता है। दिवस्तिमें नृद्धींचमारिने मुर्गः दिवस परमागनः॥ २७॥ सदा व्याप्त रहनेबाले हैं। शान्यतीत पदमें विश्ववंतरतं ऋषी शल्यतीर्व समास्थितम्। विराजमान सराजिब आप ही हैं। मैंने पक्षाशयनियं बीज कलापिः पश्चिपर्युतम् ॥ २८ ॥ भक्तिभावसे आपकी अर्चना की है। प्रकाशने वृत्तं प्रकट सह सर्गर्थतम्। आप मुझे प्रार्थित करुयाण प्रदान श्रीको पत्र ब्रह्म व्या प्रतिने में प्रयन्ततु ॥ २९ ॥ जो शुद्ध स्फटिकमणिके समान निर्मल, संप्रदेशकार्यारूका अस्तिरियन दिल्लाका । ईशान नापसे प्रसिद्ध और सदा कल्याण-खरूप है, परमात्मा शिवकी मुधाँचिपानिनी जन्मी अर्थलोकामा प्रयच्छन् मनोरचम् ॥ २२ ॥ पूर्ति है: दिवार्चनंचे रत, शाना, शानपतीत सदावितके अङ्गर्भे आरूढ़, इन्छा-प्रक्रिस्वरूपा, सर्वलोकजननी दिवा मुझे कलावे प्रतिष्ठित, आकाशमण्डलमें स्थित चिव-पञ्चाक्षरका अन्तिम बीज-वरूप, मनोवाञ्चित बातु प्रदान करें ॥ २२ ॥ विश्वभोद्यिती पूर्व देवी हेरम्बचन्युक्ते। पाँच करणओसे युक्त और प्रथम आवरणमें विकानुष्यची सर्वजी विकासनामृताविली ॥ २३ ॥ सबसे पहले शक्तिके साथ पुलित है, वह पवित्र परवहा मुझे मेरी अभीष्ट यसा प्रदान करे ॥ २७--२१ ॥ मानमुद्धानीबार्ग पुरुषाच्यं गुरुतनम्। पूर्वतक्याधियाने य जिल्हा परमेश्विनः ॥ ३० ॥ ज्ञानकात्रकं यहत्संख्यं अग्योः पादाची रतम् । प्रका जिक्कोलेषु कलास् च चतुष्णलम् ॥ ३१ ॥ पूर्वभागे मना भक्त्या प्रकला सह समर्थितम्। पविश्व गरमं बाहा अधितं मे प्रयच्छत्।। ३२॥ जो प्रात:कालके सूर्यकी भाति अरुण प्रभासे युक्त, पुरातन, तत्पुरुष नामसे शिया और शिव दोनोंसे सत्कृत हैं तथा ब्रह्मा विख्यात, परपेष्टी शिवके पूर्ववर्ती मुसका आदि देवता भी इन दोनों देवोंका सर्ववा अभिमानी, शान्तिकलाखरूप या शान्ति-

तारी परस्परे जिल्ली जिलाच्या नित्यसानुती । सल्कृती य सदा देखी अज्ञातीस्त्रदर्शाय ॥ २४ ॥ सर्वलंकपरिकाने कर्तृष्ठपृद्धिते सदा। स्वेरद्धश्वतारं कुर्वन्ती स्वाहाभेदैरनेकाश ॥ २५ ॥ ताविमी शिवयोः कर्त्रे नित्वविक्षे मवार्विटी। वयोगला पुरस्कृत्व प्राधित मे जवन्त्रताम् ॥ २६ ॥ शिय और पार्वतीके प्रिय पुत्र, शिवके समान प्रभावशाली सर्वज्ञ तथा शिव-ज्ञानामृतका पान करके तुप्त रहनेवाले देवता गणेश और कार्तिकेय परस्पर खेह रखते हैं। सतकार करते हैं। ये दोनों भाई निरन्तर कलामें प्रतिष्ठित, वायुमण्डलमें स्थित,

करें ॥ २०-२१ ॥

 संक्षित किवपुराण क्ष् 

शिय-चरणार्चन-परायण, शिवके बीजोंमें महादेवजीकी अर्चनामें तत्पर है, प्रथम और कलाओंमें चार कलाओंसे शिवबीजोंमें चतुर्व तथा तेरह कलाओंसे युक्त है, मैंने पूर्वदिशामें चिक्तभावसे युक्त है और महादेवजीके उत्तरभागमें शक्तिसहित जिसका पूजन किया है, वह शक्तिके साथ पूजित हुआ है, वह पवित्र परब्रह्म ज़िक् मेरी प्रार्थना सफल पवित्र परब्रह्म मेरी प्रार्थना पूर्ण करे ॥ ३०-३२ ॥ अञ्चनदिप्रतीकाशमधोरं घोरविषहम्।

36%

देवस्य दक्षिणं वक्षे देवदेवस्यानंकम् ॥ ३३ ॥ विद्यापर्व समास्त्रं विद्यमहरूमध्यमभ् ।

द्वितीयं दिव्यबीवेष् कलक्ष्यप्रकल्यन्त्रितार् ॥ ३४ ॥ शाणोदेशिणदिश्यामे शक्त्या सह समर्चितम् । परिश्ने परमे जहा क्राधित मे प्रशन्तन्तु । ३५॥

जो अञ्चन आदिके समान दयाम, घोर शरीरवाला एवं अधोर नामसे प्रसिद्ध है. महादेवजीके दक्षिण मुखका अधिमानी तथा देवाधिदेव दिवके वरणोका पुत्रक है. विद्याकलापर आरूद और अग्निमण्डलके मध्य विराजमान है, शिवनीजोंमें द्वितीय तथा अध्वत्समें स्थित है, शिवजीजोंमें तृतीय, आठ कलाओंमें अष्टकलायुक्त एवं भगवान् कलाओंसे युक्त और महादेवजीके पश्चिम-जिवके दक्षिणभागमें इक्तिके साथ पुजित जागमें इक्तिके साथ पुजित हुआ है, है, वह पवित्र परब्रह्म मुझे मेरी अभीष्ट वस्तु वह पवित्र परब्रह्म मुझे मेरी आर्थित प्रदान करे ॥ ३३-३५॥

वकामुत्तरमीशस्य प्रतिष्ठाणं प्रतिष्ठितम् ॥ इ६ ॥ वारिमण्डलमध्यस्त्रं महादेवाची रतम्।

कुत्रुमक्षीदस्वारां वामारवं वरवेषपुरः।

देवस्योतरदिरणागे शक्त्या सह समर्वितम्।

पवित्रं परमं ब्रह्म प्रार्थितं में प्रयच्छत्॥३८॥ जो कुङ्कमचूर्ण अध्यक्ष केसरयुक्त जिवस च जिलाया। जिलायुक्त जिलाश्रिते।

बन्दनके समान रक्त-पीत वर्णवाला, सुन्दर कक्त्य जिक्वोच्छा ते में कामे प्रयन्त्रताम् ॥ ४३ ॥ वेषधारी और वामदेव नामसे प्रसिद्ध है, भगवान शिवके उत्तरवर्ती मुखका शिवके ही आश्रित रहकर उन दोनोंकी अभिमानी है, प्रतिष्ठाकलामें प्रतिष्ठित आज्ञाका आदर करके मुझे मेरी अभीष्ट वस्तु

करे ॥ ३६ - ३८ ॥

इञ्चल्देद्भवलं सञ्चल्यं सीध्यलक्षणम्। शिवस्य पश्चिम जक्त्रे शिवपादार्वने रतम्॥३९॥ निविधियदनिवं च पूचियां समवस्थितम्। ततीय ज्ञिक्वांत्रेष् कलाधिज्ञाष्ट्रीपर्युतम् ॥ ४० ॥

देवस्य प्रीक्षमे भागे अवत्या सह समर्णितम् । गरियां गरमं बाद्य माधितं मे प्रशन्तत्त् ॥ ४१ ॥

जो शङ्क, कुन्द और चन्द्रपाके समान वयल, सौम्य तथा सद्योजात नामसे विख्यात है, धगवान् शिवके पश्चिम मुसका अधिमानी एवं शिक्बरणोकी अर्चनामें रत है, निवृत्तिकलाये प्रतिष्ठित तथा पृथ्वी-वस्तु दे ॥ ३९—४९ ॥ शिवस्य स दिश्वायास सन्पूर्ती शिवनाविते ।

तयोगक्र प्राकृत्य ते मे कामं प्रयन्धताम् ॥ ४२ ॥ ज़िय और ज़िवाकी हृदयरूपी पूर्तियाँ तुरीयं शिवयंजेषु त्रयोदशकलान्वितम् ॥ ३० ॥ शिक्षपावसे भावित हो उन्हीं दोनोकी आज्ञा त्रिरोधार्य करके मेरा मनोरथ पूर्ण

करें ॥ ४२ ॥

द्दिाव और द्विगवाकी शिखारूपा मूर्तियाँ

है, जलके मण्डलपे विराजमान तथा प्रदान करें ॥ ४३ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* शिवस्य च शिवायास्य वर्मणा शिवभाविते । शिव और शिवाकी कवनस्था मूर्तियाँ शिवभावसे भावित हो शिव-पार्वतीकी आज्ञाका सत्कार करके मेरी कापना सफल करें ॥ ४४ ॥ शिवस्य च दिवासाश्च नेत्रपूर्वी जिलासिते। सत्कृत्य शिवयोगञ्ज ते मे वर्षम प्रयच्छनाम् ॥ ४५ ॥ शिव और शिवाकी नेत्ररूपा मूर्तियाँ शिवके आश्रित रह उन्हीं दोनोंकी आज्ञा शिरोबार्य करके मुझे मेरा मनोरच प्रदान करें ॥ ४५ ॥ अध्यमुती च चित्रयोनित्यमर्वनदश्ये । सल्कर क्रिक्योग्रजी ते मे काम प्रयन्तवाम् ॥ ४६ ॥ शिव और शिवाकी अखरूपा मुर्तियाँ नित्य उन्हीं दोनोंके अर्थनमें तत्पर रह उनकी आज्ञाका सत्कार करती हुई मुझे मेरी अधीष्ट वस्तु प्रदान करें ॥ ४६ ॥ वामो प्रयेष्टसाधा रुद्धः काल्ये विकारणसाधाः। सर्वभूतसः दमनसम्प्रदेशसाम्बातस्यः।

बली विकारणक्षेत्र बलप्रमधनः पर १ एक छ। प्रार्थितं में प्रमञ्जू जिल्ल्योरेन जासनात् ॥ ४८ ॥ वाम, ज्येष्ट, रुद्ध, काल, विकरण, बलविकरण, बलप्रमधन तथा सर्वभूत-दमन—ये आठ दिखपूर्तियाँ तथा इनकी वैसी ही आठ शक्तियाँ—बामा, ज्येश, रुद्राणी, काली, विकरणी, बलविकरणी, बलप्रमधनी तथा सर्वभृतदमनी-ये सब शिव और शिवाके ही शासनसे मुझे प्रार्थित वसा प्रदान करें ॥ ४७-४८ ॥ अधानन्त्रध सुध्मश दिलक्षायेकनेत्रकः।

एकरद्रीक्षमूर्तिस श्रीकण्डस शिवाण्डिकः ॥ ४९ ॥

ते में कार्म प्रथच्छन्त दिखर्यरिव शासनान्॥ ५०॥

तथार्थं शतायसेषां दितीयावरणेऽचिताः।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* अनन्त, सूक्ष्म, दिख (अथवा सक्त्य दिक्योराज्ञं ते में कार्ग प्रयञ्जनम् ॥ ४४ ॥ दिवित्तम् ), एकनेत्र, एकस्ट्र, त्रिमूर्ति, श्रीकण्ठ और शिखण्डी—ये विद्येश्वर तथा इनकी वैसी ही आउ शक्तियाँ—अनन्ता, सुक्ष्मा, शिवा (अथवा शिवोत्तमा), एकनेत्रा, एकस्त्रा, त्रिमूर्ति, श्रीकण्ठी और शिखण्डिनी, जिनकी द्वितीय आवरणमें पूजा हुई है. शिवा और जिवके ही शासनसे मेरी मन:कामना पूर्ण 4 11 88-40 II भवादा मुर्नेषक्षाष्ट्री तासामपि च शक्तयः। महादेखादयक्षान्ये सर्वेकादशम्तियः ॥ ५१ ॥ इक्रिके सहिताः सर्वे तृतीयावरणे विश्वताः। अकृत्व विक्रवेराजी दिशयु फलमीसितम्॥ ५२॥ घव आदि आठ मुर्तियाँ और उनकी राक्तियाँ तथा राक्तियासहित महादेव आदि ग्यारह मुर्तियाँ, जिनकी स्थिति तीसरे आवरणमें है, दिख और पार्वतीकी आजा शिरोधार्च करके मुझे अभीष्ट फरव प्रदान करें ॥ ५१-५२ ॥ वृष्याची महातेल महामेचसमस्यनः। मेरमन्द्रकेत्वसहिमादिशिषरीयम ॥ ५३ ॥ सिताचीशकराकारककृदः परिशोभितः। महानोर्ग-इकल्पेन जालेन च विराधितः ॥ ५४ ॥ राजनपराष्ट्रकाणी रक्तप्रायविलीचन । पोक्रीवरसर्वाहः सुनाक्ष्मनोज्ज्वसः॥ ५५॥ प्रशासकल्यमः श्रीमान् प्रभ्वसम्बन्धिन्तमः। क्रिक्षिप क्रियसकः शिवनोध्येजवाहनः॥ ५६॥ तकरणन्यासपावितापरविकारः । गौराजपुरयः श्रीमाञ् श्रीमण्डलकरायुधः। तयोगको पुरस्कृत्य स में कामे प्रयथ्छत्॥ ५७॥ जो वृषयोके राजा महातेजस्वी, महान्

मेघके समान शब्द करनेवाले, मेरु,

मन्दराचल, कैलास और हिमालयके

 संक्षिप्त शिक्युराण \* 006 

शिखरकी भाँति ऊँचे एवं उञ्चल वर्णवाले पालन करनेवाले सम्पूर्ण शिवभक्तीके हैं, श्रेत बादलोंके शिलरकी भाँति ऊँचे अध्यक्षपदपर जिनका अभिषेक हुआ है, जो ककुद्से शोधित हैं, महानागराज (शेष)के भगवान् शिवके प्रिय, शिवमें ही अनुरक्त शरीरकी भाँति पुँछ जिनकी शोभा बढ़ाती तथा तेजस्वी त्रिशुल नामक श्रेष्ठ आयुध है, जिनके मुख, सींग और पैर भी लाल है, धारण करनेवाले हैं, भगवान शिवके नेत्र भी प्राय: लाल ही हैं, जिनके सारे अङ्क झरणागत भक्तोंपर जिनका खेह है तथा मोटे और उन्नत हैं, जो अपनी मनोहर चालसे शिक्यकोंका भी जिनमें अनुराग है, से बड़ी शोभा पाते हैं, जिनमें उत्तम लक्षण महातेजस्वी नन्दीश्वर शिव और पार्वतीकी विद्यपान हैं, जो चमचमाते हुए मणिमय आज्ञाको झिरोबार्य करके मुझे मनोवाञ्छित आधुषणोंसे विभूषित हो अत्यन्त दीप्रियान् वस्तु प्रदान करें ॥ ५८—६१ ॥ दिखायों देते हैं, जो भगवान् शिवको प्रिय है महानाले यहाबहर्महादेश इतापरः। और शिषमें ही अनुरक्त रहते हैं, शिव और महादेशकितनं तु नित्यमेवाभिरशतु ॥ ६२ ॥ दिवा दोनोंके ही जो ध्वज और वाहन है तथा परम पवित्र हो गया है, जो मौओके राजपुरुष हैं, वे श्रेष्ठ और श्रमकीला त्रिञ्ज धारण करनेवाले नन्दिकेश्वर वृष्य शिव और शिवाकी आज़ा शिरोधार्य करके मुझे अभीष्ट वस्तु प्रदान करें ॥ ५३—५७ ॥ नन्दीशरी महालेजा नगेन्द्रतनगात्मकः। सनारायणकेदेवैनिसमध्यकां पन्तिः ॥ ५८ ॥ इार्वस्थान्त पुरद्वारि रहन्दै परिवनै विधतः। सर्वेश्वरसम्प्रस्यः सर्वासुरविष्यदेनः ॥ ५५ ॥ सर्वेषां जिल्लामाणामध्यक्षावेर्राधायितः। शिवप्रियः शिवासकः औमञ्जूलकायुषः॥ ६०॥ त्रिवाश्चित्रम् संसन्तरसम्बन्धस्त्रश्च तैरपि । सत्कृत्य शिवयोराज्ञां स मे कामं प्रयच्छत् ॥ ६१ ॥ जो गिरिराजनन्दिनी पार्वतीके लिये पुत्रके तुल्य प्रिय हैं, श्रीविच्या आदि देवताओंद्वारा नित्य पुजित एवं वन्दित है,

भगवान दांकरके अन्तःपुरके द्वारपर

परिजनोंके साथ खड़े रहते हैं, सर्वेश्वर शिवके

समान ही तेजस्वी हैं तथा समस्त असुरोको

कुचल देनेकी शक्ति रखते हैं, शिवधर्मका

उनके बरणोके स्पर्शसे जिनका पृष्ठभाग महाबाह महाकाल महादेवजीके शरणागत भक्तोकी नित्य ही रक्षा करे ॥ ६२ ॥ जिलांप्रक जिलासकः जिल्लांस्कः सहा । सकारप जिल्लायक्ष स में दिवातु काञ्चितम् ॥ ६७ ॥ वे भगवान शिवके प्रिय हैं, भगवान जियमें उनकी आसक्ति है तथा ये सदा ही ज़ित तवा पार्वतीक पुत्रक है, इसरिज्ये ज़िवा और ज़िवकी आज़ाका आदर करके मुझे मनोवाञ्चित वस्तु प्रदान करें ॥ ६३ ॥ सर्वेद्राास्त्रचेतलकः ज्ञास्त्रा किण्गोः परा ततुः। वहामोहालकन्यो मध्यमस्यवद्येयः। तथोरको पुरस्कृत्य स मे काम प्रयच्छत् ॥ ६४ ॥ जो सम्पूर्ण शास्त्रोंके तात्विक अर्थके ज्ञाता, भगवान् विष्णुके द्वितीय स्वरूप, सबके शासक तथा महामोहात्मा कड्के पुत्र हैं, मध्, फलका गृदा और आसव जिन्हें ब्रिय है, वे नागराज भगवान शंव शिव और पार्वतीकी आज्ञाको सामने रखते हुए मेरी

इच्छाको पूर्ण करें ॥ ६४ ॥

ब्रह्माची चैव महेशी कौमरी कैमावी तथा।

जराती चैव गाटेन्द्री चागण्डा चण्डविक्रमा ॥ ६५ ॥

दूसरे पहादेवके समान महातेजस्वी

• वाचवीयसंदिता *•* HONE \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* द्वार्थापयः शिवासकः विक्यादार्थकः सदा। एता वै मातरः सम्र सर्वेशोकस्य मातरः। सरकाथ जिल्लांपतां स में दिशत् काहितम् ॥ ५४ ॥ प्रार्थितं मे प्रथन्तन्तु परमेश्वरद्यासनात्॥ ६६॥ जिनके छः मुख हैं, भगवान् शिवसे ब्रह्माणी, माहेश्वरी, कौमारी, बैष्णवी, जिनकी उत्पत्ति हुई है, जो शक्ति और वज्र वाराही, माहेन्द्री तथा प्रचप्ड पराक्रम-धारण करनेवाले प्रमु हैं, अग्निके पुत्र तथा शास्त्रिनी चामुण्डा देवी—ये मर्वलोकजननी अवर्णा (शिवा) के बालक हैं; गड़ा, सात माताएँ परमेश्वर शिवके आदेशसे गणाम्बा तथा कृतिकाओंके भी पुत्र हैं; पुझे मेरी प्रार्थित वस्तु प्रदान विशास, ज्ञास और नैगमेय—इन तीनों चाइबोंसे जो सदा घिरे रहते हैं; जो इन्द्र-मत्त्रमातङ्गलदनो नहोमाञ्चलकारः। विजयी, इन्द्रके सेनापति तथा तारकासुरको आकाशदेशे दिग्बाहः सोमसूर्वविदलेखनः ॥ ६७ ॥ परास्त करनेवाले हैं; जिन्होंने अपनी शक्तिसे ऐसबतादिगिर्दिव्येदिमार्जनिस्समिर्वतः मेरु आदि पर्वतीको छेद डाला है, जिनकी शिवज्ञानमदोविक्वस्थिदशानामविक्रकृत् ॥ ६८ ॥ अङ्गकान्ति तपाये हुए सुवर्णके समान है, नेत्र विप्रकृत्वस्यदीनी विष्रशः जिल्लावितः। प्रफाल्ड कमलके समान सुन्दर हैं, कुमार सत्यात्य विभवयोगात्रों स में दिशतु नविद्वातम् ॥ ६९ ॥ नायसे जिनकी प्रसिद्धि है, जो सुकुमारोंके जिनका मनवाले हाथीका-सा मुख है; हराके सबसे बढ़े उदाहरण हैं; शिवके प्रिय, जो गङ्गा, उमा और शिवके पुत्र हैं; आकाश शिवमें अनुरक्त तथा शिव-चरणोंकी नित्य जिनका अरीर है, दिशाएँ भूनाएँ हैं तथा अर्थना करनेवाले हैं; स्क्ट्र, शिव और चन्द्रमा, सूर्व और अग्नि जिनके तीन नेत्र हैं; शिवाकी आज्ञा शिरोधार्य करके मुझे ऐरायत आदि दिव्य दिगान जिनकी नित्य मनोवाञ्चित सस्तु है ॥ ७०--७४ ॥ पूजा करते हैं, जिनके मस्तकसे शिवज्ञानमय च्येश बरिष्ठा करदा शिवनीर्यंजने (ता मदकी धारा बहती रहती है, जो देवताओंक क्योगाज्ञा प्रस्कृत्य सा में दिक्ता क्योंक्रेतम् ॥ ७५ ॥ विश्वका निवारण करते और असूर आदिके सर्वश्रेष्ठ और वरदायिनी ज्येष्ठादेवी, जो कार्योपे विम्न डालते रहते हैं, वे विम्नराज सदा भगवान् ज्ञिव और पार्वतीके पूजनमें गणेश शिवसे भावित हो शिवा और शिवकी आज्ञा शिरोबार्य करके पेरा लगी रहती हैं, उन दोनोंकी आज्ञा मानकर पड़ो मनोवाज्ञित वस्तु प्रदान करें ॥ ७५ ॥ मनोरथ प्रदान करें ॥ ६७—६९ ॥ वैलंकप्रविद्या साक्षाद्वकाकारा गणान्धिका । प्रणमुक्तः जिल्लासम्पृतः अक्तिजाधरः प्रपुः। काल्योहेक्वद्वयं अञ्चणान्यविता शिवात् ॥ ७६ ॥ अप्रेश तनयो देवो हापर्णातनय पुतः॥ ५० ॥ क्रिज्ञयाः प्रविभक्तस्या भ्रुवीरन्तरनिस्मृता। गङ्गायाश्च गणाःबादाः कृतिकानी तथैत च । दासावणी सती मेना तथा हैमवती ह्यूमा ॥ ५५० ॥ विज्ञास्त्रेन च जास्त्रेन नैगभेयेन चानुतः ॥ ७१ ॥ क्रींद्राज्याक्षेत्र जननी भद्रकाल्यासाधैत्र च । इन्द्रजिचेन्द्रसेनार्नास्तारकासुर्यज्ञत्वा अपर्णयास्य जननी पाटस्थयास्तथैव च ॥ ७८॥ शैलामां मेरपुरुवानो वेषकक सतिज्ञा ॥ ७२ ॥ शिवार्थनरता निःयं रुद्राणी रुद्रबल्लभा। शतगत्रदलक्षणः। सन्बत्य शिवयोगओं सा में दिशतु काङ्कितम् ॥ ७९ ॥ कुमारः सुकुमाराणा रूपोदाहरणं गहत्।। ७३ ॥

करें ॥ ६५-६६ ॥

तप्तचामीकरप्रस्थः

(लुकाठी) जैसी आकृतिवाली शिवरणनुबरः श्रीपात्र शिवशासनपारकः। गणाम्बिका, जो जगत्की सृष्टि बढ़ानेके जिल्ला शासनटेन स में दिशत काङ्कितम्॥ ८५॥

त्रैरप्रेक्पयन्तिता, साक्षात् उल्का व्येन्द्रेन्द्रयमदीन देवानमङ्गतक्षकः ॥ ८४ ॥

शरीरसे पृथक हुई शिवाके दोनों भौहोंके उञ्चल, भद्रकालीके प्रिय, सदा ही बीचसे निकली थीं, जो दाक्षायणी, सती, मातृगणोंकी रक्षा करनेवाले; दुरात्या दक्ष मेना तथा हिपवान्कुमारी उमा आदिके और उसके वज्ञका सिर काटनेवाले; उपेन्द्र, रूपमें प्रसिद्ध हैं; कीविकी, भड़काली, इन्द्र और यम आदि देवलाओंके अङ्गोमें घाव अपर्णा और पाटलाकी जननी हैं; नित्य कर देनेवाले, शिवके अनुबर तथा शिवकी शिवार्चनमें तत्पर रहती हैं एवं रुद्रवल्लमा आजाके पालक, महातेजस्वी श्रीमान् वीरभद्र रुद्राणी कहलाती है, वे ज़िब और ज़ियाकी आज्ञा शिरोधार्य करके मुझे मनोवाञ्चित मनवाती वस्तु दे ॥ ८३—८५ ॥ सस्त दें ॥ ७६-७९ ॥ चण्डः सर्वनणेशातः शक्तेर्वद्वसञ्चयः । संस्कृत्य दिल्लयोगका स में दिकत काञ्चलम् ॥ ८० ॥ समस्त शिवगणोंके खानी बण्ड, जो भगवान् दोकरके मुखसे प्रकट हुए हैं, जिला और शिवकी आजाका आदर करके मुझे अभीष्ट वस्तु प्रदान करें ॥ ८० ॥ पिहुन्त्रे गुणपः श्रीमान् तिलासकः विजयियः । आजया शिवबॉरन स में कार्य प्रयच्छत् ॥८२॥ भगवान शिवमें आसक्त और शिवके प्रिय गणपाल श्रीमान् पिङ्गल जिल और शिवाकी आजासे ही मेरी मन:कामना पूर्ण करें ॥ ८१ ॥ भूतिको नाम गणपः हिल्लामधनतस्यः। प्रयच्छत् स में काम पत्त्वात्राप्तसाम् ॥ ८२ ॥ शिवकी आराधनामें तत्पर ग्हनेवाले

भृद्रीश्वर नामक गणपाल अपने खामीकी

आज्ञा ले पुड़ो मनोवाञ्चित यस प्रदान

भद्रकारत्रीप्रियो नित्यं मानुगां चाभिरशिता ॥ ८३ ॥

वीरभद्रो महावेज हिमकुन्टेन्ट्सॅनिमः ।

यज्ञस्य च जिसेहर्ता दशस्य च दशस्त्रनः।

करें ॥ ८२ ॥

लिये ब्रह्माजीके प्रार्थना करनेपर शिवके

ज़िव और दिवाके आदेशसे ही मुझे मेरी सास्त्रती गहेशस्य व्यक्तरोजसम्बद्धाः। विकास: पुत्रने सरसा सा में दिशतु नर्राष्ट्रतम् ॥८६॥ महेशके मुलकमलसे प्रकट हुई तथा ज्ञिय-पार्वतीके पूजनमें आसक्त गहनेवाली वे सरस्वतीदेवी मुझे मनोवाज्ञित वस्तु प्रदान करें ॥ दह ॥ विक्तीवंश स्थिता राष्ट्रमीः दिख्योः पूजने रता । फिल्बोः जारमादेव सा में दिशत् नतक्षितम् ॥८७॥ चगवान् विष्णुके वश्वःस्थलमे विराजगान रुक्षी देवी, जो सदा शिव और जियाके पूजनमें लगी रहती हैं. उन

जिवदम्पतीके आदेशमें ही पेरी अभिरुषा

तस्या एव नियोगेन सा में दिशतु काञ्चितम् ॥ ८८ ॥

परायण महामोटी उन्हींकी आज्ञासे मेरी

विष्णोर्निका महामाया महामहिषमर्दिनी ॥८९॥

सक्तव शासन मात्ः सा मे दिशत् काङ्कितम् ॥९०॥

क्रीशिक्टी सिहमारूढा पार्वल्याः परमा सुता।

निदान्पद्मन्पसंदर्जी पश्चमासायविषया।

महादेवी पार्वतीके पारपदाँकी पूजामें

महकोटी भरादेखाः पादपुत्रापरायणाः।

पनबाही वस्तु मुझे दें ॥ ८८ ॥

पूर्ण को ॥ ८७ ॥

हिम, कुन्द और चन्द्रमाके समान

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* पार्वतीकी सबसे श्रेष्ठ पुत्री सिंहबाहिनी देव्याः प्रियसश्रीवर्गी देवीलक्षणलक्षितः ॥ ९६ ॥ कौशिकी, भगवान् विष्णुकी योगनिहा महामाया, प्रश्नमहिषमर्दिनी, प्रहालक्ष्मी तथा मधु और फलीके गृदे तथा रसको प्रेमपूर्वक भोग लगानेवाली निशुष्प-शुष्पसंहारिकी महासरस्वती माता पार्वतीकी आज्ञासे मुझे मनोवाञ्चित वस्तु प्रदान करे ॥ ८९-९० ॥ रुद्रा रुद्रसमप्रथयाः प्रमाशः प्रचित्तीनसः। भूतासमाक्ष गातकोची महादेवरामप्रकाः ॥ ९१ ॥ निर्वाला निर्वाल निर्वाल निर्वाला सञ्जयः स्वनुषयः सर्वशोषनसङ्ग्रः ॥ ५२ ॥ सर्वपामेश लोकाना सहिसाहरणवान्यः। परस्परानुस्तानश्च परस्परमनुद्राताः ॥ ९३ ॥ परस्परातिकित्याः धरामानमञ्जूताः । विक्रियकमा निर्द शिक्सश्चालकितः ॥ ६४ । सीम्या भोरासाधा मिखासानगळद्रथात्रिकाः । विकास संस्थात नानकामधासका । १५॥ साकृत्य दिल्योगचा ते में कथ दिशनु है। रुद्धेवके समान तेजस्वी स्द्रगण, प्रख्यातपराक्रमी प्रवयगण तथा महादेवजीके समान तेवस्त्री महाकली भूतगण, जो नित्यमुक्त, उपमारहित,

निर्द्वन्द्व, उपद्रवशून्य, शक्तियों और सद्युणस्थ हैं; निर्विकार, सबके आदि अनुवरोके साध रहनेवाले, सर्वलोकवन्द्रित, समस्त लोकोंकी मुष्टि और मंहारमें समर्थ, सामान्य जगत् उन्होंकी सृष्टि है, सृष्टि, परायर एक-दूसरेके अनुरक्त और घक्त, पालन और संहारके कमरे उनके कर्म आपसर्वे अत्यत्त छेह रखनेवाले. एक-दूसरेको नयस्कार करनेवाले, ज्ञाबके नित्य प्रियतम, शिवके ही चिह्नोसे लक्षित, सौंप्य, धोर, उभय भाववुक्त, दोनोंके बीचमें हुई हैं: वे ज़िवके प्रिय, शिवमें ही रहनेवाले द्विरूप, कुरूप, सुरूप और आसक्त तथा शिवके चरणारविन्दोंकी नानारूपधारी हैं, वे शिव और शिवाकी अर्वनामें तत्पर हैं; ऐसे सूर्यदेख शिवा और आज्ञाका सतकार करते हुए मेरा मनोरध जियकी आज्ञाका सतकार करके मुझे मङ्गल सिद्ध करें ॥ ९१-९५ है॥

सहितो बद्रकन्याभिः इतिःगिक्षाध्यनेकदाः। त्रविकारणे राम्नोपेकचा नित्यं समर्चितः॥१७॥ सक्त्रय शिक्योग्रज्ञां स में दिशतु महत्त्रम्।

देवीकी प्रिय संखियोंका समुदाय, जो

देवोंके ही लक्षणोसे लक्षित है और भगवान्

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

शिवके तीम्रो आवरणपं स्ट्रकम्याओं तथा अनेक इक्तियोसहित नित्य भक्तिभावसे पूजित हुआ है, वह दिाव-पार्वतीकी आक्राका सत्कार करके युझे पहुल प्रदान करे ॥ १६-१७ है॥ दिकवारी महिशास सूर्विद्वीतसुगण्डलः ॥ ९८ ॥ निर्मुणी पुष्पांक्रीपीस्त्यीय गुणकेमलः। अधिकक्षात्रमञ्ज्ञायः एकः रक्षमान्यविक्रियः ॥ १९ ॥ लसान्तरणकर्या च सृष्टिनियतिस्थानसञ्जात्। एवं किया जनुद्धों न्व विषक्तः प्रतथा पुनः ॥ ६०० ॥ चतुर्कात्राने शान्तीः पुनिसक्षानुगै। सह । दिल्लीक्य दिल्लास्टरः दिल्लास्टर्की स्तः ॥ १०१ ॥ सन्दर्भव जिल्लोसको स गै दिशसु सङ्गरहम् ।

भगवान सूर्य महेश्वरकी मूर्ति हैं, उनका

सुन्दर मण्डल दीप्तिमान् है, ये निर्मुण होते हुए भी कल्याणमञ् गुणीसे युक्त हैं, केवल कारण और एकमात्र (अद्वितीय) हैं; यह असाधारण है; इस तरह वे तीन, जार और पाँच ऋषोंमें विभक्त हैं, भगवान् दिवके षीवे आवरणपे अनुचरोंसहित उनकी पूजा प्रदान करें ॥ ९८-१०१ रे॥

 संक्षिप्र शिक्युराण 

1965

दिवाकरपढडूबीन दीसाचा बाहु जालनः ॥१०२॥ आदिल्यो भारकरो भार तनक्षेत्रकरपुर्वाः । अकी बच्चा तथा रही विष्णुक्षदित्यपूर्वमः ।१०३॥ विस्तरा सुतरा वोभिन्याप्रतिकवपरः पुनः। उपा प्रभा तथा प्रजा संध्या चेलाप शतकाः ॥१ का रवेमादिकंत्रुषर्वना महाज्ञ दिस्त्रपर्वनताः । शिवनीराज्ञया नुत्रा मञ्जल प्रदिशन्तु मे ॥२०६॥ अथ व द्वारशादित्यस्थ्य इत्तर शक्यः। ऋषयो देवगञ्ज्ञाः पञ्चणप्यस्मा गुण्यः ॥१०६/। विमान्त्रका तथा वश्य राक्षमञ्ज सरमाना । सार सप्रापणा क्षेत्रे सामच्छन्ताच्या हवा: ॥१०७॥ कार्याद्वाद्वांम सर्वे जिल्लान्त्रीयः । सक्त्य जिल्लोरका महले प्रदेशका में 8 १०८ छ सुवदिवसे सम्बन्ध रखनेवाले उहाँ अङ्ग, उनकी दीशा आदि आठ शक्तियाँ; आदित्य, भारकर, भानु, रनि, अर्फ, जहाा, स्त्र तथा विष्णु—ये आठ आदित्वपूर्तियाँ और उनकी विस्तरा, सुतरा, बोधिनी, आप्यायिनी तथा उनके अतिरिक्त उपा, प्रमा, प्राज्ञा और संध्या—ये शिक्तर्याः चन्द्रमासे लेकर केत्पर्यन्त फिबभावित यह, बारह आदित्य, उनकी बारह शक्तियों तथा ऋषि, देवता, गन्धर्व, नाग, अध्यराओके सपूत्र, प्रापकी (अगुवा), यक्ष, राक्षस— ये सात-सात संख्याबारे गण, सत छन्दोपय अध, वालखिल्य आदि पनि-ये मह-के-सब भगवान् शिषके करणारविन्टोकी अर्चना करनेवाले हैं। ये लोग ज़िल और पार्वतीकी आजाका आदर करते हुए मुझे मङ्गल प्रदान mt 11 202-206 11 10 स्रवाध रेक्देवस्य मूर्तिर्शुमण्डराज्यसः। चतुःबारमुरोशायों युद्धतन्ते प्रतिष्ठितः ॥१०९॥

निर्मुचो गुणसंन्त्रीर्णसंक्षेत्र गुणकेवसः।

अविकाशतमको देवस्ततः साधारणः गरः ॥११०॥

अनेक कल्याणमय गुणांसे सम्पन्न हैं, सत्गुण-समूहरूप हैं, निर्मिकार देवता है, डनके सामने दूसरे सब लोग साधारण है। सृष्टि, पालन और संद्वारके क्रमसे उनके सब कर्म असाधारण है। इस तरह ये तीन, चार एवं पाँच आयरणों या खरूपोंमें विभक्त हैं। भगवान् शिवके चौथे आवरणमें अनुवरोंसहित उनकी पूजा हुई है: वे शिवके प्रिय, शिवमें ही आसक्त तथा शिवके चरणारविन्द्रोकी अर्जनामें तत्पर हैं; ऐसे ब्रह्मदेव शिया और शिवकी आज्ञाका सतकार करके मुझे महार प्रदान 112599-969 11 50 विरण्यान्त्री लोकेसी बिध्यू नास्त्रम पूर्व्यः ॥११३॥ सन्तर्भाः सन्तरः सननः। सनातनः। क्रमानं यतपश्चेत दशारा व्यक्तमृत्यः ॥११४॥ व्यवस्था अवसीया धर्मः संवत्त्व एव च । दिशक प्रश्तिक विशेष दिस्तमिकप्रायणाः ॥११५॥ जिन्दशास्त्रामाः सर्वे दिशन् सम सहस्त्रम्। हिरण्यगर्भ, लोकेश, कालपुरुष, सनत्कुमार, सनक, सनन्दन, समातन, दक्ष आदि ब्रह्मपुत्र, ग्यारह प्रजापति और उनकी पत्रियाँ, धर्म तथा संकल्प—ये सब-के-सब दिलकी अर्चनामें तत्पर रहने-वाले और शिवभक्तिपरायण है, अतः

जसाधारणकर्मा च सृष्टिरियतिलयाक्रमात्।

चतुर्पाकरणे सम्बो। युजितस सहान्गैः।

माज़ल्य दिवायोग्रजो स ये दिशतु पंजारम्।

एवं विधा चतुर्का च विशतक पञ्चण पुनः ॥१११॥

द्रापविक द्रियासकः द्रिययादाकी रकः ॥११२॥

हैं। भूमण्डलके अधिपति है। बीसठ गुणोंके ऐश्वर्यसे युक्त हैं और बुद्धितस्वमें

प्रतिष्ठित है। वे निर्गण होते हुए भी

ब्रह्माजी देवाधिदेव महादेवजीकी पूर्ति

प्रदान करें ॥ ११३—११५ 📶 धर्मशास्त्रणि किवाभितेदिकाभिः समन्वितः । गरस्यराजिकद्वार्थाः विश्वप्रकृतिपादकः ॥१ १७॥ सरकृत्य दिवयोगज्ञी मञ्जले प्रदिशन्तु में। चार वेद, इतिहास, पुराण, धर्मशास और वैदिक विद्याएँ—ये सब-के-सब एकमात्र शिवके खरूपका प्रतिपादन करनेवाले हैं: अतः इनका तात्पर्य एक-दूसरेके विरुद्ध नहीं है। ये सब शिव और शिवाकी आज्ञा शिरोधार्य करके मेरा अथ हता महारेषा शब्दोम्भिनीयसा ॥११८॥

मकुल करें ॥ ११६-११७ है॥ नाहेपमण्डालधाः पीलीवर्गकः प्रयुः। चिवानिस्यनसम्बद्धाः निर्मुगस्तिस्यानस्य ॥११५॥ केवलं प्राणिकस्थानं राजसक्ति तामसः। अविकारतः पूर्व कारत् स्वाधिकाः ॥१२०॥ असाधारणकर्जा च सहयादिकरणायुक्तः। बहाणोऽपि दिश्यकेता जनकत्त्वस्य तत्सूतः ॥१२९। जनकातनयकापि विकासि निमायकः। योधकता तयोगिरायनुष्यकरः प्रभूः ॥१२२॥ अध्यानविर्वति रहो छोकद्यानयः। शिवाधियाः तिलासकाः दिल्यकदार्यने स्तः ॥६२३॥

विवस्तातां पुरस्कृत्य स में दिशातु महत्त्वम् ।

महादेव रह शम्भुकी सबसे गरिष्ठ मुर्ति है। ये अग्रिमण्डलके अधीक्षर है। समस

पुरुषाओं और ऐश्वयंति सम्पन्न हैं, सर्वसमर्थ

हैं। इनमें शिवत्वका अभिमान जावत् है। वे

निर्मुण होते हुए भी त्रिगुणसम्प हैं। केवल

सात्त्विक, राजस और नामस भी हैं। ये

पहलेसे ही निर्विकार हैं। सम कुछ इन्हींकी

मृष्टि है। सृष्टि, पालन और संहार करनेके

ये ब्रह्माजीके भी मस्तकका छेदन करनेवाले शिवकी आज्ञाके अधीन हो मुझे महस्र हैं। ब्रह्माजीके पिता और पुत्र भी हैं। इसी तरह बलारक्ष तथा वेदाः सेनेतासपुराणकाः ॥११६॥ विष्णुके भी जनक और पुत्र है तथा उन्हें नियन्त्रणमें रखनेवाले हैं। ये उन दोनों — ब्रह्मा और क्रियुको ज्ञान देनेवाले तथा नित्य उनपर अनुग्रह रखनेवाले हैं। ये प्रभू ब्रह्माण्डके भीतर और बाहर भी व्याप्त हैं तथा इहलोक और परलोक — दोनों लोकोंके अधिपति रह हैं। ये ज़िवके प्रिय, ज़िवमें ही आसक्त तथा क्षिक्के ही बरणारविन्दोकी अर्चनामें तत्वर हैं, अतः शिवकी आग्नाको सामने रखते हुए मेरा बहुल करें ॥ ११८-१२३ है ॥ तस्य सद्ध पत्रकृति विद्याताना तथाएकम् ॥१२४॥ करारे मुस्तितम शिवपूर्व शिवार्तकः। शिलो पांगे प्रश्लेष मुहरीप तथापरः।

> विकरवाओं पुरस्ताय सङ्गल प्रविशन्त में १११५४। भगवान् इंकरके सक्यभूत ईशानादि ब्रह्म, हरपादि छ: अङ्ग, आठ विद्येश्वर, दिव आदि चार मूर्तिथेद—तिाच, भव, हर और पृष्ठ-ये सक-के-सब शिवक पूजक है। ये छोग जिल्हाकी आज्ञाको क्षिरोधार्य करके

> अप निष्णुमीदास्य जिलस्पेक परा तनुः। व्यक्तिकासिपः साक्षाद्यसम्बद्धसम्बद्धाः ॥१२६॥ निर्मुण सन्त्रबहुरस्यवेष गुणकेवर्त । जीवनाराचिकानी य विशासरमनिकियः ॥१२७॥ असापारणकर्मा च सुष्टवादिकरणस्प्रथक्। द्वितातप्रकारि सर्पमानः स्वयन्भवा ॥१२८॥

> अन्तरचन्त्रविद्यंती निन्त्र्रहेबद्वयाधियः ॥१२९॥

प्रदर्भेतस दशभा गुगुश्चपन्तरत्वरिह ॥१३०॥

अधेन प्रदाना साशास्त्रष्टः सन्ना च तस्य तु ।

अमुग्नकरभको रक्तवापि तथानुजः।

मुभारनिप्रधार्यायः स्थेन्डयाचातरन् क्षिती ।

कारण इनका कर्म असाधारण माना जाता है। अयगेकालो नावी मानवा मोहण्डागत् ॥१३१॥

मुझे महत्त प्रदान करें ॥ १२४-१२५ ॥

 संदिक्ष सिवयुक्ता « 

मृति कृत्वा महाविष्णुं सद्विष्णुमश्रापि वा । सन्तरः कृमी काहत नार्गसावेज्य पापनः । वैष्णवैः पूजितो निस्यं मूर्तित्रयमयासने॥१३२॥ त्रमत्रयं तथा कृतनी विन्युस्तुरगणकाकः॥१३५॥ शिवभियः शिवासकः शिवकदार्यने रतः। वकं ग्रायणस्थासं पाद्मक्यं च शार्मकम्। खरूप हैं। वे जलतत्त्रके अधिपति और संकर्षण—वे श्रीहरिको बार विख्यात साक्षात् अध्यक्त पदपर प्रतिष्ठित है। प्राकृतः मृतियाँ (व्युष्ट) है। मत्स्य, कुर्म, वराह, कर्म असाधारण है। वे स्द्रके दक्षिणाङ्गसे करें ॥ १२४—१३६ ॥ प्रकट हुए स्वयम्बुके साथ एक समय स्वर्धा पन सरवती गीते लक्ष्मीध दिवशाधित। कर चुके हैं। साक्षात् आदिप्रद्वाद्वारा विक्रमी प्राप्तवदेश महले प्रदिशम में ११५५७।।

830

इसलिये विष्णु कहलाते हैं। दोनों लोकोके और दिवाके आदेशसे मेरा महस्त अधिपति है। असुरोका अन्त करदेवाले, करे ॥१३७॥ सक्रधारी तथा इन्हरूँ भी छोटे भाई है। दस इन्होडीया नाम्हेल निर्कातिर्वस्थाना । अवतार-विषक्षेके रूपमें यहाँ प्रकट हुए हैं। नायुः सोगः कुनेस्त तसेशार्जीकशूरुपुरु ॥१३८॥ भुगुके शापके बहाने पृथ्वीका भार उतारनेके तर्वे शिवाचेताक विवसदावचरिताः। लिये उन्होंने स्वेच्छासे इस भूतलपर अवतार लिया है। उनका बल अप्रमेय है। से मायाची

हैं और अपनी बाबाद्वारा जरातको मोहिल करते हैं। उन्होंने महाविष्णु अथवा सदाविष्णुका रूप धारण करके जिप्तिंगय आसनपर चैष्णवोद्वारा नित्य पुत्रा प्राप्त की है। वे शिवके प्रिय, शिवमें ही आसक्त तथा शिवके चरणोंकी अर्चनामें तत्पर हैं। वे

शिवकी आजा शिरोधार्य करके मुझे मङ्गल

प्रदान करे ॥१२६—१३३॥ नासुदेवोऽनिरुदक्ष प्रयुप्तक ततः परः।

संवर्त्रणः समाख्याताञ्चनको मृतियो हरे: ॥१३४॥

विषयकार्त्रो पुरस्कार कामे दिशतु सङ्गलम् ॥१३६॥ सञ्जल विषयोगज्ञी सङ्गले प्रदेशस्तु मे ॥१३६॥ भगवान् विष्णु महेसर दिवके ही उन्कृष्ट वासुदेव, अनिरुद्ध, प्रसुप्र तथा

गुणोसे रहित हैं। उनमें दिव्य सत्त्वगुणकी नृशिह, बाधर, परशुराय, राथ, बलराथ, प्रधानता है तथा वे विशुद्ध गुणस्वरूप हैं। आंकृष्ण, विष्णु, हवदीव, चक्र, उनमें निर्विकाररूपताका अभिमान है। नारायणास्त्र, पाञ्चतन्य तथा प्रार्ज्यपनुष—थे साधारणतया तीनों लोक उनकी कृति है। सब-के-सब हिच और शिवाकी आज्ञाका सृष्टि, पालन आदि करनेके कारण उनके सतकार करते हुए मुझे महूल प्रदान

उत्पादित होकर भी वे उनके भी उत्पादक हैं। प्रभा, सरस्वती, गौरी तथा शिवके प्रति ब्रह्माण्डके भीतर और बाहर ज्यान है। चक्तिचाव रखनेवाली लक्ष्मी—ये दिव

> राज्य शिक्षेत्रको सहस्रे प्रतिशत् मे ॥१३५॥ इन्द्र, अणि, यम, निर्वाति, वरुण, बायु, सोम, कुन्नेर तथा निर्मूलधारी ईशान-यं सब-के-सब शिव-सद्भावसे भावित होकर शिवार्सनमें तत्पर रहते हैं। ये जिब और शिबाकी आज्ञाका आदर पानकर मुझे महरू प्रदान करें ॥१३८-१३९॥ विश्वत्याथ कडं व तथा परभूरवयकी।

> व्यक्तपारमञ्जूराक्षेत्रः विनाककाषुधीलमः ॥ १४०॥ दिन्यायुवानि देवस्य रेज्यक्षेत्रनि नित्यसः । माकृत्य शिवकोवका रखं कुर्वजु में सदा ॥ १४१ ॥

त्रिञ्चल, बज्ज, परशु, बाण, खब्ग,

\* 961

पादा, अङ्कुदा और श्रेष्ट आयुध पिनाक—ये हिलाशितान् विदेशिण रक्षन् पुत्रानिवीरसान् ।

पारा, अङ्कुरा आर श्रष्ट आयुध प्यनाक—य महादेव तथा महादेवीके दिव्य आयुध शिव और शिवाकी आज्ञाका नित्य सत्कार करते

और शिवाकी आज्ञाका नित्य सत्कार करते हुए सदा मेरी रक्षा करें ॥ १४०-१४२ ॥ वृषरूपयो देवः सौरमेचे महाबरूः।

व्यक्तपार्यः एकः सारम्यः महत्त्वकः। वडवाक्यमतस्यद्भी पञ्चनोमातृभिर्वतः॥ १४२॥

बाहनसम्नुप्राप्तस्तपसा परमेशयोः ।

वाहनलमनुपातस्तपसा परमश्याः । तयोराजां पुरस्कृतः स मे कामं प्रयच्छत् ॥ १४६ ॥

वृषभरूपधारी देव, जो सुरभिके महाबाली पुत्र हैं, बढ़वानलसे भी होड़ लगाते हैं, पाँच गोमाताओंसे धिरे रहते हैं और

अपनी तपस्याके प्रभावसे परमेश्वर शिव तथा परमेश्वरी दिव्याके बाहन हुए हैं, उन

दोनोंकी आज़ा शिरोधार्य करके घेरी इच्छा पूर्ण करें ॥ १४२-१४६ ॥ गन्द्रा सुनदा सुर्वाच सुमनान्त्रमा।

पञ्च गोमानसन्तेताः जिवलोके व्यवस्थिताः ॥१४४॥ जिवचक्तिपरः नित्यं जिलार्चनवरावणः ।

शिवयोः प्रास्तगरेव दिशन् मम वाजित्तम् ॥१४५॥ नन्दा, सुनन्दा, सुरिम, सुशीला और सुमना—ये पाँच गोमाताएँ सवा शिवलोकमें

सुपना—ये पाँच गोमाताएँ सता शिवलोकमें निवास करती हैं। ये सव-कौ-सब नित्य शिवार्चनमें लगी रहती और शिवभक्ति-परायणा है, अतः शिव तथा शिवाके

आदेशसे ही पेरी इन्छाकी पूर्ति

करें ॥ १४४-१४५ ॥ क्षेत्रपालो महातेजा नीलजोमुनसंनिमः । देशकगलनदनः स्कृद्धकावरोजन्यकः॥ १४६ ॥

रत्नेर्ध्वमूर्द्धनः स्रोमान् भुकुटीकृटिलेकाणः । रक्तयूर्वातनयनः स्रोडीयजनमूक्तः ॥ १४७ ॥ नप्रस्थिश्रस्थात्रासिकागालोचातपाणिकः ।

भैरवो भैरकै: सिर्देवीयिनीभित्र संयुवः ॥ १९४८ ॥ क्षेत्रे केतसमासीनः स्थितो यो रक्षकः सत्त्रम् ।

विवयणामपरमः विवसन्त्रावनावितः ॥ १४९ ॥

क्षेत्रपाल महान् तेजस्वी हैं, उनकी अङ्गकान्ति नील मेधके समान है और मुख दादोंके कारण विकराल जान पड़ता है।

सकत्व शिववीरातां स में दिशतु महरूम् ॥ १५० ॥

उनके लाल-लाल ओठ फड़कते रहते हैं, जिससे उनकी शोधा बढ़ जाती है, उनके सिरके बाल भी लाल और ऊपरको उठे हुए

हि। वे तेजस्वी हैं, उनकी चौहें तथा आँखें भी टेड्री ही हैं। वे लाल और गोलाकार तीन नेत्र धारण करते हैं। चन्त्रमा और सर्प उनके आधूषण हैं। वे सदा नंगे ही रहते हैं तथा उनके हावोमें त्रिशूल, पाल, सहग और कपाल उठे रहते हैं। वे भैरव हैं और भैरवों,

सिद्धीं तथा योगिनियोंसे घिरे रहते हैं। अत्येक क्षेत्रमें उनकी स्थिति हैं। वे वहाँ सत्पुरुमोंके रक्षक होकर रहते हैं। उनका मस्तक सदा शिवके चरणींमें झुका रहता है, वे सदा शिवके सद्धावसे भावित हैं तथा शिवके

शरणागत भक्तोकी औरस पुत्रोकी भौति विशेष रक्षा करते हैं। ऐसे प्रभावशाली क्षेत्रपाल शिव और शिवाकी आज्ञाका सत्कार करते हुए मुझे मङ्गल प्रदान करें॥ १४६—१५०॥ व्यवज्ञहादसमस्य प्रधानवरणेऽधितः।

तारजङ्क आदि शिवके प्रथम आवरणमे पूजित हुए हैं, वे चारो देवता शिवकी आज्ञाका आदर करके मेरी रक्षा करें ॥ १५१ ॥

मस्कृत्य शिववीराज्ञां चत्वारः समयन्तु माम् ॥१५१।

मैरवहाण ये चान्ये समन्त्रतस्य वेष्ट्रितः। तेऽपि मामनुगृहणन्तु शिषशासनगैरवात्॥१५२॥ जो भैरव आदि तथा दूसरे लोग

जा भरव आद तथा दूसर लग ज्ञिवको सब ओरसे घेरकर स्थित हैं, वे भी

 संक्रित जिवपुराण व 330 शिवके आदेशका गौरव मानकर मुझपर आकाशचारी, असुर, राक्षस. पातालतलवासी अनन्त आदि नागराज, अनुप्रह करें ॥ १५२ ॥ गरुड आदि दिव्य पक्षी, कृष्पाण्ड, प्रेत, नारदादाक्ष मुनयो दिव्या देवेश पृजिताः। साध्या नागाश्च ये देवा जनखेकनिवासिनः ॥१५३॥ वेताल, ग्रह, भूतगण, डाकिनियाँ, योगिनियाँ, शाकिनियाँ तथा वैसी ही और विनिर्वताधिकाराश्च महलोकनिवासिकः। सार्धवस्तथान्ये वै वैमानिकगर्नैः सह ॥१५४॥ खियाँ, क्षेत्र, आराम (बगीचे), गृह आदि सर्वे जिवार्थनस्ताः शिवाजावश्यार्वेनः। तीर्थ, देवमन्दिर, द्वीप, समुद्र, नदियाँ, नद्र, शिवयोराज्ञया महा दिशन् समकाञ्चितम् ॥१५५॥ सरोवर, सुमेरु आदि पर्वत, सब और फैले नारद आदि देवपुजित दिव्य मुनि, हुए कन, पञ्च, पक्षी, वृक्ष, कृपि, कीट आदि, पुग, समस्त भूवन, भूवनेश्वर, साध्य, नाग, जनलोकनियासी देवता, विशेषाधिकारसे सम्पन्न महलॉक-निवासी, आवरणोसहित ब्रह्माण्ड, बारह मास, दस सप्तर्षि तथा अन्य वैमानिकगण सदाशिवकी दियाज, वर्षा, पद, मन्त्र, तस्त्र, उनके अर्धनामें तत्पर रहते हैं। ये सब जिलकी अधिपति, ब्रह्माण्ड-धारक रुद्र, अन्य स्त्र आजाके अधीन हैं, आर: शिवा और और उनकी शक्तियाँ तथा इस जगत्में जो कुछ भी देखा, सूना और अनुमान किया शिवकी आज्ञासे मुझे मनोवाध्वित वस्तु प्रदान करें ॥ १५३-१५५ ॥ हुआ है—ये सब-के-सब ज़िया और गन्भवीद्याः विशानान्साद्यवर्को देवन्द्रेनयः। डिवकी आज़ासे मेरा मनोरध पूर्ण विद्धा विद्याध्यक्तक येऽपि चान्ये नचलपः ॥१५६॥ करें ।।१५६-१६३॥ अस्य राभसाबेच पातालवलवासिनः। अन विद्या परा दौवी पद्मपाद्यविमोनिनो । अनन्ताग्राम्य नागेन्द्रा वैनतेषादयो द्विजाः ॥१५७॥ पद्मार्कतिहा दिव्या पश्चितावरिष्कृता ॥१६४॥ कुष्यकाः प्रेक्नेतास्य ग्रह्म भूतगन्तः यो । जान्त्रे च जिल्लामीययं भागीययं च तद्तरम् । जीवन्यं जिल्लामंत्रयं पुराणं श्रातकांम्मतम् ॥१६५॥ द्वाकिन्यश्चरि योगिन्यः शाकिन्यशापि तातुरहः ॥१५८॥ जैकानमञ्ज ये जान्ये काणिकादाश्चनुर्विधाः। क्षेत्रायमगृहादीनि तीर्थान्यायतनानि स । क्रियाः समुद्रा नदाक्ष नदाक्षान्ये सर्वसि च ॥१५५॥ रिज्ञान्यामधिदेशिण उत्पन्नोह समर्थिता: ॥१**५६॥** ताभ्यामेव समाज्ञाता ममाभ्रिमेतसिद्धये । गिरपश्च स्मेर्वाद्याः व्यवनानि समनातः। कमेंद्रमनुमन्यस्तं सफलं साध्वनुप्रितम् ॥१६७॥ पश्यः प्रक्षिणो वृक्षाः कृष्मिकीदारची मृगाः ॥१६०॥ भुवनानयपि सर्वाणि भुवनानामभौश्रयः। जो पञ्च-पुरुषार्थस्वरूपा होनेसे पञ्चार्था कही गयी है, जिसका स्वरूप दिल्य है तथा अण्डान्यायरणैः सार्द्धं मासाक्ष दश दिगाजाः ॥१६१। वर्णाः पदानि मन्तास तत्वान्यपि सहर्षिपैः । जो पशुविद्याकी कोटिसे बाहर है, वह पशुओंको पाशसे मुक्त करनेवाली शैवी परा ब्रह्माण्डभारका रुद्धा रुद्धाआन्ये सदास्थिका ॥१६२॥ यद्य किविज्वमत्यस्मिन्द्रष्टं जानुमितं धुतम्। विद्या, शिवधर्मशास्त्र, शैवधर्म, श्रुतिसम्पत सर्वे कामं प्रयाद्धन्तु शिक्षयोरित शासनाश् ॥१६३॥। शिवसंज्ञकपुराण, शैवागम तथा धर्म-गन्धवेंसि लेकर पिशाचपर्यन जो चार कामादि चतुर्विध पुरुषार्थ, जिन्हें शिव और देक्योनियाँ हैं, जो सिद्ध, विद्याधर, अन्य शियाके समान ही मानकर उन्हींके समान

को ॥१७३-१७४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* पूजा दी गयी है, उन्हीं दोनोंकी आज़ा लेकर पालक तथा मेरे भी पूज्य है। अतः मेरे अभीष्टकी सिद्धिके लिये इस कर्मका शिवकी आज्ञासे इन सबका मुझपर अनुग्रह अनुमोदन करें, इसे सफल और सुसन्यन हो और ये इस कार्यको सफल घोषित घोषित करें ॥१६४-१६७॥ धेनाया नकुरनेशान्ताः सशिष्याद्यापि देशिका । तर्ल्यततीया गुरुको विशेषक्य गुरुको सम ॥१६८॥ ज्ञानकर्मप्रस्वकाः । माहेश्वराक्षेत्र कमेद्रभ्यान्यनतं सपातं सावन्धितम्। १६९॥ श्रेतसे लेकर नकुलीशपर्यना, शिष्य-सहित आचार्यगण, उनकी संतान-परम्पराने उत्पन्न गुरुजन, विशेषतः घेरे गुरु, शैव, माहेश्वर, जो ज्ञान और कर्यमें तत्पर रक्षनेवाले हैं, भेरे इस कर्मको सफल और सुसम्बद्ध माने ॥१६८-१६५॥ लीकका प्राहरणा सर्वे शांतिकात विश कनात् । वंदनेद्राहुतन्त्रकाः वर्णशास्त्रीपशास्त्रः ॥१७०५ सांस्था नेशेषिकाञ्चेष धीमा नैयायिका गाउँ । शीय जन्मास्त्रथा रोडा नैज्यानाश्चापरे त्या सहकर्म दिएश सर्वे विशिष्ट्रास विस्थानसम्बद्धिका । ममेर्न्युक्यका ममाभिवेतसायाम् ४१७२॥ लोकिक जाह्मण, क्षत्रिय, चेत्र्य, वेद्वेदाङ्गोके तस्वज्ञ विद्यान्, सर्वशासकुद्राल, सांख्यनेता, वैशेषिक, योगशास्त्रके आचार्य, नैयाधिक, सूर्योपासक, ब्रह्मोपासक, जैब, र्वणाय तथा अन्य सब शिष्ट और विशिष्ट पुरुष शिवकी आजाके अधीन हो मेरे इस कर्मको अभीष्ट-साधक माने ॥१७० —१७२॥ र्शेयाः मिद्धान्तमार्गस्याः शेयाः पाञ्चलस्या । शैवा महत्वतथराः ग्रेताः नप्रपालकाः पी.(१०३० शिवाद्यापालकाः पुज्या ममागि शिवशासकत् । सर्वे मामनुगृहणन् शंगन् सफरविक्यम् ॥१७४॥

दक्षिणजनिष्ठास दक्षिणोत्तरपार्गगः। अधिरोधन वर्तन्तं मना श्रेषोऽधिनो गम ॥१७५५॥ जो दक्षिणाचारके ज्ञानमें परिनिष्ठ तथा दक्षिणाचारके उत्कृष्ट मार्गपर चलनेवाले हैं, ने परस्पर विशोध न रखते हुए मन्त्रका जप करें और मेरे कल्याणकामी हो ।। १७५ ॥ नारेज्यास शकावेष कतामावेष तामसाः। पाण्यप्रकारिकास्थ वर्तनां दूरती समागरणहा न्युर्विक कि स्वार्थरत्र मेडपि केडपि निद्यासानमः । बार्वे मामनुगृहणका राजाः शंसप्त महारूम् ॥१७७॥ नास्तिक, शठ, कुलप्न, तायस, पाखण्डी और अति पापी प्राणी मुझसे दूर ही रहें। यहाँ बहुतीकी स्तुतिसे क्या लाभ ? जो कोई भी आस्तिक संत हैं, वे सब मुझपर अनुप्रह करें और मेरे महुरू होनेका आशीवाद दें ॥ १७६-१७७ ॥ नयः दिलाय शास्त्राय सस्तापदिहेतने । पञ्चावरणसंपेण अवलेक्व्यूताच ते ॥१७८॥ जो पञ्चावरणस्त्यी प्रपञ्चसे चिरे हुए हैं और सबके आदि कारण हैं, उन आप पुत्रसहित साम्ब सदाशिवको मेरा नमस्कार है ॥ १७८ ॥ इत्युक्ता रूप्टवर् भूमी प्रणियल दिलं दिलाम् । जोलक्कशरे विदागष्टीतरशतालगम् ॥१७५॥ त्रपेष श्रीकृतियां च जिल्ला तस्समर्पणम्। कुला से समयिलोडी पुजारीय समाप्येत् ॥१८०॥ ऐसा कहकर ज़िब और ज़िवाके सिद्धान्तमार्गी शैव, पाश्चत शैव, **ब्हे**ड्यमे भूभिपर दण्डको भाँति गिरकर महाव्रतधारी दीव तथा अन्य कापालिक प्रणाम करे और कम-से-कम एक सी आठ र्शव—ये सब-के-सब शिवकी आज्ञाके बार प्रज्ञाक्षरी विद्याका जप करे। इसी

प्रकार शक्तिविद्या (ओं नम: विवाये) का जप दु:स्वप्न आदि महान् अनर्थसूचक भयोंके करके उसका समर्पण करे और महादेवजीसे उपस्थित होनेपर यदि मनुष्य इस स्तोत्रका क्षमा भौगकर शेष पूजाकी समाप्ति कीर्तन करे तो वह कदापि अनर्थका भागी नहीं करे ॥ १७९-१८० ॥ पतस्पण्यतमं स्तोत्रं दिक्ववीहंद्यंगमम्।

यह परम पुण्यमय स्तोत्र शिव और शिवाके हदवको अत्यन त्रिय है, सम्पूर्ण मनोरधोंको देनेवाला है और भोग तथा मोक्ष-का एकमात्र साक्षात साधन है ॥ १८१ ॥ य हदे कोतंगेभित्यं भूगुवाहा समाहितः। स विष्यात् पापनि जिलसायुक्तमध्यात् ॥१८२॥

जो एकाप्रसित्त हो प्रतिदित इसका कीर्तन अधवा अवण करता है, वह सारे पापीको शीघ ही धो-बहाकर भगवान् शिवका सायुज्य प्राप्त कर लेता है ॥ १८२ ॥ गोप्रश्लेष कृतप्रथ बीरण भूजवाप छ। इस्णागतवाती च मित्रकेश्वरायस्य ॥१८३॥ दृष्टपापसमानारो मानुका पितृहापि व्य स्तवेनानेन जीन तत्तराधात प्रमुख्यते १६८४।

जो गो-हत्यारा, कुतझ, वीरवाती, गर्भस्य शिशुकी हत्या करनेवाला, शरणायतका उध करनेवाला और मित्रके प्रति विश्वासंचानी है, B 11 823-658 11 8 दःस्वप्रादिमहानर्यसूचकेष् भवेषु व।

हो सकता ॥ १८५ ॥ उक्रपुर्धनेन्द्रगीश्चयं वक्रान्यद्रपि वास्ट्रितम्।

सर्वाणीष्टप्रदे साक्षाद्धांकमुक्लोकसायतम् ॥१८१॥ खंबस्यास्य वर्षे तिष्टंस्तसर्वे लघते तरः ॥१८६॥ आय, आरोग्य, ऐश्वर्य तथा और जो भी पनोवाञ्चित वस्तु है, उन सबको इस स्तोत्रके जपमें संलग्न रहनेवाला पुरुष प्राप्त कर लेता 11 255 11

असम्बद्धा दिल स्त्रेषजपात्मालम्दाहतम् । सम्बन्ध च जपे कहा फले कर्क न शक्कते ।।१८७।।

शिषकी पूर्वोक्त पूजा न करके केवल स्तांत्रका पाठ करनेसे जो फल मिलता है, उसको यहाँ बताया गया है; परंतु जियकी पूजा करके इस स्तोत्रका पाठ करनेसे जो फल मिरस्ता है, उसका तो वर्णन ही नहीं किया जा सकता ॥ १८७ ॥ अवस्थापनं फल्क्सांबर्गस्यन् संबर्धतिते सति । स्वदंग व्यक्ता देव: अश्वेष दिवि तिष्ठति ॥१८८॥

श्रमालधीस सम्बन्ध देवदेवं सहोपया। कृत्वाञ्चलपुर्यसञ्जन स्तोत्रमेकदृदीस्येत् ॥१८९॥

यह फलकी प्राप्ति अलग रहे, इस दुराचार और पापाचारमें ही लगा रहता है तथा स्तोत्रका कीर्तन करनेपर इसे सुनते ही माता माता और पिताका भी घातक है, यह भी इस पार्वतीसहित महादेवजी आकाशमें आकर स्तोत्रके जपसे तत्काल पापमुक्त हो जाता खड़े हो जाते हैं। अतः इस समय उपासहित देवदेव महादेवकी आकाशमें पूजा करके दोनों हाथ जोड़ खड़ा हो जाय और इस स्तोत्रका पाठ ग्रहः संस्थातियेदेतमः ततोऽनर्थभारभवेत् ॥१८५॥ करे ॥१८८-१८९॥ (अध्याय ३९)

ऐहिक फल देनेवाले कर्मों और उनकी विधिका वर्णन, शिव-पूजनकी विधि, शान्ति-पृष्टि आदि विविध काम्य कर्मोंमें विभिन्न

हयनीय पटाश्चेकि उपयोगका विधान

उपमन्यु कहते हैं -- श्रीकृष्ण । यह मैंने प्रतिबन्धकको दर कर दिया है, मन्तपर तमसे इहलोक और परलोकमें सिद्धि प्रदान विश्वास रखता है और मनमें श्रद्धासे युक्त है, करनेवाला क्रम बताया है, जो उत्तम हो है वह साधक कर्म करनेपर उसके फलको ही, इसमें क्रिया, जप, तप और ध्यानका अवदय पाता है। उस कर्मके फलकी समुग्रय भी है। अब मैं शिव-भक्तोंके लिये प्राप्तिके लिये ब्रह्मचर्यपरायण होना चाहिये। यहीं फल देनेवाले पुजन, होय, जप, ध्यान, रातमें हविष्य भोजन करे, स्तीर या फल तप और दानमय महान् कर्मका वर्णन करता है। मन्तार्थके श्रेष्ठ ज्ञाताको बाहिये कि वह पहले मन्तको सिद्ध करे, अन्यथा इष्ट्रसिद्धिकारक कर्म भी फल्ट नहीं होता। पन्त सिद्ध कर लेनेपर भी, जिस कर्मका फल किसी प्रवल अदृष्टके कारण प्रतिबद्ध हो, उसे विद्वान पुरुष सहसा न करे। उस प्रतिबन्धकका यहाँ निवारण किया जा सकता है। कर्म करनेके पहले ही अकत आदि करके उसकी परीक्षा कर ले और प्रतिबन्धकका पता रुगनेपर उसे दूर करनेका प्रयक्ष करे। जो मनुष्य ऐसा न दल हो और केसर भी बना हो। मध्यभागमें करके पोडवज ऐडिक फल टेनेवाले कर्मका वह कर्णिकासे युक्त और सप्पूर्ण रहाँसे अनुष्टान करता है, वह उससे फलका भागी अलंकत हो। उसमें अपने आकारके समान नहीं होता और जगत्में उपहासका यात्र ही नाल होनी चाहिये। वैसे स्वर्णनिर्मित बनता है। जिस पुरुषको विश्वास न हो, वह पेष्ठिक फल देनेवाले कर्मका अनुहान कभी न करे: क्योंकि उसके मनमें श्रद्धा नहीं रहती और श्रद्धाहीन प्रस्थको उस कर्मका फल नहीं मिलता। किया कर्म निष्कल हो जाय, तो भी उसमें देवताका कोई अपराध नहीं है: क्योंकि जास्रोक्त विधिसे ठीक-टीक कर्म

करनेवाले पुरुषोंको यहीं फलकी प्राप्ति देखी जाती है। जिसने मन्त्रको सिद्ध कर लिया है.

चस्य लगाये, सुन्दर पवित्र वेषभुषा धारण करे और पवित्र रहे। इस प्रकार आचारवान होकर अपने अनुकुल शुध दिनमें पुष्पमाला आदिसे अलंकत पूर्वोत्त लक्षणवाले स्थानमें एक हाब भूपिको गोबरसे लीपकर वहाँ बिछे हुए भद्रासनपर कमल अद्वित करे, जो अपने तेजसे प्रकाशमान हो। यह तपाये हए सुवर्णके समान रेगबाला हो । उसमें आठ कमलपर सम्पग्विधिसे मन-ही-मन अणिया आदि सब सिद्धियोकी भावना करे। फिर उसपर रत्नका, सोनेका अधवा स्फटिक मणिका उत्तम लक्षणोंसे युक्त वेदीसहित ज्ञिवलिङ्ग स्थापित करके उसमें विधिपर्वक पार्वदोसहित अविनाशी साम्ब सदाधिवका आवाहन और पूजन करे। फिर

वहाँ साकार घगवान पहेश्वरकी भावनामयी

पर्तिका निर्माण करे, जिसके बार भजाएँ

लाकर रहे, हिंसा आदि जो निषिद्ध कर्म हैं, उन्हें मनसे भी न करे, सदा अपने शरीरमें

• मंद्रिष जिल्लाचा • 

1590 और चार मुख हों। वह सब आधुवजोसे कर्णिकामे ईशान-कलशकी स्थापना करें।

विभूषित हो, उसे व्याधनमं पहनाया गया तत्पश्चात् उसके चारो ओर सद्योजात आदि हो । उसके मुखपर कुछ-कुछ हास्वकी छटा मृतियोंके कलशोंकी स्थापना करे । इसके

छ। रही हो। उसने अपने दो हाधोमें वस्द बाद पूर्व आदि आठ दिशाओं में फ्रामशः और अभवकी मुद्रा धारण की हो और दोष

दो हाथोपे मुग पुदा और ट्रङ्कु ले रखे हों। अथवा उपासककी स्विके अनुसार अप्ट-भूजा पूर्तिकी भावना करनी चाहिये। उस

दशामें यह मूर्ति अपने दाहिने चार हाथींमें त्रिशुल, परशु, खड्ड और वज्र लिये हो और बार्य चार हाथोंमें पारा, अङ्करा, खेट और

नाग धारण करती हो। उसकी अङ्गकान्ति प्रात:कालके भूवंकी भाँति लाल हो और बार अपने प्रत्येक माराचे तीन-तीन नेप्र धारण करती है। उस पृतिका पूर्ववर्ती मुख सीम्य तथा अपनी आकृतिके अनुस्य ही

कान्तिमान् है। दक्षिणवर्ती मुख नील मेधके आदिसे वासित और मन्त्र सिद्ध समान इयाभ और देखनेमें भयंकर है। हो-क्रमञ्चः ले-लेकर मन्त्रोधारणपूर्वक इतरवर्ती मुख मैंगेके रावान लाल है और उन-उनके द्वारा महेश्वरको नहलाये। फिर सिरकी नीली आलके उसकी छोभा बढ़ाती. गुन्ध, पुष्प और दीप आदि निवेदन करके है। पश्चिमवर्ती मुख पूर्ण बन्द्रमाके समान पुत्रा-कर्म सम्पन्न करे। आलेपन या उत्तदन उल्लल, सीच्य तथा चन्द्रकलाधारी है। उस कम-से-कप एक पह और अधिक-से-

शिवपृतिके अङ्ग्रमें परायक्ति माहेश्वरी अधिक न्यारह पाठ हो। सुन्दर सुवर्णमय शिया आरूढ़ है। उनकी अवस्था सोलह और रक्षमध पूष्प अर्पित करे। सुगन्धित वर्षकी-सी है। वे सबका पन पोहनेवाली हैं नील कमल, नील कुमुद, अनेकशः और महालक्ष्मीके नामसे विख्यात है। इस प्रकार भावनामधी मूर्तिका निर्माण

और सकलीकरण करके उनमें मूर्तिमान् भी और गुगुलसे युक्त करके निवेदन करे। परम कारण शिवका आबाहन और पुत्रन कपिला गायके घीसे युक्त दीपकमें कपुरकी करे। यहाँ स्नान करानेके लिये कपिला बत्ती बनाकर रखे और उसे जलाकर

जिल्लपत्र, लाल कपल और श्रेत कमल भी प्राच्यको बढावे । कालागुरुके धूपको कपूर,

गायके पञ्चगव्य और पञ्चामृतका संबद्ध देवताके सम्मुख दिखाये। ईशानादि पाँच करे। विशेषतः चूर्णे और बीजको भी एकत्र ब्रह्मकी, छहां अङ्कोकी और पाँच

विशेषरके आठ कलशोकी स्थापना करके

उन सबको तीर्थके जलसे भर दे और

कण्डचे सुत रूपेट दे। फिर उनके भीतर

पवित्र हुन्न छोडकर मन्त्र और विधिके साथ

साई। या धोनी आदि वस्तरो उन सब

कल्जोंको चारो ओरसे आच्छादित कर है।

तदनन्तर मन्त्रोद्यारणपूर्वक उन सबमें

पचन्दास करके शतका समय आनेपर

सब प्रकारके माङ्गलिक शब्दों और वाद्योंके

साथ पञ्चगच्य आदिके द्वारा परमेश्वर

शिवको म्हान कराचे । कुडोहक, सर्गाहक

और रजोहरू आदिको-जो गन्ध, पुष्प

करे । फिर पूर्व दिशामें मण्डल बनाकर उसे आवरणोकी पूजा करनी चाहिये । दूधमें रत्नचूर्ण आदिसे अलंकुत करके कमलको तैयार किया हुआ पहार्थ नैवेदाके रूपमें

शान्तिके लिये तिलोकी आहति देनी समिपाओंका होम करना चाहिये। चाहिये। समृद्धिकी इच्छा रखनेवाला पुरुष करतापूर्ण कर्ममे कनेर और आककी महान टारिह्यकी शास्तिके लिये घी. द्य समिधाएँ होनी चाहिये। लडाई-झगडेमें अथवा केवल कमलके फुलोसे होम करे। कटीले पेडोकी समिधाओंका हवन करना

निवेदनीय है। गुड़ और घीसे युक्त वशीकरणका इकुक पुरुष धृतयुक्त महाचरुका भी भोग लगाना चाहिये। जातीयुच्च (खमेली वा मालतीक फूल) से पाटल, उत्पल और कमल आदिसे सुवासित। हवन करे । द्विजको चाहिये कि यह युग और जल पीनेके लिये देना वाहिये। पाँच करवीर-पुष्पीसे आहति देकर आकर्पणका प्रकारकी सुगन्धोंसे युक्त तथा अच्छी तरह प्रयोग सफल करें। तेलकी आहुतिसे लगाया हुआ ताम्बूल मुखदुद्धिके लिये उद्याटन और मधुकी आहुतिसे स्तम्भन कर्म अपित करना चाहिये। सुवर्ण और ग्योंके करें। प्ररसोकी आहुतिसे भी सम्भन किया मने हुए आधूषण, नाना प्रकारके रंगवाले जाता है। बहुके बीज और तिलकी नूतन महीन वल, जो दर्शनीय हो. इष्टदेवको आहुनिद्वारा मारण और उद्याटन करे। देने चाहिये। उस समय गीन, बाध और नारियलके तेलकी आहुति देकर बिहेचण क्षीतंत्र आदि भी करने चाहिये।

मूलमञ्जका एक लागा जय करना चाहिये। पूजा कम-से-कम एक बार, नहीं तो दो या तीन बार करनी बाहिये; क्योंकि अधिकवा अधिक फल होता है। होय-सामग्रीके लिये जितने इच्य हो. उनमेसे प्रत्येक द्रव्यकी कम-से-कम दस और अधिक-से-अधिक सी आहतियाँ देनी साहिये । मारण और उदााटन आदिमें दिवके करनेवाली तथा सीधाम्यक्षप फल प्रदान घोररूपका विनान करना चाहिये। करनेवाली होती है। मध्, घी, और तहीको ज्ञान्तिकमं या पौष्टिककमं करते समय पास्पर मिलाकर इनसे, दूध और पाललसे शिवलिङ्कमें, शिवाधिये तथा अन्य अथवा फेवल दूधसे किया गया होम सम्पूर्ण प्रतिमाओंमे जिसके सौम्यरूपका ध्यान सिद्धियोंको देनेवाला होता है। सात सिपधा करना चाहिये। पारण आदि कर्मोंने लोहेके आदिसे ज्ञानिक अथवा पीएक कर्म भी बने हुए सुक् और सुवाका उपयोग करना करे । विशेषतः इत्योद्धारा होम करनेपर बण्य माहिये। अन्य शान्ति आदि कर्मोमे खुक और आकर्षणकी सिद्धि होती है। बिल्य-और सुवा बनवाने चाहिते । पृत्यूपर विजय पत्रोंका हवन वज्ञीकरण तथा आकर्षणका पानेके लिये घी, दूधपे मिलायी हुई दुर्वासे, साधक और लक्ष्मीकी प्राप्ति करानेवाला है, मधुसे, चृतयुक्त चरुसे अथवा केवल दूधसे साथ हो वह शत्रुपर विजय प्रदान कराता है।

कर्म करे। रोहीके बीजकी आहति देकर बन्धनका त्रात साल सरसो मिले हुए सम्पूर्ण होय-क्रयोंसे सेना-स्तब्धनका प्रयोग करे। अभिचार-कर्मने हसावालित यन्त्रसे तेवार किये गये तेलकी आधृति देनी चाहिये । कुटकीकी भूमी, कपामकी बोद

तथा तैलियक्षित सरसोंको भी आहति दी जा

सकती है। तुपकी आहति ज्वरकी ज्ञानित भी हवन करना चाहिये नथा ग्रेगोंकी शानिकार्यमें पलाश और खेर आदिकी

 संक्षिप्र शिवप्राण • 

चाहिये। शान्ति और पृष्टिकर्मको विशेषतः अथवा प्रतिनिधि द्रव्योद्वारा शिवलिङ्गकी शानवित पुरुष ही करे। जो निर्देश और कल्पना करनी चाहिये। जो किसी अंशमें क्रोधी हो, उसीको आभिचारिक कर्ममें समर्थ और किसी अंशमें असमर्थ है, वह प्रवृत होना चाहिये । बहु भी उस दशामें, भी वदि अवनी शक्तिके अनुसार पूजन-कर्म जबकि दुःवस्था चरम सीपाको पहुँच गयी करता है तो अवस्य फारुका भागी होता है। हो और उसके निवारणका दूसरा कोई उपाय अहाँ इस कर्मका अनुष्ठान करनेपर भी फल अंदेश्यसे आभियारिक कर्म करना चाहिये । उसकी आवृत्ति करें । ऐसा करनेसे सर्वधा अपने राष्ट्रपतिको हानि पहुँबानेके उद्देश्यसे फलका दर्शन होगा। पूजाके उपयोगमें आभिचारिक कर्म कदापि नहीं करना आया हुआ जो सुवर्ण, रख आदि उत्तम द्रव्य वाहिये । यदि कोई आस्तिक, परम धर्मात्मा हो, वह सब गुरुको दे देना चाहिये तथा और पाननीय पुरुष हो, उससे यदि कभी उसके अतिरिक्त दक्षिणा भी देनी चाहिये। आगतायीपनका कार्य हो जाय, तो भी बदि गुरु नहीं लेना चाहते हो तो वह सब बस्तु उसको नष्ट करनेके उदेश्यमे आधिचारिक भगवान् शिवको ही समर्पित कर दे अथवा कर्षका प्रयोग नहीं करना चाहिये। जो कोई 'शिय-भक्तोंको दे दे। इनके सिया दूसरोको भी मन, वाणी और क्रियाद्वारा घरावान् देनेका विधान नहीं है। जो पुरुष गुरु शियके आसित हो, उसके तथा राष्ट्रपतिके आदिकी अपेक्षा न रत्तकर स्वयं संवाशिक ज्येद्रयसे भी आधिकारिक कर्स करके बनुष्य पूजा सम्पन्न करता है, वह भी ऐसा ही शीप्र ही पतित हो जाता है। इसलिये कोई आचरण करे। पुताने बहायी हुई वातु स्वयं भी पुरुष जो अपने लिये सुख चाहता हो, न ले ले । जो मुद्द लोचवश पुजाके अहुभूत अपने राष्ट्रपालक राजाकी तथा शिवभक्तकी उत्तम इव्यक्तो स्वयं प्रहण कर लेता है, यह अभिचार आदिके द्वारा हिंसा न करे । दूसरे अभीष्ठ फलको नहीं पाता । इसमें अन्यथा

चाहिये। (नर्मदासे प्रकट हुए शिवलिङ्ग), ऋषियों-द्वारा स्थापित लिङ्क या वैदिक लिङ्कमे भगवान् झंकरकी पूजा करे। जहाँ ऐसे लिक्का अचाय हो वहाँ सुवर्ण और स्त्रके पानेसे कभी विक्रित नहीं रहता। इससे खने हुए ज़िल-स्टिङ्गमें पूजा करनी चाहिये। बढ़कर प्रशंसाकी बात और क्या हो

हो तो मनसे ही भावनामयी मुर्तिका निर्माण

न रह गया हो, आततायीको नष्ट करनेके नहीं दिखायी देता, वहाँ दो या तीन बार

किसीके उदेश्यसे भी मारण आदिका प्रयोग विचार नहीं करना चाहिये। किसीके द्वारा करवेपर पक्षातापसे युक्त हो प्रायक्षित करना पुणित शिवलिङ्क्यो मनुष्य प्रहण करे या न को, यह उसकी इन्छापर निर्भर है। यदि ले निर्धन या धनवान् पुरुष भी बाणलिङ्ग ले तो छर्च नित्व उसकी पूजा करे अथवा उसकी प्रेरणासे दूसरा कोई पूजा करे। जो पुरुष इस कर्मका शासीय विधिके अनुसार

यदि सुवर्ण और रक्षोंके उपार्जनकी शक्ति न सकती है ? तवापि में मंक्षेपसे कर्मजनित उत्तम करके मानसिक पूजन करना चाहिये। सिद्धिकी महिमाका वर्णन करता हैं। इससे

ही निरन्तर अनुहान करता है, वह फल

# वादवीयमंदिता #

शत्रुओं अथवा अनेक प्रकारकी और मन हीरेको छेटनेवाली सुईके समान व्याधियोका शिकार होकर और मौनके मुक्ष हो जाता है। शक्ति आँधीके समान मुहमें पड़कर भी मनुष्य विना किसी विध- प्रबल हो जाती है और बल मन गजराजके बाधाके मुक्त हो जाता है। अल्पन्त कृपण भी समान पराक्रमशाली होता है। शत्रु-पक्षके उदार और निर्धन भी कुबेरके समान हो उद्योग और कार्य सन्ध हो जाते हैं तथा

आती है। बुद्धि स्वेच्छानुसार विचरनेवाली

जाता है। कुरूप भी कामदेवके समान सुन्दर शत्रुओं के समस्त सुहद्गण उनके लिये और बुढ़ा भी जवान हो जाता है। शत्रु शत्रुपक्षके सपान हो जाते हैं। शत्रु बन्धु-क्षणभरमें पित्र और विरोधी भी किंकर हो। बान्यवीसहित जीते-त्री मुर्देक समान हो जाते जाता है। अमृत विषके समान और विष भी 🝍 और सिद्धपुरुष स्वयं आपतिमें पड़कर भी अपुतके समान हो जाता है। समुद्र भी स्थल अध्वरहित (संकट-मुक्त) हो जाता है। और स्थल भी समुद्रवत् हो जाता है। गड्डा अपरत्य-सा प्राप्त कर रहेता है। उसका साया पहाड़-जैसा ऊँचा और पर्वत भी गद्दोंके हुआ अपच्य भी उसके रिव्ये सदा समान हो जाता है। अप्रि सरोवरके समान रसायनका काम देता है। निरन्तर रतिका शीतल और सरोबर भी अधिके समान सेवन करनेपर भी यह नयान्सा ही यना दाहक बन जाता है। उद्यान जंगल और रहता है। भविष्य आदिकी सारी खातें उसे जंगल ज्यान हो जाता है। क्षुद्र मृग सिंहके हावपर रखे हुए ऑवलेक सपान प्रत्यक्ष समान द्रौर्यशाली और सिंह भी कोडामुगके दिलायी देती हैं। अणिमा आदि सिद्धियों भी समान आज्ञा-पालक हो जाता है। खियाँ इन्छर करते ही फल देने रूपती हैं। इस अभिसारिका बन जाती हैं—अधिक प्रेग विषयमें बहुत कड़नेसे क्या लाब, इस करने लगती हैं और लक्ष्मी सुरिवर हो जाती। कर्मका सम्पादन कर लेनेपर सम्पूर्ण कामार्थ है। बाणी इच्छानुसार दासी बन जाती है और सिद्धियोपें कोई भी ऐसी वस्तु नहीं रहती जो कीर्ति गणिकाके समान सर्वत्रगायिनी हो अलम्ब हो।

(अध्याय ३२)

पारलौकिक फल देनेवाले कर्म-शिवलिङ्ग-महाव्रतकी

## विधि और महिमाका वर्णन

उपमन्यु कहते हैं—यदुनन्दन ! अब मैं नवण्रह, विश्वामित्र और व्यसिष्ठ आदि केवल परलोकमें फल देनेवाले कर्मकी ब्रह्मवेता महर्वि, श्रेत, अगस्य, दधीवि तथा विधि बनलाईगा। तीनो लोकोंचे इसके हम-सरीखे शिवभक्त, नन्दीधर, महाकाल समान दूसरा कोई कर्म नहीं है। यह विधि और भूजीश आदि गणेश्वर, पातालवासी अतिशय पुण्यसे युक्त है और सम्पूर्ण देख, त्रोष आदि महानाग, सिद्ध, यक्ष, देवताओंने इसका अनुष्ठान किया है। ब्रह्मा, गन्यर्च, गक्षस, भूत और पिशाय—इन विष्णु, रुद्र, इन्द्रादि लोकपाल, सुर्वादि सबने अपना-अपना पद प्राप्त करनेके हिये

a संक्षिप्र जिल्लुएम a 

इस विधिका अनुष्टान किया है। इस विधिसे लगाये। घीके दीपक जलाकर रखे।

890

ही सब देवता देवत्वको प्राप्त हुए हैं। इसी मन्त्रोद्यारणपूर्वक सब कुछ चढाकर

श्रेतवन्दनयुक्त जलसे लिङ्गस्वरूप शिव वह शिर्वाएड शिवको समर्पित करे और और शिवाको स्नान कराकर प्रकुलर खेत. स्वयं दक्षिणामूर्तिका आक्षय है । जो इस

चरणोंमें प्रणाम करके वहीं लियां-पुती अर्चना करता है, वह रख पापोसे मुक्त हो भूमिपर सन्दर शुभ लक्षण पदासन जिवलोकमें प्रतिष्टित होता है। यह बनवाकर रखे। धन हो तो अपनी इस्तिके दिखलिङ्ग महावत सब प्रतीपे उत्तम और अनुसार सोने या रत आदिका पद्मासन गोपनीय है। तुम धरावान् शंकरके धक्त हो।

बनवाना चाहिये । कमलके केसरोके मध्य- इसल्जिये तुमले इसका वर्णन किया है । जिस भागमें अङ्गुष्टके बराबर छोटे-से सुन्दर किसीको इसका उपदेश नहीं करना शिवरिज्ञकी स्वापना करे। वह सर्वनन्यमय चाहिये। केवल शिवधकोंको ही इसका और सुन्दर होना चाहिये । उसे दक्षिणधागर्थे उपदेश देना चाहिये । प्राचीनकालमें भगवान्

करे। फिर उसके दक्षिण भागमें अगुरु, तदननार रिजूली कारणरूपता तथा पश्चिम भागमें मैनसिल, उत्तर भागमें चन्द्रन लिङ्ग-प्रतिष्ठा एवं पूजाकी ज्याख्या करके और पूर्व भागमें हरिताल चढ़ाये। फिर उनमन्यूने कता—चदुनन्दन। यदि कोई सुन्दर सुगन्धित विचित्र पुष्पोद्यारा पुत्रा स्वापित शिवलिङ न पिले तो शिवके करे। सब ओर काले अगुरु और गुगालकी स्थानचूत जल, अग्नि, सूर्य तथा आकाशमें

पूप दे। अत्यन्त महीन और निर्पल वक्षः भगवान् क्षितका पूजन करना चाहिये। निषेदन करे। युत्तमिश्चित सीरका भोग

विधिसे ब्रह्माको ब्रह्मत्वकी, विष्णुको परिक्रमा करे। भक्तिभावसे देवेश्वर शिवको विष्णुत्वकी, रहको रुद्रत्वकी, इन्ह्रको प्रणाम करके उनकी स्तुति करे और अन्तमें इन्द्रत्वकी और गणेशको गणेशन्वकी प्राप्ति बुटियोके लिये क्षया-प्रार्थना करे । तत्पश्चात् शिवपञ्चाक्षर-मन्त्रसे सम्पूर्ण उपहारीसहित

कमलोंद्वारा उनका पूजन करे। फिर उनके प्रकार पञ्च गन्यपय सुध लिङ्गकी नित्य

स्थापित करके किल्यपत्रोद्वारा उसकी पूजा शिवने ही इस वतका उपदेश दिया था।

(अहम्माय ३३-३६)

योगके अनेक भेद, उसके आठ और छः अङ्गोंका विवेचन—यप, नियम, आसन, प्राणायाम, दशविध प्राणोंको जीतनेकी महिमा, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधिका निरूपण

श्रीकृष्णने कहा—भगवन् ! आपने श्रुतिके समान आदरणीय है और इसे मैंने ज्ञान, किया और चर्यांका संक्षिप्त सार ध्यानपूर्वंक सुना है। अब मैं अधिकार, उद्धृत करके मुझे सुनाया है। यह सब अङ्ग, विधि और प्रयोजनसहित परम दुर्लभ पनव्यको आत्पद्याती न होना पडे । योगका यह अनुष्ठान, उसका कारण, उसके स्थि उपयुक्त समय, साधन तथा उसके भेटोंका तारतम्य क्या है ?

\*\*\*\*\*

उपमन्य योले-श्रीकृष्ण ! तुम सब प्रश्नोंके तारतप्यके ज्ञाता हो । तुन्हारा यह प्रश्न बहुत ही उचित है, इसस्तिये में इन सब बातोपर क्रमशः प्रकाश डाल्रेगा। तुम एकाप्रचित्त होकर सुनो । जिसकी दूसरी वृतियोका निरोच हो गया है, ऐसे चित्तकी भगवान दिवमें जो निश्चल वृत्ति है, उसीकी संक्षेपसे 'योग' कहा गया है। यह योग पाँच प्रकारका है--मन्त्रयोग, स्पर्श्वयोग, धावयोग, अधावयोग और पहायोग। मन्त्र-अपके अध्यासवज्ञ मनके वाळाचेने स्थित हुई जिक्षेपरहित जो मनकी वृत्ति है, उसका नाम 'मन्तयोग' है। यनकी वही बुनि जब प्राणायामको प्रधानता दे तो उसका नाप 'स्पर्हायोग' होता है। वही स्पर्हायोग जब मन्त्रके स्पर्शसे रहित हो तो 'भावयोग' कहलाता है। जिससे सम्पूर्ण विश्वके रूपमात्रका अवयव विलीन (तिरोहित) हो जाता है, उसे 'अभावयोग' कहा गया है: क्योंकि उस समय सहस्तुका भी भान नहीं प्रकट हुई जो वायु है, उसको प्राण कहते हैं। होता । जिससे एकमात्र उपाधिशुन्य शिव- उसे रोकना ही उसका आयाम है। उस स्वभावका चिन्तन किया जाता है और प्राणायामके तीन भेद कहे गये हैं—रेबक, मनकी वृत्ति शिवमयी हो जाती है, उसे पुरक और कुम्मक। नासिकाके एक 'महायोग' कहते हैं।

योगका वर्णन सुनना बाहता हूँ। यदि योग पारत्यैकिक विवयोंकी ओरसे जिसका मन आदिका अध्यास करनेसे पहले ही मृत्यु हो जिस्त हो गया हो, उसीका योगमें अधिकार जाय तो मनुष्य आत्मधाती होता है; अतः है, दूसरे किसीका नहीं है। त्यैकिक और आप योगका ऐसा कोई साधन वताइये पारल्जैकिक दोनों विषयोंके दोषोंका और जिसे शीध्र सिद्ध किया जा सके, जिससे कि इंग्रतके गुणोंका सदा ही दर्शन करनेसे मन किरक होता है। प्रायः सभी योग आठ या छ: अहाँसे युक्त होते हैं। यम, नियम, खम्तिक आदि आसन, प्राणायाम, त्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधि-ये विद्वानोंने योगके आठ अङ्ग बताये हैं। आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और संपाधि—ये थोडेपे योगके छः लक्षण है। शिव-शासमें इनके पृथक-पृथक लक्षण

बताये गये हैं। अन्य शिवागमोंमें, विशेषतः कामिक आदिमें, योग-झालोंमें और किन्हीं-किन्हीं पुराणींमें भी इनके लक्षणोंका वर्णन है। अहिसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिप्रह—इन्हें सत्पुरुषोंने यम कहा है। इस प्रकार यम पाँच अवववांके योगसे यक है। जीव, संतोप, तप, जप (खाध्याय) और प्रणिधान—इन पाँच चेद्रोंसे युक्त दूसरे योगाङ्गको नियम कहा गया है। नात्पर्य यह कि नियम अपने अंडोंक भेटमे पाँच प्रकारका है। आसनके आठ भेद कहे गये हैं—स्वस्तिक आसन, पद्मासन, अर्धचन्द्रासन, वीरासन, योगासन, प्रसाधितासन, पर्यक्रासन और अपनी

छिद्रको दबाकर या बंद काके दूसरेसे देखें और सुने गये लैकिक और उदरस्थित वायुको बाहर निकाले। इस

रुचिके अनुसार आसन्। अपने शरीरमें

क्रियाको रेचक कहा गया है। फिर दूसरे होता है। नासिका-छित्रके द्वारा बाह्य वायुसे जरीरको धीकनीकी भाति भर है। इसमें वायुके पुरणकी क्रिया होनेके कारण इसे 'पुरक' कहा गया है। जब साधक भीतरकी बायको न तो छोड़ता है और न बाहरकी वायुको प्रहण करता है, केवल भरे हुए घडेकी चॉति अधिवल भावसे स्थित रहता है, तब उस प्राणायामको 'कुम्बक' नाम दिया जाता है। योगके साधकको बाहिये कि यह रेखक आदि तीनों प्राणायायोको न तो बहुन जल्दी-जल्दी करे और न बहुत देखे करे। साधनाके लिये उद्यत हो क्रमयोगसे उसका

अध्यास करे। रेजक आदिमें नाईक्षीधनपूर्वक जो प्राणायामका अध्यास किया जाता है, उसे खेखासे उत्क्रमणपर्यन्त करते खना वाहिये—यह बात योगजासमें बतायी गयी

नेत्रोसे अक्षपात, जल्प, भ्रान्ति और पृच्छां आदि भाव प्रकट होते हैं। घुटनेके चारों ओर प्रदक्षिण-क्रमसे न बहुत जल्दी और न बहुत योरे-धीरे बुटकी बजाये। घुटनेकी एक परिक्रमामें जितनी देखक चुटकी बजती है, उस समयका मान एक मात्रा है। मात्राओंको क्रमञ्: जानना चाहिये । उद्यात कम-योगमे नाडीशोधनपूर्वक प्राणायाम करना चाहिये । प्राणायामके दो भेद बताये गये हैं- अगर्थ और संगर्थ। जप और ध्यानके विना किया गया प्राणायाम 'अगर्थ' कहलाता है और क्रप तथा ध्यानके सहयोगपूर्वक किये जानेबाले प्राणायामको 'सगर्भ' कहते हैं । अगर्थसे सगर्भ प्राणायाम सौ गुना अधिक उत्तम है। इसस्टिये योगीजन प्राय: समर्थ प्राणायाम किया करते हैं। है। कविष्ठ आदिके क्रमसे प्राणायाम चार प्राणविजयसे ही दारीरकी वायुओपर विजय प्रकारका कहा गया है। मात्रा और गुणोके पाबी जाती है। प्राण, अपान, समान, उदान, विभाग-तारतध्यसे ये भेद बनते हैं। चार व्यान, नाय, कुर्म, कुकल, देवदत्त और भेदोंबेंसे जो कन्यक या कतिल प्राणायाप है. धर्मजय—ये दस प्राणवाय है। प्राण प्रयाण यह प्रथम उद्धात कहा गया है; इसमें करता है, इस्मेलिये इसे 'प्राण' कहते हैं। जो बारह मात्राएँ होती है। मध्यप प्राणायाम कुछ भोजन किया जाता है, उसे जो बाय हितीय उद्यात है, उसमें जीवीस माताएँ होती जीचे ले जाती है, उसको 'अपान' कहते हैं। हैं। उत्तम श्रेणीका प्राणायाम तृतीय उद्यात 🔄 बाय सम्पूर्ण अङ्कोको बदाती हुई उनमें है, उसमें छत्तीस मात्राएँ होती हैं। उससे भी व्याप्त रहती है, उसका नाम 'व्यान' है। जो श्रेष्ट जो सर्वोत्कृष्ट चतुर्थ । प्राणायाम है, वायु वर्मस्थानोको उद्देजित करती है, उसकी वह दारीरमें खेद और कम्प आदिका जनक 'उदान' संज्ञा है। जो याय सब अझोंको

योगीके अंदर आनन्दजनित रोमाञ्च,

<sup>•</sup> उद्यातका अर्थ निम्नुक्ते बेरणा की हुई वायुक्त सिगमे टक्कर खान है। यह प्राणायामधे देश, कारू और संस्थाका परिमाण है।

<sup>†</sup> योगसूत्रमें चतुर्थं प्रान्तवानकः परिवाग इस फकर दिया गया है—'का<sub>रम</sub>नरविषयाक्षेपी चतुर्थ' अर्थात् आग्र और आध्यनर विश्वोद्धे फेनलेबाला प्रामायध्य चीमा है।

980

समभावसे ले चलती है, वह अपने उस ओर सुली छोड़ दिया जाय तो ये नरकमें

समनयन रूप कर्मसे 'समान' कहलाती है। डालनेवाली होती है। इसलिये सुखकी इच्छा मुखसे कुछ उगलनेमें कारणभूत वायुको रखनेवाले बुद्धिमान् पुरुषको बाहिये कि यह

'नाग' कहा गया है। आँख खोलनेके ज्ञान-वैराग्यका आश्रय ले इन्द्रियस्त्यी व्यापारमें 'कूमें' नामक वायुकी स्थिति है। अखेंको शीप्र ही कावूमें करके स्वयं ही छीकमें कुकल और जैथाईमें 'देवदन' आत्माका उद्धार करे।

नामक वायुकी स्थिति है। 'धनंजय' नामक क्रिलको किसी स्थान-विशेषमें वायु सम्पूर्ण शरीरमें व्याप्त रहती है। वह बॉधना—किसी ध्येय-विशेषमें स्थिर

मृतक शरीरको भी नहीं छोड़ती। क्रमसे अभ्यासमें लावा हुआ यह श्राणायाम जब उचित प्रमाण या भात्रासे युक्त हो जाता है, क्योंकि दूसरे स्थानीमें प्रिविध होष विद्यमान

है और उसके सरीरकी रक्षा करता है। प्राणपर विजय प्राप्त हो जाय तो उससे न हो तो धारणाकी सिद्धि समझना वाहिये,

प्रकट होनेवाले विद्वांको अच्छी तरह देखे । अन्यचा नहीं । मन पहले धारणासे ही स्थिर पहली बात यह होती है कि बिद्वा, मूत्र और होता है, इसस्टियं धारणांके अध्याससे कफकी मात्रा घटने लगती है. अधिक मनको धीर बनाये। अब ध्यानकी व्याख्या भोजन करनेकी शक्ति हो जाती है और करते हैं। व्यानमें 'ध्ये चिन्तायाम्' यह धातु

हरुकापन आता है। दक्षित्र चरुनेकी शक्ति करनेपर 'ध्यान' की सिद्धि होती है; अत: प्रकट होती है। इदयमें उत्साह बहता है। विक्षेपरहित जिससे जो शिवका आरेबार

वृद्धि होती है। धृति, मेधा, युवायन, स्थिता वृत्ति होती है और बीधमें दूसरी वृत्ति अनार और प्रसन्नता आती है। तप, प्रायशिक, नहीं डालती उस ध्येयाकार वृत्तिका

यज्ञ, दान और व्रत आदि जितने भी साधन प्रचाहरूपसे बना रहना 'ध्यान' कहलाता है। है—ये प्राणायामके सोलहवीं कलाके भी बराबर नहीं है। अपने-अपने विषयमें आसक्त हुई इन्द्रियोंको वहाँसे हुटाकर जो

अपने भीतर निगृहीत करता है, उस साधनको 'प्रत्याहार' कहते हैं। मन और निर्णय है। इसी प्रकार शियादेवी भी परम इन्द्रियाँ हो मनुष्यको स्वर्ग तथा नरकमें ले जानेवाली है। यदि उन्हें बशमें रखा जाय तो

वे खर्गकी प्राप्ति कराती है और विषयोंकी

करना — यहीं संक्षेपसे 'धारणा' का स्वरूप है। एकमात्र शिव ही स्थान हैं, तूसरा नहीं;

तब वह कर्ताके सारे दोषोको द्वा कर देता है। किसी निर्यामत कारुतक स्थानस्वरूप शिवमें स्वापित हुआ यन जन्न लक्ष्यमे ब्युत

जिलाबसे साँस चल्ली है। प्रारीरमें माना गया है। इसी धातुसे रुपुद प्रत्यय स्वरमें मिदास आही है। समस्त रोगोका जिन्तन किया जाता है, उसीका नाम 'ध्यान' नाश हो जाता है। बल, तेज और सौन्द्यंकी है। ध्येयमें स्थित हुए वित्तकी जो ध्येयाकार

> दूसरी सब चलुओंको छोड़कर केयल कम्पाणकारी परमदेव देवेशर शिवका ही ध्यान करना चाहिये। वे ही सबके परम ध्येय हैं। यह अथर्षवेदकी शृतिका अन्तिम ध्येय है। ये दोनों ज़िवा और ज़िय सम्पूर्ण मृतोचे व्याप्त है। श्रुति, स्मृति एवं झाखोंसे

यह सुना गया है कि शिवा और शिव

सर्वत्र्यापक, सर्वदा उदित, सर्वज्ञ एवं नाना अद्वासागरके समान स्थिरधावसे स्थित रहता रूपोमें निरन्तर ध्यान करने योग्य हैं। इस है और ध्यानस्वरूपसे शुन्य-सा हो जाता है, ध्यानके दो प्रयोजन जानने चाहिये। पहारा है

मोक्ष और दूसरा प्रयोजन है अणिमा आदि सिद्धियोंकी उपलब्धि । ध्याता, ध्यान, ध्येय और ध्यान-प्रयोजन—इन वारोंको अन्ही

तरह जानकर योगवेता पुरुष योगका अध्यास करे। जो ज्ञान और वैराप्यसे

तथा सदा उत्साह रखनेवाला है. ऐसा ही अभिमानकी युत्तिका उदय होता है और न

साधकको चाहिये कि वह अपसे शिक्ष्मे लीनवित्त हुए योगीको यहाँ धकनेपर फिर ध्यान करे और व्यानसे थक समाधित कहा जाता है। जैसे वायुरहित

अर्थस्थारो भारता है, ध्याता निञ्चल

चित्तको लगाकर सुरिधरभावसे उसे देखता है और बुझी हुई आपके समान शाल रहता है, वह 'समाधिस्थ' कहलाता है। वह न सुनता है न सुँचता है, न बोलता है न देखता

उसे 'समाधि' कहते हैं। जो योगी ध्येयमें

है, न स्पर्शका अनुभव करता है न मनसे सम्पन्न, भ्राह्मलु, क्षमाद्योल, ममतारहित संकल्प-विकल्प करता है, न उसमें पुरुष ध्याता कहा गया है अर्थात् वही ध्यान वह युद्धिके द्वारा ही कुछ समझता है। केवल करनेमें सफल हो सकता है। इस तरह

जानेपर पुन: जप करे । इस तरह जप और स्वानमें रखा हुआ दीपक कभी हिल्ला नहीं ध्यानमें लगे हुए पुरुषका योग जल्दी सिद्ध है—निस्पन् बना रहता है, उसी तरह होता है। बारह प्राणायायोकी एक वारणा समाचितिष्ठ शुद्ध चित्र योगी भी उस होती है, बारह धारणाओंका ध्यान होता है समाधिसे कभी विचलित नहीं होता— और बारह ध्यानको एक समाधि कही गयी। सुविधरभावसे निवर रहता है। इस प्रकार है। समाधिको योगका अस्तिम अङ्ग कहा उत्तय योगका अध्यास करनेवाले योगीके गया है। समाधिसे सर्वत्र बुद्धिका प्रकाश सारे अन्तराय शीप्र नष्ट हो जाते हैं और फैलता है। किस व्यानमें केवल ध्येय ही सन्पूर्ण विद्य भी भीरे-भीरे दूर हो जाते हैं। (अध्याव ३७)

## योगमार्गके विघ्न, सिद्धि-सुचक उपसर्ग तथा पृथ्वीसे लेकर बुद्धि-तत्त्वपर्यन्त ऐश्चर्यगुणोंका वर्णन, शिव-शिवाके ध्यानकी महिमा

उपगन्यु कहते हैं — श्रीकृष्ण ! आलस्य, दुःख, दीर्मनस्य और विवयलोलुपता — ये दस तीश्ण व्याधियाँ, प्रमाद, स्थान-संदाय, योगसाधनमें लगे हुए पुरुषोंके लिये अनयस्थितवितता, अभद्धा, भ्रान्ति-दर्धन, योगपार्गके विम्न कहे गये हैं। \* योगियोंके

योगदर्शन, राधाविपादके ३०वें सुझमें नौ प्रकारके चित्रविक्षेत्रोंको योगना अन्तराथ बताया गया है अग्रैर ३१ में सुत्रमें 'गाँप 'विश्वेतसक्ष' संतक निज अवना बनिक्यक करे एवं है। किए वहाँ शिवपूराणमें दस प्रकारके अभाग्य बताये गये हैं। इसमें बोगहर्शनकथित 'अनुव्ययमिकता' को छोड़ दिया गया है और

इारीर और विलमें जो अलमताका भाव होते हैं, वे सिद्धिके सुचक हैं। प्रतिभा, आता है, उसीको यहाँ 'आलस्य' कहा गया श्रवण, वार्ता, दर्शन, आस्वाद और

विषमतासे जो दोष उत्पन्न होते हैं, उन्हींको

'व्याधि' कहते हैं। कर्मदोवसे इन व्याधियोंकी उत्पत्ति होती है। असावधानीके

कारण योगके साधनोंका न हो पाना 'प्रमाद' है। 'यह है या नहीं है' इस प्रकार

उभयकोटिसे आक्रान्त हुए ज्ञानका नाम 'स्थान-संशय' है। मनका कहीं स्थिर न होना ही अनवस्थितविनता (विनकी सम्पूर्ण प्रब्टोका मुनायी देना 'सवण' कहा अस्थिरता) है। योगमार्गमे भाषरहित

युक्त युद्धिको 'भ्राप्ति' कहते हैं। 'हु:ल' कहा गया है, दिव्य रसोका स्वाद प्राप्त होना कहते हैं कष्टको, उसके तीन भेद हैं- 'आखाद' कहलाता है, अन्त:करणके हारा आध्यात्मिक, आधिभौतिक और दिख रक्ज़ोंका तथा ब्रह्मलोकतकके पन्धादि आधिदेविक। मनुष्येकि जितका जो हिल्य घोगोंका अनुधव 'बेदना' नामसे अज्ञानजनित यु:ख है, उसे आध्यात्पिक दःश समझना चाहिये। पूर्वकृत कपाँके

र्से, उन्हें आधिभौतिक द:ख कहा गया है। विद्युत्पात, अख-इाख और विष आदिसे जो कहते हैं। इच्छापर आघात पहुँचनेसे मनमें

परिणामसे शरीरमें जो रोग आदि उत्पन्न होते

हो जानेपर जो 'दिव्य उपसर्ग' (विद्रा) प्राप्त मोक्ष भी हो सकता है। कहाता, स्थारता,

है। वात, पित्त और कफ—इन बातुओंकी वेदना—ये छ: प्रकारकी सिद्धियाँ ही

'उपसर्ग' कहलाती है, जो योगशक्तिके अपव्यवमें कारण होती है। जो पदार्थ

अत्यन्त सक्ष्म हो, किसीकी ओटपें हो, भूतकालमें रहा हो, बहत दूर हो अथवा भविष्यमें होनेवाला हो, उसका ठीक-ठीक

प्रतिभास (ज्ञान) हो जाना 'प्रतिभा' कहरतता है। सुननेका प्रयत्न न करनेपर भी गवा है। समस्त देहधारियोंकी बातोंको (अनुरागञ्ज्य) जो मनकी वृत्ति है, उसीको समझ लेना 'वार्ता' है। दिख्य पदार्थीका 'अश्रद्धा' कहा गया है। विपरीतभावनासे किया किसी प्रयत्नके दिखायी देना 'दर्शन'

> विख्यात है। सिद्ध योगीके पास खये ही रत

उपस्थित हो जाते हैं और बहुत-सी वस्तुएँ प्रदान करते हैं। मुखसे इच्छानुसार नाना प्रकारकी गधुर वाणी निकलती है। सब कष्ट प्राप्त होता है, उसे आधिदेधिक द:स प्रकारके रसावन और दिव्य ओपधियाँ सिद्ध हो जाती हैं। देवाङ्गनाएँ इस योगीको प्रणाम जो क्षोभ होता है. उसीका नाम है करके मनोवाज्ञित अस्तुएँ देती है। 'दौर्मनस्य'। विवित्र विषयोपे जो सुकका योगसिद्धिक एक देशका भी साक्षात्कार हो भ्रम है, वही 'विषयलोल्पता' है। जाय तो मोक्षमें मन लग जाता है—यह मैंने योगपरायण योगीके इन विद्वांकि शाल जैसे देखा या अनुभव किया है, उसी प्रकार

विक्षेपसहम् में परिपणित दःख और दीर्वनस्कत्रे माम्मिटित कर लिया गया है। योगसूत्रमें 'स्थान और संदाय-- ये दो पथक-पथक अनुसार्ग है और यहाँ 'स्थान-संदाय' नामसे एक ही अनुसार मान गया है; साथ ही इस प्राणमें 'अक्षदा' को भी एक अन्तरायके रूपमे गिरा गया हैं।

बाल्पाकस्था, वृद्धावस्था, युवायस्था, नाना भारको उठा छेना, धारी हो जाना, सरप्रका जातिका स्वरूप; पृथ्वी, जल, अग्नि और होना, हाथमें वायुको पकड़ लेना, अङ्गलिके यायु—इन चार तत्त्वोके ऋरोरको प्रारण अग्रधाएको चोटमे भूमिको भी कम्पित कर करना, नित्य अपार्थिक एवं मनोहर गन्धको देना, एकमात्र वायुतत्त्वसे ही दारीरका प्रहण करना—ये पार्थिव ऐश्वर्यके आठ गुण निर्माण कर लेना—ये आठ गुण तैजस वताये गये हैं।

जलका निकार आना, इन्हा करते ही बिना ही बलीस गुण स्वीकार किये हैं। शरीएकी किसी आतुरताके स्वयं समुद्रको भी थी जायाका न होना, इदियोंका दिलायी न जानेमें समर्थ होना, इस संसारमें जहाँ चाहे देना, आकाशमें इच्छानुसार विचरण करना, वहीं जलका दर्शन होना, यहा आदिके बिना इन्द्रियोंके सम्पूर्ण विषयोका समन्वय हाथमें ही जलराशिको धारण करना, जिस होना-आकाशको रहीयना, अपने शरीरमें विरस वस्तुको भी खानेकी इच्छर हो, उसका उसका निवेश करना, आकाशको विषदकी तत्काल सरस हो जाना, जल, तेत्र और भाँति ठोस यना देना और निराकार बाय्—इन तीन क्लोंके शरीरको बारण होना—वे आढ एण अग्निके बतीस गुणोंसे करना तथा देहका फोड़े, फुंसी और बाय फिल्कर बालीस होते हैं। ये बालीस ही आदिसे रहित होना—पार्थिव ऐक्वर्पके आठ वायुसम्बन्धी ऐक्वर्पके गुण है। यही सम्पूर्ण गुणोंको पिलाकर ये सोलह जलीय ऐश्वर्यके इन्द्रियोका ऐश्वर्य है, इसीको 'ऐन्द्र' एव अञ्चल गुण हैं।

शरीरसे अधिको प्रकट करना, अधिके काले हैं। तापसे जलनेका भय दूर हो जाना, यदि इच्छा इच्छानुसार सधी बस्तुओंकी उपलब्धि,

ऐसपंक बोबीस गुणोंक साथ यतीस हो जलमें निवास करना, पृथ्वीपर ही जाते हैं। विद्वानीने वायुसम्बन्धी ऐश्वर्यके वे 'आग्बर' (आकाहासम्बन्धी) ऐसर्प भी

हो तो बिना किसी प्रयक्तके इस जगनुको जहाँ चाहे वहाँ निकल जाना, सम्बको जलाकर पास कर देनेकी शक्तिका होता, आधिपूत कर लेता, समूर्ण गुह्य अधिका पानीके ऊपर अग्रिको स्वापित कर देना. दर्शन होना, कर्मके अनुस्त्य निर्माण करना, हाशमें आग बारण करना, सहिको जलाकर मचको द्वामें कर लेना, सदा प्रिय वस्तुका फिर उसे ज्यो-का-त्यों कर देनेकी क्षणताका ही दर्जन होना और एक ही स्थानसे सम्पूर्ण होना, मुखर्मे ही अन्न आदिको पचा लेना संसारका दिखावी देना—ये आह गुण तथा तेज और वाय-यो ही तत्वीते पूर्वोक्त इन्द्रियसम्बन्धी ऐश्वर्य-गुणोसे शरीरको रच लेना—ये आठ गुण जलीय मिलकर अडतालीस होते हैं। चान्ह्रपस वेश्वर्यके उपर्युक्त सोलह गुणीके साथ वेश्वर्य इन अड़वालीस गुणीसे युक्त कहा गया चौबीस होते हैं। ये जीबीस तैजन ऐप्रचेंक है। यह पहलेके ऐप्रचीसे अधिक गुणवाला गुण कहे गये हैं। मनके समान वेगशाली हैं। इसे 'मानस ऐखर्व' भी कहते हैं। छेदना, होना, प्राणियोंके भीतर क्षणधरमें प्रवेश कर पीटना, वॉबना, खोलना, संसारके वश्में जाना, बिना प्रवसके ही पर्धत आदिके पहान, उहनेवाले समान प्राणियोको पहण करना,

सबको प्रसन्न रखना, पाना, मृत्युको जीतना गुणों तथा भोगोंको जो नुणके समान त्याग तथा कालपर विजय पाना—ये सब देता है, उसे ही उत्कृष्ट योगसिद्धि प्राप्त होती अहंकारसम्बन्धी ऐसर्वके अन्तर्गत है। है। अवता यदि जगत्पर अनुग्रह करनेकी अहंकारिक ऐसर्थको ही 'प्राजापत्व' भी इन्हा हो तो वह योगसिद्ध मुनि इन्छानुसार कहते हैं। बान्द्रमस ऐश्वर्यके गुणोंके साथ विचरे। इस जीवनमें गुणों और भीगोंका इसके आठ गुण मिलकर छप्पन होते हैं। उपभोग करके अन्तमें उसे मोक्षकी प्राप्ति महान् आभिमानिक ऐधर्यके ये ही छप्पन होगी। गुण हैं। संकल्पमात्रसे सृष्टि-रचना करना, अब मैं योगके प्रयोगका वर्णन होकर सुनो। पालन करना, सेहार करना, सकके ऊपर एकाग्रवित कर्कमा । शुभकाल हो, शुभदेश हो, भगवान शिवका अपना अधिकार खापित करना, प्राणियोंके क्षेत्र आदि हो, एकान्त स्वान हो, जीव-जन्तु विश्वको प्रेरित करना, सबसे अनुपम होना, न रहते हो, कोलाइल न होता हो और फिसी इस जगत्से पुश्रक नये संसारकी रचना कर लेना तथा शुभको अशुभ और अशुमको बाधाकी सल्यानना न हो-ऐसे स्थानमें शुभ कर देना—यह 'बौद्ध देखर्य' है। क्रियी-पती सन्दर भूमिको गन्ध और धूप प्राजापत्य ऐधर्यके गुणोको मिलाकर इसके आदिसे सुवासित करके वहाँ फूल बिसोर रे, वैद्येका आदि तानकर उसे विकिन्न रीतिसे बॉसर गुण होते हैं। इस बौद्ध ऐसर्वको ही सजा दे तथा वहाँ कुछा, पुष्प, समिधा, जल, 'ब्राह्म ऐश्वर्य' भी कहते हैं। इससे उल्हाए है कल और मुलकी सुविधा हो। फिर वहाँ गीण ऐश्वर्य, जिसे प्राकृत भी कहते है। योगका अध्यास करे। अधिक निकट, उसीका नाम 'वैष्णव ऐश्वर्य' है। तीनों लीकोका पालन उसीके अन्तर्गत है। इस जलके संधीय और युले पत्तोंके खेरपर

सम्पूर्ण वैष्णल-पदको न तो ब्रह्मा कह सकते

हैं और न दूसरे ही उसका पूर्णतया वर्णन कर

जन्तुओंकी अधिकता हो, द्रार पशु निवास सकते हैं। उसीको पौरुवपद भी कहते हैं। गौण और पौरूपपदसे उत्कृष्ट गणपतिपद है। करते हो, भएकी सम्बादना हो तहा जो दुष्टोंसे चिरा हुआ हो-ऐसे स्थानमें भी उसीको ईधरपद भी कहते हैं। उस पदका योगाच्यास नहीं करना चाहिये। इसशानमें किंचित् ज्ञान श्रीविष्णुको है। दूसरे लोग उसे महीं जान सकते । ये सारी विज्ञान-सिद्धियाँ चैत्यवृक्षके नीचे, खीबीके निकट, जीर्णशीर्ण औपसरिक है। इन्हें परव वैराग्यद्वारा घरमें, बीराहेपर, नदी-नद और समुद्रके प्रयसपूर्वक रोकना चाहिये। इन अशुद्ध तटपर, गली या सड़कके बीचमें, उनड़े हुए प्रातिभासिक गुणोंमें जिसका चित्त आसक्त उद्यानमें, गोष्ठ आदिमें अनिष्टकारी और है, उसे सम्पूर्ण कामनाओंको पूर्ण निन्दित स्थानमें भी योगाध्यास न करे। जब करनेवाला निर्भय परम पेश्वर्य नहीं झरीरमें अजीर्णका कप्र हो, खड़ी डकार आती हो, चिहा और मुत्रसे शरीर दुवित हो. सिद्ध होता।

इसलिये देवता, असुर और राजाओंके सर्दी हुई हो या अतिसार रोगका प्रकोप हो,

योगाञ्चास नहीं करना चाहिये। जहाँ डॉस

और पच्चर भरे हों, सांप और हिंसक

अधिक भोजन कर खिया गया हो या भगवान् शिवका चित्तन करके ध्यान-अधिक परिश्रमके कारण थकावट हुई हो, यज्ञके हारा उनका पूजन करे। जब मनुष्य अत्यत्त चित्तासे व्याकुल हो, मूलादार चक्रमे, नासिकाके अधिक भूख-प्यास सता रही हो तथा जब अप्रभागमें, नाधिमें, कण्ठमें, तालके दोनों वह अपने गुरुजनोंके कार्य आदिमें लगा छिन्नोंमें, भीहोंके मध्यभागमें, द्वारदेशमें, हुआ हो, उस अवस्थामें भी उसे योगाभ्यास ल्लाटमें या मलकमें शिवका चिन्तन करे। नहीं करना चाहिये।

डिावा और डिावके लिये यथोचित रीतिसे जिसके आहार-विहार उजित एवं उत्तय आसनकी कल्पना करके यहाँ परिमित हों, जो कर्मीमें यथायोग्य समुख्ति सावरण या निरावरण दिखका स्परण करे । बेष्टा करता हो तथा जो उचित समयसे सोता दिदल, बतुर्दल, बहुदल, दशदल, ह्यदशदल और जागता हो एवं सर्वथा आयासरहित हो. अथवा चोडशदल कमलके आसनपर उसीको योगाभ्यासमें तत्पर होना चाहिये। चिराजमान जिवका विधिवत् स्मरण करना आसन मुलाबम, सुन्दर, विस्तृत, सब ओरसे चाहिये। दोनों भौहोंक मध्यभागमें द्विदल बराबर और पवित्र होना चाहिये। पदासन कमल है, जो विद्युतके समान प्रकाशमान और खिसाकासन आदि जो यौगिक आसन है। चूमध्यमें स्थित जो कमल है, उसके हैं, उनपर भी अध्यास करना चाडिये। अपने क्रमजः दक्षिण और उत्तर घारामें दो पत्ते हैं, आत्वार्यपर्वन गुरुजनोकी परप्यराको जो विद्युनके समान दीप्तिमान् हैं। उनमें दो कमञः प्रणाम करके अपनी गर्दन, यसक अन्तिम वर्ण 'ह' और 'क्ष' अहित है। और छातीको सीधी रखे। ओठ और नेत्र पोडशदल कमलके पत्ते सोलह स्वरस्थ है, अधिक सटे हुए न हों। सिर कुछ-कुछ ऊँचा जिनमें 'अ' से लेकर 'अ:' तकके अक्षर हो । वॉतोंसे वॉतोंका स्पर्दा न करे । वॉतोंके क्रपणः अङ्कित हैं । यह जो कमरू है, उसकी अप्रभागमें स्थित हुई जिह्नाको अविचल नालके मूलभागसे बारह दल प्रस्फुटित हुए भावसे रखते हुए, एडियोंसे दोनों है, जिनमें 'क' से लेकर 'ठ' तकके बारह अण्डकोकों और प्रजननेन्द्रियकी रक्षापूर्वक अक्षर क्रमशः अङ्कृत है। सूर्यके समान दोनों जाँघोंके ऊपर बिना किसी वलके प्रकाशमान इस कमलके उन द्वादश दलोंका अपनी दोनों भुजाओंको रखे । फिर दाहिने अपने हृदयके भीतर ध्यान करना चाहिये । हाथके पृष्टभागको बार्थे हाथकी हथेलीयर तत्पश्चात् गो-दुग्धके समान उरुवल रख़कर धीरेसे पीठको जैबी करे और कमलके इस इलोका बिन्तन करे। उनमें छातीको आगेकी ओरसे सुस्थिर रखते हुए कमडा: 'ड' से लेकर 'फ' तकके अक्षर नासिकाके अग्रभागपर दृष्टि जमाये। अन्य अद्भित है। इसके बाद नीचेकी ओर दिशाओंकी ओर दृष्टिपात न करे। प्राणका दलवाले कमलके छः दल हैं, जिनमें 'ब' से संचार रोककर पाषाणके समान निश्चल हो। लेकर 'ल' तकके अक्षर अङ्कित हैं। इस जाय । अपने शरीरके भीतर मानस-पन्दिरमें कमलकी कान्ति भूमरहित अङ्गारके समान इदय-कमलके आसनपर पार्वतीसहित है। मुखाधारमें स्थित जो कमल है, उसकी

चार्व दीपशिखाके समान आकारवाला है और अपनी चक्तिसे पूर्णतः मण्डित है। अथवा चन्द्रलेखा या ताराके समान रूपवाला है अधवा वह नीवारके सींक या कमलनालसे निकलेवाले सतके समान है। कदम्बके गोलक या ओसके कणसे भी उसकी उपमा दी जा सकती है। वह रूप पृथियी आदि तत्त्वीपर विजय प्राप्त करनेवाला है। ध्यान करनेवासा एरुप जिस तत्त्वपर विजय पानेकी इच्छा रखता हो, उसी तत्त्वके अधिपतिको स्वल मृतिका चिन्तन

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

कान्ति सुवर्णके समान है। उसमें क्रमज्ञः करे। ब्रह्मासे लेकर सदाशिवपर्यन्त तथा 'व' से लेकर 'स' तकके बार अक्षर चार भव आदि आठ मूर्तियाँ ही दिवदशस्त्रमें दलोंके रूपमें स्थित हैं। इन कमलोंमेंसे ज्ञिक्की स्थूल मुर्तियाँ निश्चित की गयी हैं। जिसमें ही अपना मन रमे, उसीमें महादेव मुनीश्वरोंने उन्हें 'घोर', 'शान्त' और 'मिश्न' और महादेवीका अपनी धीर बुद्धिसे चिन्तन तीन प्रकारकी बताया है। फलकी आशा न करे। उनका स्वरूप अंगुटेके बराबर, निर्मल रखनेवाले ध्यान-कुशल पुरुषोंको इनका और सब ओरसे दीप्रिमान् हैं। अधवा वह विस्तन करना बाहिये। यदि घोर मूर्तियोंका विन्तन किया जाय तो वे शीघ्र ही पाप और रोगका नाझ करती है। मिश्र मुर्तियोमें द्वावका चिनान करनेपर चिरकालमें सिद्धि प्राप्त होती है और सौम्यमूर्तिमें शिवका ध्यान किया जाय तो सिद्धि प्राप्त होनेमें न तो अधिक शीवता होती है और न अधिक विलमा ही। सीम्यमूर्तिमें ध्यान करनेसे विदोषतः युक्ति, शान्ति एवं शुद्ध बुद्धि प्राप्त होती है। क्रमञ्जः सभी सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं, इसमें संशय नहीं है।

(अध्याय ३८)

ŵ

## ध्यान और उसकी महिमा, योगधर्म तथा शिवयोगीका महत्त्व, शिवभक्त या शिवके लिये प्राण देने अथवा शिवक्षेत्रमें मरणसे तत्काल मोक्ष-लाभका कथन

उपमन्य कहते हैं श्रीकृष्ण ! श्रीकण्डनाथका स्परण करनेवाले लोगोंके सम्पूर्ण मनोरबोकी सिद्धि तत्काल हो जाती है, ऐसा जानकर कुछ योगी उनका ध्यान अबस्य करते हैं। कुछ लोग मनकी स्थिरताके लिये स्थल रूपका ध्यान करते हैं। स्थूल रूपके चिन्तनमें लगकर जब चित्त निशक हो जाता है, तब सक्ष्म रूपमें वह स्थिर होता है। भगवान् दिवका चिन्तन करनेपर सब सिद्धियाँ प्रत्यक्ष सिद्ध हो जाती कहरराती है. इसलिये निर्विषय बद्धि

शिवरूपका अवश्य चिन्तन करना चाहिये। जिस-जिस रूपमें मनकी स्थिरता लक्षित हो. उस-उसका बारंबार ध्यान करना चाहिये। ध्यान पहले सविषय होता है, फिर निर्विषय होता है-ऐसा जानी पुरुषोका कथन है। इस विषयमें कुछ सत्पुरुवोंका मत है कि

है। अन्य मूर्तियोंका ध्यान करनेपर भी

कोई भी ध्यान निर्विषय होता ही नहीं। बद्धिकी ही कोई प्रवाहरूमा संतति 'ध्यान'

• मंजिय जिल्लामा • \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

केवल—निर्मुण निराकार ब्रह्ममें ही प्रवृत्त हो, श्रद्धाल हो और जिसकी युद्धि

803

होती है।

लेनेवाला है। तथा निर्विषय ध्यान धगवान् शिवका बारेबार विन्तन ही ध्यान

सक्ष्मतत्त्वका अवलम्बन करनेवाला है। इन कहलाता है। जैसे थोड़ा-सा भी योगाभ्यास

दोके सिवा और कोई ध्यान वास्तवमें नहीं है। अश्रदा सविषय ध्यान साकार खरूपका अवलम्बन करनेवाला है तथा निराकार

खरूपका जो बोध या अनुभव है, यही निर्विषय थ्यान माना गया है। वह सविषय और निर्विषय ध्यान ही क्रमश: सबीज और निर्वीत कहा जाता है। निराकारका आश्रय लेनेसे उसे निर्वीत और साकारका आध्य रेंजेसे सबीजकी संज्ञा दी गयी है। अतः

पहले सविषय या सबीज ध्यान करके अनापें सब प्रकारकी सिद्धिके लिये निर्विषय अश्रवा निर्वति ध्यान करना चाहिये । प्राणायाम करनेसे क्रमशः ज्ञान्ति आदि दिव्य सिद्धियाँ सिद्ध होती है। उनके नाम है-ज्ञानि, प्रज्ञानि, दीप्ति और

बाहर और भीतरसे नाज हो प्रजानि है। बाहर और भीतर जो ज्ञानका प्रकाश होता. एकाप्रतापूर्ण ध्यान—ये घोगाध्याससे युक्त है. उसका नाम दीप्ति है तथा बुद्धिकी जो स्थस्थता (आत्पनिष्रता) है, उसीको प्रसाद कहा गया है। बाह्य और आध्यन्तरसहित जो ध्यानमें लगती है। जिनकी बुद्धि पापसे सपस्त करण है, वे बुद्धिके प्रसादसे शीध ही दुधित है. उनके लिये ज्ञान और ध्यानकी

प्रसन्न (निर्मल) हो जाते हैं।

प्रसादगुणसे युक्त हो, ऐसे साधकको ही अतः सविषय ध्यान प्रातःकालके सत्पुरुषोने ध्याता कहा है। 'ध्यै चिन्तायाम्' सूर्यंकी किरणोंके समान ज्योतिका आश्रय यह धातु है। इसका अर्थ है चिन्तन।

> पापका नाज कर देता है, उसी तरह क्षणमात्र भी ध्यान करनेवाले पुरुषके सारे पाप नष्ट हो

> जाते हैं। झद्धापूर्वक, विक्षेपरहित चित्तसे परमेश्वरका जो जिल्लन है, उसीका नाम 'ध्यान' है। खुद्धिके प्रवाहरूप ध्यानका जो आलम्बन या आश्रय है, उसीको साधु पुरुष

> 'ध्येव' कहते हैं। स्वयं साम्य सदात्रिय ही वह ध्येय है। मोक्ष-सुलका पूर्ण अनुभव और आणिया आदि ऐश्वयंकी उपलब्धि-ये पूर्ण ज्ञिकच्यानके साक्षात प्रयोजन कहे गये हैं। ध्यानसे सौख्य और मोक्ष दोनोंकी प्राप्ति होती है, इसलिये मनुष्यको सब कुछ डोडकर ध्यानमें लग जाना चाहिये। बिना

> ध्यानके ज्ञान नहीं होता और जिसने योगका

साधन नहीं किया है, उसका ध्यान नहीं सिद्ध प्रसाद। समस्त आपदाओंके शमनको ही होता। जिसे ध्यान और ज्ञान दोनो प्राप्त शानि कहा गया है। तम (अज्ञान) का है, उसने भवसागरको पार कर लिया। समस्त उपाधियोसे रहित, निर्मल ज्ञान और योगीको ही सिद्ध होते हैं। जिनके सारे पाप नष्ट हो गये हैं, उन्हींकी बुद्धि ज्ञान और

बात भी अत्यन्त दर्लभ है। जैसे प्रज्वलित हुई ध्याता, ध्यान, ध्येय और ध्यान- आग सूखी और गीली लकड़ीको भी जला प्रयोजन—इन चारको जानकर ध्यान देती हैं, उसी प्रकार ध्यानाप्रि शुभ और करनेवाला पुरुष ध्यान करे । जो ज्ञान और अशुध कर्मको भी क्षणभरमें दग्ध कर देती वैराग्यसे सम्पन्न हो, सदा शान्तचित्त रहता है। जैसे बहुत छोटा दीपक भी महान्

थोडा-सा योगाध्यास भी महान पापका भागी होते हैं, उसी प्रकार यहाँ बाह्यकर्पी विनाश कर डालता है। श्रद्धापूर्वक क्षणभर भी परमेशरका ध्यान करनेवाले पुरुषको जो महान् श्रेय प्राप्त होता है, उसका कहीं अन्त नहीं है। \*

ध्यानके समान कोई तीर्थ नहीं है, ध्यानके समान कोई तप नहीं है और ध्यानके समान कोई यज्ञ नहीं है; इसलिये ध्यान करे । अपने आत्मा परमात्मका बोध प्राप्त करनेके कारण योगीजन केवल जलमे भरे हुए तीर्थी और पत्थर एवं मिन्नीकी बनी हुई देवपूर्तियोंका आश्रय नहीं लेते (वे आत्मतीर्वमे अवगाहन करते और आत्मदेवके ही भजनमें लगे रहते हैं) । जैसे अयोगी पुरुषोंको मिट्टी और काठ आदिकी बनी हुई स्पूल पूर्तियोका प्रत्यक्ष होता है, उसी तरह योगियोंको ईंग्ररके सुक्ष्म खरूपका प्रत्यक्ष दर्शन होता है। जैसे राजाको अपने अन्तःपुरमे विचरनेशाले खजन एवं परिजन प्रिय होते हैं और बाहरके लोग उतने प्रिय नहीं होते, उसी प्रकार भगवान् इंकरको अन्तःकरणमें ध्यान लगानेवाले भक्त ही अधिक प्रिय हैं, बाह्य उपचारोंका आश्रय लेनेवाले कर्मकाण्डी नहीं। जैसे लोकमें यह देखा गया है कि बाहरी लोग राजाके भवनमें राजकीय

पुरुषोचित फलका उपयोग नहीं कर पाते,

अन्धकारका नाश कर देता है, इसी तरह केवल अन्त:पुरके लोग ही उस फलके पुरुष उस फलको नहीं पाते, जो ध्यानयोगियोंको सलभ होता है

ज्ञानयोगकी साधनाके लिये उद्यत हुआ पुरुष यदि बीचमें ही पर जाय तो भी बह योगके लिये उद्योग करनेमात्रसे स्द्रलोकमें त्रायना । वहाँ दिव्य सुखका उपभोग करके वह फिर योगियोंके कुलमें जन्म लेगा और पुनः ज्ञानयोगको पाकर संसारसागरको लॉप जायगा । योगका जिजास पुरुष भी जिस गतिको पाता है, उसे वज्ञकर्ता सम्पूर्ण महायञ्जोका अनुद्धान करके भी नहीं पासा । करोड़ों खेदबेला द्विजोंकी पूजा करनेसे जो फार पिस्ता है, वह एक शिवयोगीको विका देनेपात्रसे प्राप्त हो जाता है। यज्ञ, अधिकोत्र, दान, तीर्थरोवन और होम-इन सभी पुण्यकर्मीक अनुष्टानसे जो फल मिलता है, वह सारा फल शिवयोगियोंको अन्न देनेमाअसे त्राप्त हो जाता है। जो मुख मानव दिावचोगियोंकी निन्दा करते हैं, वे ओताओंसहित नरकमें पड़ते हैं और प्रस्रयकासनक वहीं रहते हैं। श्रोताके होनेपर ही कोई शिवयोगियोंकी निन्धका वक्ता हो सकता है, इसलिये महापुरुषोंके मतमें उस निन्दाको सुननेबाला भी महान् पापी और दण्डनीय है। जो स्त्रेग सदा भक्तिभावसे शिवयोगियोंकी सेवा करते हैं, वे महान्

(হি)e पूe আe सन उन सक ३९।२८)

यथा विद्वर्महादीप्तः शुक्तमाई न निर्देश्त् । तथा शुनाशुभे कर्म ध्यानामिर्देशते क्षणात् ॥ ध्यायतः क्षणमात्रे वा अद्भवा परमेश्वरम्। यद्भयेत् सुमतच्छेयकास्याची नैस विद्यते ॥ (कि पुन्यान् सन् उन्सन् इ९।२५,२०)

<sup>🕆</sup> वास्ति ध्यानसम् तीर्थं नास्ति ध्यानसम् तः । तस्ति ध्यानरूपौ यञ्चसमाद्ध्यानं समावरेत् ॥

भोग पाते और अन्तमें शिवयोगकी भी अपने शरीरको उन्होंके जलमें शलकर

उपलब्धि कर लेते हैं। इसलिये भोगार्वी शिवशास्त्रोक्त विधिसे जो अपने प्राणीका मनुष्योंको चाहिये कि वे रहनेको स्थान, त्याग करता है, वह तत्काल मुक्त हो जाता

खान-पान, शब्या तथा ओडने-विजनेकी है—इसमें अन्यथा विचार करनेकी

प्रवल है, अतः पापसची मुद्गरोंसे उसका उसकी भी चंदि वहाँ पृत्यु हो जाय तो वह इसी

भेदन नहीं हो सकता। योगधर्म और पाप- प्रकार पुक्त हो जाता है—इसमें संशय नहीं मुद्गरमें उतना ही अन्तर समझना बाहिये, हैं। इसलिये लोग अनशन आदिसे विविधेत्रमें जितना बच्च और तन्तुरूपें; अतः योगीजन श्रेष्ठ मरणकी कामना करते हैं; क्योंकि

होते, जैसे कमलका पत्ता पानीसे । 💮 द्वारा इस तरहकी मृत्यु स्वीकार की जाती है । दिखयोगपरायण मुनि जिस देशमें जिख जो दिखके लिये अवना दिखयकोंके लिये

निवास करता है, यह देश भी पवित्र हो जाता। प्राणत्याग करता है, उसके समान दूसरा कोई है। फिर उसकी पवित्रताके विषयमें तो कहना मनुष्य मुक्ति-मार्गपर शिवत नहीं है। इस ही क्या । अतः चतुर एवं विद्वान् पुरुष सव कारण इस संसार-पण्डलसे उसकी शीध

करवोंको छोड़कर सम्पूर्ण दुःसोसे छुटकारा भूकि हो जाती है। इतमेंसे किसी एक पानेके रित्ये शिवयोगका अध्यास करे। उपायका किसी तरह भी अवलम्बन करके जिसका योगफल सिद्ध हो गया है, यह योगी अधवा विचित्रत् पढण्यशुद्धिको प्राप्त होकर

हित-कापनासे संसारमें विवारे अवचा अपने पशुओं—प्राणियोंके समान स्थानपर ही रहे या विषयमुखको अत्यन्त नुखः औध्वदिहिकः संस्कारः नहीं करना चाहिये। सपझकर छोड़ दे और वैराग्यधोगसे खेळा- विशेषतः उसके पुत्र आदिको उसके परनेसे पूर्वक कमोंका परित्याम कर दे। जो पनुष्य अशीचकी प्राप्ति नहीं होती। ऐसे पुरुषके यूत

बहुत-से ऑरिष्ट देखकर अपनी मृत्युको निकट इत्तरिको धरतीमें गाड़ दे या पवित्र अग्रिसे

सामग्री आदि देकर सदा शिवयोगियोंका आवश्यकता नहीं है अथवा जो रोग आदिसे सत्कार करें। योगधर्म ससार—अत्यन्त विवक्त होकर शिवक्षेत्रको शरण लेता है,

पापों और तापसपूहोंसे उसी तरह किस नहीं शासपर विद्यास करके थीर हुए मनसे उनके

यशेष्ट भोगोको भोगकर समस्त लोकोकी यदि कोई मन्त्र्य मरता है तो उसका अन्य

जान ले, उसे घोगानुहानमें संलग्न हो जला दे या शिवस्वरूपजलमें हाल दे अथवा जियक्षेत्रका आश्रय लेना चाहिये। यह काठ या पिड़ीके डेरेन्की भौति कहीं भी फेक मनुष्य यदि धीरिवित्त होकर वहीं निवास दे, सब उसके रिप्ये बरावर है। यदि ऐसे करता रहे तो रोग आदिके विना भी खर्च ही। युरुषके उदेश्यसे भी कोई कर्म करनेकी इन्छा प्राणींका परित्याग कर सकता है। अनशन हो तो दूसरोंका कल्पाण ही करे और अपनी

करके, दिवाप्रियें सरीरकी आहति देकर शक्तिके अनुसार शिवधक्तोंको तुप्त करे। अथवा शिवतीथोंने अवगाइन करते हुए उसके धनको शिवसस ही ग्रहण करे। यदि कर सकती है। यदि ऐसा सम्भव न हो तो संतान) उस धनको प्रहण न करे। उसका धन भगवान् शिवको समर्पित कर

उसकी संतति शिवभक्त हो तो वह भी प्रष्टण दे । परंतु उसकी पशुसंतति (शिवभक्तिहीन (अध्याय ३९)

☆

वायुदेवका अन्तर्धान, ऋषियोंका सरस्वतीमें अवभूध-स्नान और काशीमें दिव्य तेजका दर्शन करके ब्रह्माजीके पास जाना, ब्रह्माजीका उन्हें सिद्धि-प्राप्तिकी सूचना देकर पेरुके कुमारशिखरपर भेजना

उन सबको बड़ी प्रसन्नता हुई। वहाँ ऋषियोंका वह दीर्घकालिक यत पूरा हुआ उत्तरवाहिनी गड़ापें सान करके उन्होंने था, ये सारी बातें जगत्स्रष्टा ब्रह्मयोनि

मुनजी कहते हैं—इस प्रकार कोधको अधिमुक्तेश्वर लिड्डका दर्शन और विधिपूर्वक उधमन्यसे यदकलनन्दर पुजर किया। पूजर करके जब वे चलनेको श्रीकृष्णने जो ज्ञानयोग प्राप्त किया था, उद्यत हुए तब उन्होंने आकाशमें एक दिख उसका प्रणतभावसे बैठे हुए उन मनियोंको और परम अद्भुत प्रकाशमान तेज देखा, सन्दर नरीके रूपमें वहाँ बहने रूगीं। किया। उस नदीके पङ्गलमय जलमे देवता आदिका तर्पण करके पूर्ववृत्तानका स्थरण करते हुए थे सब-के-सब वाराणसीपुरीकी ओर चल दिये। उस समय हिमालपके निकलकर दक्षिणकी ओर बहनेवाली भागीरथीका दर्जन करके उन ऋषियोंने उसमें स्त्रान किया और भागीरथीके ही किनारेका पार्ग पकड़का वे आगे बढे। तदनत्तर वाराणसीमें पहुँचकर

उपदेश टेकर आत्यदर्शी वायुदेव सार्वकाल जो करोड़ी सुर्वीके मधान जान पड़ता था। आकाशमें अनार्धान हो सबे। उद्यन्तर उसने अपनी प्रधार्क प्रसारसे सम्पूर्ण प्रात:काल नैमियारण्यके समस्त तपस्त्री मृति दिशनको ब्याप्त कर लिया था। तदननार सप्रके अनामें अवध्य सान करनेको उद्यत जिन्होंने अपने दारीरमें भस्म लगा रखा था, हुए । उस समय ब्रह्मात्रीके आदेशसे साक्षात् वे सैकड़ों सिद्ध पाञ्चयत पुनि निकट जाकर सरस्रतीदेवी स्वादिष्ट जरूसे भरी हुई सरक उस तेजमें सीन हो गये। उन तपस्वी महात्पाओंके इस प्रकार स्तीन हो जानेपर वह सरस्वती नहींको उपस्थित देख याँन यन- तेज तत्काल अवुष्य हो गया। यह एक ही-मन बडे प्रसम्न हुए। उन्होंने सच समाप्त अद्भुत-सी घटना चटित हुई। उस महान् करके उसमें अवगाहन (स्नान) आरम्भ आश्चर्यको देखकर वे नैमिपारण्यके निवासी सहर्षि 'यह क्या है' इस बातको न जानते हुए व्राव्यवनको चले गये। इनके जानेसे पहले ही लोकपावन पवनदेव वहाँ जा पहेंचे। नैमिषारण्यवासी ऋषियोका जिस प्रकार माश्चात्कार हुआ, जिस तरह उनसे उनकी वातचीत हुई, उन ऋषियोकी सुद्ध वृद्धि जिस प्रकार पार्वदासहित साम्ब सदाशिवमें लगी

थी और जिस प्रकार उन यज्ञपरायण

ब्रह्माजीको बतायाँ। फिर अपने कार्यके मुचना दी। उनकी आज्ञा पाकर वे सब एक लिये उनसे आज्ञा ले ये अपने नगरको चले साथ ब्रह्माबीके भवनमें प्रविष्ट हुए। भीतर गये। तदनन्तर अपने स्थानपर बैठे हुए जाकर उन्होंने दूरमे ही दण्डकी भाँति

ब्रह्माजीको उन ऋषियोंके आगमनकी इसल्यि वे प्रसन्न होकर तुमलोगीपर कृपा

दिया। ये मुनि ब्रह्मचवनसे बाहर ही पार्च- क्या किया ? नारदने तुम्बुरुकी प्रमानता प्राप्त की। तब उन मुनियोंने अवध्य-स्नानके पश्चात् परमेशी ब्रह्माने उन्हें तुम्बहरूके साख रहनेकी महातीर्थमें जाने, वाराणसीकी यात्रा करने, आज़ा दी और ने पारस्परिक स्पर्धांको वहाँ देवेशरोद्धारा स्वापित शिवलिङ्गों और त्यागकर तुम्बुरुके परम मित्र हो गये। अविभुक्तेन्धर तिङ्गके भी दर्शन-पूजन करने,

मिलनेका अवसर पूछा। नारदजीका चित्त ब्रह्माने किचित् सिर हिलाकर गम्भीर

दूसरी ओर लगा था और वे बड़ी उतावलीमें वाणीयें कहा — 'महर्षियो ! तुम्हें परम उत्तम थे। अतः उनके पुछनेपर बोले—'वही पारलीकिक सिद्धि प्राप्त होनेका अवसर आ अवसर है। आपलोग भीतर जाड़ये।' यह रहा है। तुपने दीर्यकालिक सन्नद्वारा कहते हुए ये चले गये। तदनन्तर द्वारपाशीने चिरकालतक प्रभुकी आराधना की है।

ब्रह्माजी गानको कलामें परस्पर स्पद्धां रखने पृथ्वीपर गिरकर ब्रह्माजीको प्रणाम किया । और विवाद करनेवाले तुम्बुरु और नारदंके किर उनका आदेश पाकर वे ऋषि उनके गानजनित रसका आन्वादन करते हुए वहाँ पास गये और चारों ओरसे उन्हें घेरकर बैठे । मध्यस्थता करने लगे । इस समय ये गन्धवीं उन्हे वहाँ बैठा देख कमलासन ब्रह्माने उनका और अपरतओंसे सेवित हो सुलपूर्वक बैठे कुज्ञाल-समाचार पूछा और बताया कि मुझे थे । उस वेलामें किसी बाहरी व्यक्तिको वहाँ तुमलोगोका सारा वृतान्त ज्ञात हो चुका है: वानेका अवसर नहीं दिया जाता था। क्योंकि वायुरेवने ही यहाँ सब कुछ कहा है। इसीलिये जब नैमिपारण्यनिवासी मुनि वहाँ अब तुम बताओ, जब वायुरेव तुम्हें पहुँचे, तब द्वारपालोंने उन्हें द्वारपर ही रोक कथा सुनाकर अनुस्य हो गये, तब तुमने भागमें येंठ गये। इसर संगीत-गोड़ीयें देवेचर ब्रह्मफे इस प्रकार पूछनेपर

तत्पश्चात् गन्धर्वो और अप्यसाओंसे प्रिरे हुए आकाशमें महान् तेज:पुस्रके दिखायी देने, नारद नकुलेश्वर महादेवको जीणागान कतियय महर्षियोके उसमें लीन होने तथा सुनाकर संतुष्ट करनेके लिये नुष्युरुके साथ फिर उस तेजके अदृश्य हो जानेकी सब बातें ब्रह्मभवनसे उसी प्रकार निकले, जैसे ब्रह्माजीसे विस्तारपूर्वक उन्हें बारेकार प्रणास मेघोंकी घटासे सूर्यदेव बाहर निकलते हैं। करके कहीं। साथ ही यह भी बताया कि उस समय मुनिवर नारदको देखकर उन 'हम अपने मनमें बहुत विचार करनेपर भी छः कुरहोमें उत्पन्न हुए त्रहिष्योने प्रणाम उस तेजको ठीक-ठीक जान न सके।' किया और बढे आहरके साब ब्रह्माजीसे मुनियोका कथन सुनकर विश्वश्रष्टा चतुर्पुल

विस्थरपर, जहाँ देवला रहते हैं, जाओ, वहीं पद्चर अधियेक करेगा।' मेरे पुत्र सनत्कृपार, जो उत्कृष्ट मुनि है.

उनके लिये उचित अध्युखान आदि सत्कार नन्दी शीध ही वहाँ आयेंगे। नहीं किया । वे अपने स्थानपर निर्भव बैठे उन्हें बहुत खड़ा ऊँट बना दिया। तब उनके दक्षिणवर्ती कुमार-शिखरपर गये। लिये मुझे बड़ा शोक हुआ और पैने

करनेको उत्सक हैं। उस तेज:एकके दर्शनकी दीर्घकाल्ड्रक पहादेव और महादेवीकी जो घटना घटित हुई है, उससे यही बात उपासना करके नन्दीसे भी बड़ी अनुनय-सुचित होती है। तुमने वाराणसीचे विजय की। इस प्रकार प्रयक्त करके किसी आकाशके भीतर जो दीनिपान् दिव्य तेज तरह उनको डेंटकी योनिसे क्रुटकारा दिलाया देखा था, यह साक्षात् ज्योतिमंच लिङ्ग ही और उन्हें पूर्ववत् सनत्कुमार-रूपकी प्राप्ति था, उसे महेश्वरका उत्कृष्ट तेज समझो । उस करायी । उस समय महादेवजीने पुरकराते तेजपे श्रीत और पाशुपत-व्रतका पालन हुए-से अपने गणाध्यक्ष नन्दीसे कहा— करनेवाले मुनि, जो स्वधर्मपे पूर्णतः निष्ठा 'अन्ध ! सनन्कृपार मुनिने पेरी ही रखनेवाले थे और अपने पायको दन्ध कर अवहेलना करके अपना वैसा अहंकार चुके थे, लीन हुए हैं। लीन होकर से स्वस्थ प्रकट किया था, अत: तुग्हीं उनको भेरे एवं मुक्त हो गये हैं। इसी मार्गमें तुन्हें भी यक्षार्थ स्वरूपका उपदेश दो। ब्रह्माफा ज्येष्ट शीप ही मुक्ति प्राप्त होनेवाली है। तुम्हारे देखें युत्र युदकी भारत मेरा स्मरण कर रहा है, हुए उस तेजसे यही बात सुचित होती है। अतः मैंने ही उसको तुमों शिष्यके रूपमें तुम्हारे रित्ये यह वही समय दैवकन स्वयं दिया है; तुमसे उपदेश पाकर वह भेरे ज्ञानका उपस्थित हो गया है। तुम पेरुपर्वतके दक्षिण अवर्तक होगा और वही तुम्हारा वर्माध्यक्षके

महादेवजीक ऐसा कहनेपर समस्त निवास करते हैं । ये वहाँ साक्षात् भूतनाव भूतगणोंके अध्यक्ष नन्दीने प्रातःकाल पस्तक नन्द्रीके आगमनकी प्रतीक्षामें है। इस्काकर स्वामीकी वह आजा शिरोधार्य की पूर्वकालकी बात है सनत्कूमार तथा सनत्कूमार भी मेरी आज्ञासे इस अज्ञानवज्ञ अपनेको सब धोगियोका मगराज बन्दीको प्रसन्न करनेके लिये मेरुपर शिरोपणि मानने लगे थे। इसीलिये दुर्विनीत दुष्कर तपत्या कर रहे हैं। गणाध्यक्ष नन्दीके हो गये थे। यही कारण है कि उन्होंने किसी समागमसे पहले ही तमलोग सनत्कमारसे समय परमेश्वर शिवको सामने देशकर भी मिली; क्योंकि उनपर कपा करनेके लिये

विद्ययोनि क्रवाके इस प्रकार शीघ्र रहे । उनके इस अपराधसे कृपित हो नन्दीने आदेश टेकर भेजनेपर से मृनि पेठ पर्यतके

(अध्याय ४०)

मेर्हिगरिके स्कन्द-सरोवरके तटपर मुनियोंका सनत्कुमारजीसे मिलना, भगवान् नन्दीका वहाँ आना और दृष्टिपातमात्रसे पाशछेदन एवं ज्ञानयोगका उपदेश करके चला जाना, शिवपुराणकी

महिमा तथा ग्रन्थका उपसंहार सूतजी कहते हैं—बहाँ मेरू पर्वतपर वहाँ इष्ट और जिष्ट पुरुष जलमें खान करते

मुनिकुमार चड़ोपे, कमलिनीके पत्तीके असंख्य गणेश्वरीद्वारा चारों ओरसे घिरा हुआ दोनोंमें, सुन्दर कलशोंमें, कमण्डलुओंमें था। उसमें अपराएँ तथा स्त्रकन्याएँ भी तया वैसे ही करकों (करवों) आदिमें अपने थीं। वहाँ मृदङ्क, डोल और घीणाकी ध्वनि लिये, दूसरॉके लिये, विशेषतः देवपूजाके गूँज रही थी। उस विमानमें विचित्र स्मजटित लिये वहाँसे नित्य जल और फुल ले जाते हैं। चैदोवा तना था और मोतियोंकी रुड़ियाँ

जिसका नाम स्कन्द-सर है। उसका जल अमृतके समान स्वादिष्ट, शीतल, स्वच्छ, अगाध और हलका है। वह सरोवर सब ओरसे स्फटिक पणिके शिलालण्डोद्वारा संपटित हुआ है। उसके चारों ओर सधी प्रातुओंमें खिलनेवाले फुलोसे भरे हुए वृक्ष उसे आव्छादित किये रहते हैं। उस सरोवरमें सेवार, उत्पल, कपल और कुमुदके पुष्प तारीके समान शोधा पाते हैं और तरहे बादलोंके समान उठती रहती है, जिससे जान पहला है कि आकाश ही भूमियर उत्तर आया है। वहाँ सुलपुर्वक उत्तरने-बदनेके लिये सन्दर घाट और सीडियाँ है। वहाँकी भूमि नीली ज़िलाओंसे आयद है। आडी दिशाओंकी ओरसे यह सरोवर बडी शोधा पाता है। वहाँ बहत-से लोग नहानेके लिये उतरते हैं और कितने ही नहाकर निकलते रहते हैं। स्नान करके श्रेत यज्ञोपवीत और उञ्चल कौपीन धारण किये, बल्कल पहने, सिरपर जटा अधवा शिखा रसाचे या पृड महाये. ललाटमें त्रिपण्ड लगाये, वैशायसे विमल एवं पुसकराते मुखवाले बहुत-से तेजस्वी एक विमान दृष्टिगोचर हुआ, जो

सागरके समान एक विद्याल सरोवर है.

उस सरोवरके वतर तटपर एक कल्पवृक्षके नीचे हीरेकी ज़िलासे बनी हुई वेदीपर कोमल मुगवर्ग विद्याकर सता बालरूपचारी सनकुमारजी बैठे थे। वे अपनी अविचल समाधिसे उसी समय उपरत हुए श्रे । उस समय बहत-से ऋषि-मुनि उनकी सेवामें बैठे थे और योगीसर भी उनको पूजा करते थे। नैमिपारण्यके पुनियोने वहाँ सनत्कृमारजीका दर्शन किया। उनके चरणोंमें मलक झकाया और

उनके आस-पास बैठ गये। सनत्क्रमारजीके

पछनेपर उन ऋषियोंने उनसे ज्यों ही अपने आगमनका कारण बताना आरम्ब किया,

त्यों ही आकाशमें दुन्दुभियोंका तुमुल नाद सुनायी दिया। उसी समय सूर्यके समान

देखे जाते हैं। उस सरोवरके किनारेकी

हिलाऑपर तिल, अक्षत, फूल और छोड़े हुए पवित्रक दृष्टिगोधर होते हैं। वहाँ

स्वान-स्थानपर अनेक प्रकारको पुष्पबलि आदि दी जाती है। कुछ लोग सूर्यको अध्य

देते हैं और कुछ लोग बेदीपर बैठकर पूजन

आदि करते हैं।

उसकी शोधा बढ़ा रही थीं । बहुत-से मुनि, इतने ही में वह विमान बरतीपर आ गया, सिद्ध, गन्धर्व, यक्ष, चारण और किन्नर सनत्कुपारने देव नन्दीको साष्ट्राङ्ग प्रणाम नायते, गाते और बाजे बजाते हुए उस विभानको सब ओरसे धेरकर चल रहे थे. उसमें व्यथितहरों युक्त और मैंगेके दण्डसे विभूषित ध्वजा-पताका फहरा रही थी, जो उसके गोपुरकी शोभा बढ़ाती थी। उस आदेशसे आपका दर्शन करनेके लिये थे विमानके मध्यभागमें दो वैवरोंके बीच लोग पहलेसे ही यहाँ आये हुए हैं।' ब्रह्मपुत्र साक्षात् अम्बुका सप्पूर्ण अनुप्रह ही साव्हार स्य धारण करके वहाँ सबके सामने उपस्थित हुआ था। कोभाकाली ब्रेष्ट जिल्ला ही उनका आवध है। वे विश्वेषर गणीके अध्यक्ष है और दूसरे विश्वनावकी भारत शक्तिबाली हैं। उनमें विश्व-स्त्रष्टा साकार ऐश्वर्य और सकिए सामध्येके दूसरेका इपकार किया है; अत: मैं सफल-स्वरूप-से जान पहते हैं।

उन्हें देखकर ऋषियोसहित ब्रह्मपुत्र सब प्रकारसे महल ही हो। सनक्रमारका मुख प्रसन्नतासे खिल उठा। वे दोनों हाथ जोड़कर उठे और उन्हें और प्रधारामें उस महायज़के पूर्ण हो आत्मसमर्पण-सा करते हुए खड़े हो गये। जानेपर ये सदाबारी मुनि विषय-कलुपित

चन्द्रमाके समान उञ्चल मणिपय दण्डवाले सनत्कुभारका यह कथन सुनकर नन्दीने सुद्ध छत्रके नीचे दिव्य सिंहासनयर दृष्टियातमात्रसे उन सबके पात्रीको तत्काल दिएलादपुत्र नन्दी देवी सुपत्राके साथ बैठे काट डाला और इंस्रीय शैवधर्म एवं थे। वे अपनी कान्तिसे, प्रारिसे तथा तीनों आनवोगका उपदेश देकर वे फिर नेत्रोंसे बड़ी जोचा पा रहे थे। घगवान् महादेवजीके पास वले गये। सनस्कुमारने शंकरको आवश्यक कार्योकी मुखना वह समल ज्ञान साक्षात् मेरे गुरु व्यासको देनेवाले ते नन्दी पानो जगत्स्रष्टा शिवके दिया और पूजनीय व्यासजीने मुझे संक्षेपसे अलङ्कनीय आदेशका मूर्तिमान् स्वरूप होकर । यह सब कुछ बताया । विपुरारि शिवके इस बहाँ आये थे, अवचा उनके क्रयमें मानो प्राणासका उपदेश बेदके न जाननेवाले होगोको नहीं देना चाहिये। जो धक और शिष्य न हो, उसको तथा नासिकोंको भी इसका उपदेश नहीं देना चाहिये। यदि मोहयज्ञ इन अनधिकारियोको इसका उपदेश दिया गया तो यह नरक प्रदान करता है। जिन लोगोने सेवानगत-मार्गसे इस विधाताओंका भी निग्नह और अनुबद पुराणका उपदेश दिया, लिया, पहा अथवा करनेकी शक्ति है। उनके चार भुजाएँ हैं। सुना है, उनको यह सुख तथा धर्म आदि अङ्ग-अङ्गमे उदारता मुचित होती है, वे जिवगे प्रदान करता है और अनमें निश्चय ही बन्द्रलेखासे विभूषित है। कण्डमे नाग और मोक्ष देता है। इस पौराणिक मार्गके मसकपर बन्द्रमा उनके अलङ्कार हैं। वे सम्बन्धसे आप लोगोंने और मैंने एक

यनोरब होकर जा रहा है। हमलोगोंका सरा

सुत्रजीके आञ्चीर्वाद देकर चले जाने

करके उनकी स्तृति की और मुनियोंका परिचय देते हुए कहा—'ये छः कुलोमें

उत्पन्न ऋषि है, जो नैमिचारण्यमें दीर्घकालसे

सत्रका अनुष्टान करते थे। ब्रह्माजीके

कलिकालके आनेसे काशीके आसपास प्रयत्नसे पढ्ना तथा सुनना चाहिये। निवास करने लगे। तदनन्तर पशु-पाशसे छूटनेकी इच्छासे उन सम्बने पूर्णतया पाञ्चपत-व्रतका अनुष्ठान किया और सम्पूर्ण बोध एवं समाधिपर अधिकार करके वे अनिन्छ महर्षि परमानन्दको प्राप्त हो गये। व्यास उवाच

हि समस हितम्बद्धत् । परिवरणं प्रयक्षेत्र श्रोतव्यं च तथैव हि ॥ नास्तिकाथ न वक्तव्यमसद्याप द्वाराय सः। अमलाय महेदास्य तथा धर्मध्वज्ञय व ॥ एतच्छ्रवा होकवारं भवेत् पापं हि भस्मसात्। अभक्तो अकिमाप्रीति भक्तो चक्किसमृद्धिम्बक्॥ पुनः श्रुते च सद्धांकर्माकः स्वाच श्रुवे पुनः। तस्मात् पुनः पुनश्चेत्र श्रोतत्व्ये हि मुमुश्लुनिः ।। प्रसायतिः अकर्तच्या पुराणस्यास्य सहिताः परं फर्ल समुद्रिय तलाओति न संदायः॥ पुरातनाश्च राजानो विका वैदयाना सलमाः। सप्तकृत्वसादानुस्याहाभन्त शिखदर्शनम् ॥ श्रीष्यस्वशापि यक्षेतं मानवो भक्तिल्दरः। इत भुक्त्वास्त्रितान् भोगानने पुक्ति छचेछ सः॥ एतन्त्रिज्यपुराणं हि दिश्यस्यतितिया परम्। भूतिक मृतिकाद पक्तियर्थनम् ॥ जहास्त्रीप्पत एतिच्छ्यप्रागस्य वकुः अतुष सर्वदा। सगणः ससुतः साम्बः इं करोतु म इंकरः॥ (शि॰ पु॰ या॰ सं॰ उ॰ सा॰ ४१ (४३—५१)

व्यासजी कहते हैं—यह दिवयुराण पूरा

हुआ, इस हिनकर पुराणको बढ़े आदर एवं

नास्तिक, अद्धाहीन, ज्ञठ, महेश्वरके प्रति भक्तिसे रहित तथा धर्मध्वजी (पाखण्डी) को इसका उपदेश नहीं देना चाहिये । इसका एक बार श्रवण करनेसे ही सारा पाप भस्म हो जाता है। भक्तिहीन भक्ति पाता है और भक्त भक्तिकी समृद्धिका भागी होता है। दोबारा अवण करनेपर उत्तम भक्ति और तीसरी बार सुननेपर मुक्ति सुरूभ हो जाती है, इसलिये मुमुक्षु पुरुषोको चारंबार इसका ब्रवण करना चाहिये। किसी भी उत्तम फलको पानेक लिये शुद्ध-बुद्धिसे इस पुराणकी पाँच आवृत्ति करनी चाहिये । ऐसा करनेसे मनुष्य उस फलको प्राप्त कर लेता है, इसमें संदाय नहीं है। प्राचीन कालके राजाओं, ब्राह्मणों तथा श्रेष्ठ वैदयोंने इसकी सात आयुत्ति करके शिवका साक्षात् दर्शन प्राप्त किया है। जो मनुष्य भक्तिपरावण हो इसका अवण करेगा, यह भी इहलोकमें सम्पूर्ण भोगोंका उपभोग करके अन्तमें मोक्ष प्राप्त कर लेगा । यह क्षेष्ठ ज्ञितपुराण घगवान् दिवको अत्यन्त प्रिय है। यह बेदके तुल्व माननीय, भोग और मोक्ष देनेवाला तथा भक्तिभावको बढ़ानेवाला है। अपने प्रमद्यगणों, दोनों पुत्रों तथा देवी पार्वतीजीके साथ धगवान् शंकर इस पुराणके वक्ता और श्रोताका सदा कल्याण करें।

(अध्याय ४१)

॥ वायवीयसंहिता सम्पूर्ण ॥

॥ शिवपुराण सम्पूर्ण ॥